ISSN 1726-9067

# JOURNAL OF RESEARCH

Vol. 12 2007

Faculty of Languages & Islamic Studies



Bahauddin Zakariya University Multan.

# **Notes for Contributors**

The Journal of Research (Faculty of Languages and Islamic Studies) is published twice a year. Articles submitted to the Journal should be original contribution, and should not be under consideration for any other publication at the same time. If an article is under such consideration, authors should clearly indicate this at the time of submission.

Authors are entitled to 20 free off prints and a copy of the issue in which their articles appear. Copyrights of articles rest with the publisher.

Articles should be typed on an IBM compatible word processor (preferably MS Word 2000, Adobe Page Maker 7) if at all possible, and a soft copy should accompany the typescript at acceptance stage. Soft copies should be labeled with the title of the articles, the author's name and the software used.

Article should be submitted in triplicate, double spaced throughout (including notes), with ample margins. Pages, including those containing illustrations, diagrams or tables, should be numbered consecutively. The article should conform to the Journal style outlined below. Any figures and tables must be clearly produced ready for photographic reproduction. The source should be given below the table.

Each manuscript should be preceded by a summary in English (of up to 175 words in length) which should be an abstract of the whole article and not of the conclusion alone.

In order to facilitate blind reviewing, the main text of two copies of the article should not include any clue to the author's identity.

Proofs will be sent to authors if there is sufficient time to do so. They should be corrected and returned to the Editor or Deputy Editor within three days. Major alterations to the text cannot be accepted.

# **Style**

In one copy of the article the title should appear at the top of the first page of the text, with the author's name underneath. The author's name with institutional affiliation should appear at the bottom of the first page of the text.

References should be given in the text in the author/date style, i.e. "Smith (1988) argues..., "or as "... various authors argues (Smith 1988; Chandler 1991)..."

Quotations should be in single quotation mark. Long quotations of three or more than three lines should be indented without quotes.

All references should be listed alphabetically in Bibliography at the end of the article according to the following examples:

Ali Choudhry M. (1967) *Emergence of Pakistan*. New York , Columbia University Press. Cockburn, C. (1980) *The Local State: Management of Cities and People* (3<sup>rd</sup> edn.) London: Plunto Press.

Lipson, J. G. (1994) Ethical issues in ethnography. In Morse, J. M. (ed.) *Critical Issues in Qualitative Research Methods* (pp. 333-55). Thousand Oaks, CA: Sage.

Walther, J. B. (1996) Computer-Mediated Communication: impersonal, interpersonal and hyperpersonal interaction. *Communication Research* 23(1), 3-34

Manuscripts should be sent to Dr. Saiqa Imtiaz Asif, Associate Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan or Dr. Qazi Abdul Rehman Abid, Assistant Professor, Department of Urdu, Bahauddin Zakariya University, Multan-Pakistan.

# **JOURNAL OF RESEARCH**

(Faculty of Languages & Islamic Studies)

# Bahauddin Zakariya University Multan



| Vol. 12 Refereed | Journal 2007 |
|------------------|--------------|
|------------------|--------------|

## EDITORIAL BOARD

Prof. Dr. Muhammad Zafarullah Patron

Prof. Dr. Rubina Tareen Chief Editor

Dr. Khalid Masood Member

Dr. Shamim Hanfi Member

Dr. Geoff Hall Member

Dr. Muhammad Ali Siddiqi Member

Dr. Celal Soydan Member

Dr. Emad Ali Al-Khateeb Member

Prof. Dr. Shirin Zubair Member

Prof. Dr. Muhammad Sharif Sialvi Member

Dr. Saiqa Imtiaz Asif Editor

Dr. Qazi Abdur Rehman Abid Deputy Editor

# NOTES ON EDITORIAL BOARD

Prof. Dr. Rubina Tareen

Chairperson/Professor Urdu, Department of Urdu

Bahauddin Zakariya University, Multan

Dr. Khalid Masood Member

Chief Editor

Chairman, Council of Islamic Ideology Pakistan, Islamabad

Dr. Shamim Hanfi Member

(Jamia Milia, Delhi, India)

Dr. Geoff Hall Member

University of Wales, Swansea, UK

Dr. Muhammad Ali Siddiqi Member

Dean, Faculty of Humanities & Social Sciences, BIZTEC, Karachi

Dr. Celal Soydan Member

Chairman, Department of urdu, DTCF Ankara University, Turkey

Dr. Emad Ali Al-Khateeb Member

Usul Al-Din University College, Amman, Jordan

Prof. Dr. Shirin Zubair Member

Chairperson, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan

Prof. Dr. Muhammad Sharif Sialvi Member

Chairman, Department of Arabic

Dr. Saiqa Imtiaz Asif Editor

Associate Professor, Department of English Bahauddin Zakariya University, Multan

Dr. Qazi Abdur Rehman Abid **Deputy Editor** 

Assistant Professor. Department of Urdu

> Printed at: University Printing Press, Multan. Bahauddin Zakariya University BZU-PP/ MUL./560

# JOURNAL OF RESEARCH

(Faculty of Languages & Islamic Studies)

# Bahauddin Zakariya University Multan.



| Vo | DI. 12 Refereed Journal                                                                                                                | 2007  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | CONTENTS                                                                                                                               |       |
| 1- | Language and the Culture of Gender: Constructing Women Identities in Pakistani Society  Mamuna Ghani, Bushra Naz, Rabia Akram          | es 01 |
| 2- | Linguistic Cringe Dr Saiqa Imtiaz Asif                                                                                                 | 13    |
| 3- | Analyzing Reading Comprehension of Pakistani Learners of Law with Reference to <i>Statutes</i> , a Legal Genre <i>Dr. Naveed Ahmad</i> | 23    |
| 4- | Online Communication and Social Norms:<br>Social Deviations in Pakistani Chat Rooms<br>Akifa Imtiaz Amir                               | 45    |
| 5- | Political Change and Madrasa Curriculum:<br>A Historical Analysis of <i>Dar-i-Nizami</i><br>Dr. Muhammad Farooq                        | 59    |
| 6- | Theoretical and Historical Evolution of International Organizations:<br>An Analytical Study<br>Dr. Shahnaz Tariq                       | 83    |
| 7- | Framework of Inter Faith Dialogue in Al-Sharîʿa Al-Islâmiyyah<br>Dr. Muhammad Zia-Ul-Haq                                               | 93    |
| 8- | The Appearance of Rajaz ի Arabic Poetry<br>Dr. Kemal Tuzcu                                                                             | 117   |

| -9  | علم غريب القرآن، نشأته وتطوره                                                     | 131 |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | اً. د. محمد شريف السيالوي، أ. رُحمي عمران<br>- محمد شريف السيالوي، أ. رُحمي عمران |     |
| -10 | تشكل المعنى من موسيقى العروض و الصورة الفنية                                      | 145 |
|     | على بن جبلة العكوك "الذَّهر تبكي أم على الدهر ، تجز عُ" نمو ذجًا تحليليًا         |     |
| -11 | تفسيرروح المعاني للآلوسي ومنهجه                                                   | 171 |
|     | الدكتور الحافظ عبدالرحيم، صدف رحمن                                                |     |
| -12 | فوا كدالفوا د كاخصوصي مطالعه                                                      | 187 |
|     | ڈ اکٹر مجھدا کرم را نا                                                            |     |
| -13 | خِطّه مَلتَان ميں اُردُوز بان کی لسانی تشکیلات                                    | 207 |
|     | ڈاکٹرانواراحمد، عذرا بتول                                                         |     |
| -14 | انڈالو جی (ہندوستانیات ) کی علمی روایت کا فروغ اورمجلّه ْ فنون ٔ لا ہور           | 221 |
|     | ڈاکٹرروبینیزین، ڈاکٹر قاضی عابد، محمدابراراحمدآبی                                 |     |
| -15 | اردوزبان میں جرمن کی دلچیپی ایک بنیادی ماخذ                                       | 245 |
|     | ڈاکٹر محمد بوسف خشک                                                               |     |
| -16 | لسانيات اورتنقيد                                                                  | 251 |
|     | ڈاکٹر ناصرعباس خیر<br>"                                                           |     |
| -17 | شخقیق میں اخبارات کی اہمیت: ایک مثال                                              | 265 |
|     | ڈا <i>کٹر</i> خالد محمود بنجرانی                                                  |     |
| -18 | ار دولغت ( تاریخی اصول پر ) بد لتے لسانی تناظر میں چندتجاویز                      | 275 |
|     | حا فظ صفوان مجمد چو ہان                                                           |     |
| -19 |                                                                                   | 287 |
|     | ڈاکٹراسلم انصاری                                                                  |     |
| -20 | د یوان اوحدی ( فارس ) حضرت خواجه غلام فخر الدین فخر جهالٌ داسرائیکی تر جمه۔       | 301 |
|     | سرائیکی دانشوران کیدیشخفیق دے کی سوال                                             |     |
|     | ا جمل مهبارا بن اکبر<br>:                                                         |     |
| -21 | • • • • •                                                                         | 311 |
|     | ڈا کٹر سلمان علی                                                                  |     |
|     |                                                                                   |     |

# EDITORIAL ADVISORY BOARD

# **English**

Prof. Dr. Shahid Siddigui, Lahore School of Economics

Dr. Nasia Jamal Khattak, University of Peshawar

Dr. Aurangzeb, University of Peshawar

Dr. Samina Qader, Fatima Jinnah Women University, Rawalpindi

Dr. Paul Tench, Cardiff University, UK

Dr. Mamuna Ghani, Islamia University, Bahawalpur

Dr. Geoff Hall, Univeristy of Wales, Swansea, UK

Dr. Virpi Ylanne-M°Ewen, Cardiff University, UK

Dr. Abdul Hafeez, A.I.O.U., Islamabad

## Urdu

Prof. Fateh Muhammad Malik, Chairman Language Authority, Islamabad

Dr. Moein-ud-Din Ageel, Professor Department of Urdu Karachi University, Karachi

Dr. Rasheed Amjad, Chairman Department of Urdu NUML, Islamabad

Dr. Najeeb Jamal, Dean Faculty of Arts, Islamia University Bahawalpur

Dr. Ageela Shaheen, Associate Prof. Deptt. of Urdu, Islamia University, Bahawalpur

Dr. Tabbasum Kashmiri, Scholar, Lahore.

Dr. M. Salim Malik, Chairman Deptt. of Urdu, Oriental College Punjab University, Lahore.

Dr. Muzaffar Abbas, University Education, Lahore

Dr. Zia-ul-Hassan, Department of Urdu, Oriental College Punjab University, Lahore.

### **Arabic**

Prof. Syed-ul-Hasnat, Department of Arabic, University of Peshawar

Prof. Asghar Ali Shah, Ex-Principal, Govt. College, Multan

Dr. Sharif Siyalvi, B. Z. University, Multan

Dr. Khalig Dad Malik, University of Punjab, Lahore

### Islamic Studies

Dr. Rasheed Khan, Dean Faculty of Arts, Bahauddin Zakariya University, Multan

Dr. S. Khawaja Algama, Chairman Department of Political Science, B.Z.U., Multan

Dr. Abdul Qadir Suleman, University of Peshawar

Dr. Muhammad Zia-ul-Haq, A.I.O.U., Islamabad

Dr. Ghulam M. Jaffar, Deptt. of Islamic Studies, Balochistan University, Quetta

### Seraiki

Dr. Aslam Ansari, Multan

Dr. Nasarullah Khan Nasir, Chairman, Department of Seraiki, Islamia University, Bahawalpur

# NOTES ON CONTRIBUTORS

#### Mamuna Ghani

Assistant Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan.

### **Bushra Naz**

Lecturer, Department of English, The Islamia University of Bahawalpur.

#### Rabia Akram

M.Phil Scholar, Department of English, The Islamia University of Bahawalpur.

# Dr. Saiga Imtiaz Asif

Associate Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan Pakistan

#### **Naveed Ahmad**

Assistant Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University.

# **Akifa Imtiaz Amir**

Lecturer in English at Govt. College (w) Multan. Currently enrolled for Ph.D at BZU, Multan.

# **Muhammad Farooq**

Associate Professor, Department of Pakistan Studies, Bahauddin Zakariya University, Multan.

## Shahnaz Tariq

Dr. Shahnaz Tariq, Associate Professor, Department of Political Science & International Relations, Bahauddin Zakariya University, Multan.

### Dr. Kemal Tuzcu

Ankara University, Faculty of Letters, Department of Arabic, Ankara-Turkey.

# **NOTES ON CONTRIBUTORS**

```
أد محمد شريف السيالوي
                                رئيس قسم اللغة العربية بجامعة بهاء الدين زكريا بملتان
                                                                         أ<u>.</u> رُحمي عمران
                             محاضرة قسم اللغة العربية بجامعة بهاء الدين زكريا بملتان.
                                                         د. عماد على سليم الخطيب
أستاد النقد الحديث المساعد قسم اللغة العربية و آدابها جامعة البلقاء التطبيقية الأردن.
                                                          الدكتور الحافظ عبدالرحيم
          الأستاذ المشارك بقسم اللغة العربية/جامعة بهاء الدين زكريا ملتان-باكستان
                                                                            صدف رحمن
            ماجستير الفلسفة في اللغة العربية/جامعة بهاء الدين زكريا ملتان-باكستان
                                                                               ڈاکٹر محمدا کرم رانا
                                               ڈائر کیٹراسلامک ریسرچ سنٹر بہاءالدین ذکریا یو نیورٹی ماتان۔
                                                                                ڈاکٹر انواراحد
                                                       ىروفىسرشعبەأردو، بہاءالدىن زكريايونيورش، ملتان ـ
                                                                                    عذرابتول
                                                 استادشعبه أردو، گورنمنٹ ڈ گری کالج برائےخوا تین، ملتان۔
                                                                              ڈاکٹرروبینیترین
                                                      صدرنشین شعبهاُردوبهاءالدین زکر مایو نیورشی ماتان _
                                                                              ڈاکٹر قاضی عابد
                                                        استادشعبهٔ أردو، بهاءالدين زكريايو نيورشي، ملتان _
                                                                                محدا براراحمرآني
                                                 استادشعبهُ أردو، گورنمنٹ ولایت حسین اسلامیدکالخ، ماتان _
                                                                           ڈاکٹر محمد یوسف خشک
                                                     چيئر مين شعبه اردوشاه عبداللطيف بو نيورشي خير يورسنده
                                                                            ڈاکٹر ناصرعیاس نیر
                                                    ڈاکٹر خالدمحمود تنجرانی
                                                          حا فظ صفوان محمد چو مان
                                                                    ٹیلی کمیونیکیشن سٹاف کا لج ہری پور۔
سال میں میں سٹاف کا لج ہری پور۔
                                                                             ڈاکٹراسلم انصاری
                                                      استاد شعبه سرائیکی، بهاءالدین زکریا بو نیورشی،ملتان _
                                                                             اجمل مهارابن اكبر
                                                     لیکچرارشعبه سرائیکی، بهاءالدین زکر پایو نیورشی،ملتان _
                                                                                ڈ اکٹرسلمان علی
                                                                     لیکچررشعبهٔ اردویثاور پونیورش ـ
```

# Language and the Culture of Gender: Constructing Women Identities in Pakistani Society

Mamuna Ghani\* Bushra Naz\*\* Rabia Akram\*\*\*

## Abstract:

The present study sets out to investigate gender as performative construct and its importance for feminists in general and especially for women in Pakistani society. Different ways of conceptualizing gender-difference along with various social, cultural and psychological dimensions have been explored. The study looks into the factors in which discursive language practices in various dimensions work to construct women identities. Subsequent parts of the study examine different reasons and mechanisms that can account for dichotomous speech patterns and asymmetries which exist between participants in social discourse. Moreover, the two-way function of language has been focused as on the one hand language reflects the social identity of women performed through the language itself, and the realities about the social position of women in Pakistan on the other.

Language is the prime means of not only interpersonal discourse but also of creating identities and ideologies within a society. There is no denying that there is a close relationship between socio-cultural or psychological patterns of communication, institutionalized gender roles, and ideologies to gender-specific faculties in social beings. In the words of Romaine (1999): "Language has a crucial role in particular and communication more generally in doing gender and displaying ourselves as gendered beings...all representation, whether of women, men or any other group, are embedded first in language, and then in politics, culture, economic, history, and so on".

Gender, as a dynamic process, is produced and performed through language. Gender, in fact, 'is a system of meaning - a way of constructing notions of male and female - and language is the primary means through which we maintain or contest old meanings, and construct o resist new ones' (Eckert & McConnell-Ginet, 2003). Within this perspective, language can not be analyzed as an isolated phenomenon, rather as a colossal and complex system of meanings, structures, activities, and subsystems.

Gender is an important segregation in 'Pakistani' society as it has far-reaching consequences for an individual. It is gender which determines our role, act, language

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan.

<sup>\*\*</sup> Lecturer, Department of English, The Islamia University of Bahawalpur.

<sup>\*\*\*</sup> M.Phil Scholar, Department of English, The Islamia University of Bahawalpur.

behavior, and treatment. 'It is a cultural achievement which has to be learned, and exactly what has to be learned is different in different times and places' (Cameron & Kulick, 2003). The diverse components of societal framework relate in predictable manner to socio-cultural or economic conditions, and gendered personae, and the gender ideology functions in relation with other hierarchies based in different socially constructed categories as class, race, ethnicity, age etc. Thus, 'social interaction is both composed of and composed by the interactants, their roles, their expectations, and their obligations within a social situation' (Roy, 2000). The 'performance' term has led language scholars to question the categorization of men and women to explore the variety of ways in which linguistic performance put forth in constructing conversational gendered identity. The present study examines this issue with a view of sociopsychological, -economic, -religious, and -political contexts with reference to Pakistani women in particular. We have focused on analyzing the gender-related linguistic phenomenon, elaborating the general conversational style, feminism on the discourse turn, and social underpinnings of linguistics along with the overt factors involved in linguistic performance.

Linguistically gender is a founding category, and all pervasive in some languages and totally absent in others (Corbett, 1995). It is a topic which interests and fascinates today's linguist as it helps to understand individual relationship between the function carried out by a language and socio-culturally situated users of that language. Especially, 'feminist' studies of gender and language use recognize and explicate potentially significant patterns in society and manifest that language does not merely correspond to an individual's identity because how we delineate individuals not only stipulates his/her status but also a particular set of behaviors, thoughts, and emotions (Buchbindev, 2000, cited in Reich, 2002). Therefore, Dobash & Dobash (1990) assert that 'the articualation of women's identities must be understood in its social, historical, political and institutional contexts' (cited in Reich).

Women language is commonly stated to be different in diverse situation and reflection of support or male-dominant socio-cultural paradigms. This has led to the development of a variety of feminist approaches, as of 'Difference', 'Deficit', and 'Dominance' on the basis of fundamental social or psychological differences in relations, status and responsibilities between male and female or man and woman. It was 1970's when sex difference in language grouped together as exclusive differentiation, in the words of Rubin (1975) and Genovese (1982): "set of arrangements by which the biological raw material of human sex and procreation is shaped by human social intervention" (cited in Greene et al, 2002). Lakoff (1975), Borker & Maltz (1982), Spender (1980), and Tannen (1990, 1994)'s feminist research assert that men and women's languages are necessarily different even though they often disagree a propos the causes. In consequence, twentieth-century dominant ideology of feminism and linguistic conventions get together by sharing rules for the conduct and interpretations of speech. Virtually, feminist scholarship is a form of politics, dedicated to bring about social change, and ultimately to arrest the reproduction of systematic inequalities between

men and women. 'Difference' approach avows that 'men and women speak differently due to the differences that are implemented during the socialization process' (Mullany, 2000). The basic reason behind this argument is that men and women live in different cultures, analogous to divergent subcultures correlated with those from discrete class or ethnic milieus, thus develop different conventions for verbal interaction. So, any linguistic differences can be attributed to cultural differences (Baalen, 2001). Cameron (1997) believes that 'men and women are fully capable of resisting and subverting these norms, although speakers who deviate from the expected norm may be subjected to negative evaluations' (cited in Mullany, 2000). While 'Deficit' framework articulates that women as language users are disadvantaged, their speech grows out of that silence which shows lack and antiauthoritarianism, that is why their language deficient of domineering note, tone and pitch. On the contrary, 'Dominance' framework views this phenomenon as a result of woman's subordination and male-dominance in society where she always needs a platform of man's affirmation for her acts, decisions, and even language choice. Furthermore, language patterns and structures are based on patriarchic social order than on matriarchal. Man is viewed as powerful monolithic having the control of language and of whole configuration of power through the linguistic structures.

No wonder, there are explicit and subtle determining differences between men and women which can be regarded as natural, inevitable, and partially developed by socio-psychological patterns within the language. It is important to note that only biological propensities are not responsible as the famous words of *Simone de Beauvoir* (1961) vindicate this very fact that 'women are not born, they are made'.

Considering the Pakistani patriarchal society where certain cultural, behavioral and psychological traits are associated typically with either male or female, gender acts together with other hierarchies engrained in such socially constructed categories as class, age, ethnicity, regional affiliations, race and religion etc. All such social hierarchies are not only interactive but also impinge on one another unequivocally. Hence, discussing gender and language without taking any of them into consideration would be potentially deluding, and subsequently deceiving in the way of reaching at any incisive upshot.

It is a fact that 'sex' is biologically formed and 'gender' is socially constructed (Talbot, 2003). Sex is chromosomal, physical state of being 'male' or 'female', associated with the fact of dimorphism whilst gender is a matter of being 'masculine' or 'feminine'. Thus, gender identity can be regarded as an expression thing or mind thing. Nevertheless, gender can not be studied totally indifference to the biological factors as it is communally argued that your biology determines your behavior, disposition, distinct modes of communication etc. In this regard, Preisler (1986) envisages that sex is a more general determinant of speech than the interactional role, which means that men and women develop sex-specific speech patterns naturally. For example, it is argued that 'higher levels of testosterone lead men to be more aggressive than women; and left-

brain dominance is said to lead men to be more rational whilst relative lack of brain lateralization in women leads them to be more emotional' (Eckert & McConnell-Ginet, 2003). Another scientific fact is that women's corpus collosum between two hemispheres is well connected and larger than men, so can succumb more integration. In fact, sexlinked biological differences, ranging from voice pitch and quality tone to relative physical stature, are extended and amplified in the itinerary of the construct of gender. For instance, women are labeled as 'emotional' beings but the role of 'socialization' process is ignored; that it is society which edifies them when to express emotions, when to laugh and when to cry. Thus, gender is the very process of creating a dichotomy by obliterating similarities and convoluting on profound differences. It strengthens the argument that gender is produced and even reproduced by society, by gender order, by allocating roles, behavior and language. This developmental narrative raises several fundamental principles about gender: first, its learn affixes restriction of choice with reference to conduct and asymmetries. Second, it is collaborative, appends individual to the social order in terms of gender, hence engrossed cavernously into our ways of thinking, behaving and performing in social array and in some situations so profoundly that it becomes indiscernible and consequentlys uncontestable. In the words of Eckert and McConnell- Genit:

The gender order is a system of allocation, based on sex-class assignment of rights and obligations, freedoms and constraints, limits and possibilities, power and subordination. It is supported by – and supports – structures of *convention*, *ideology*, *emotion* and *desire*. These are so interwoven that it is often difficult to separate gender from other aspects of life. The power of convention, or custom, lies in the fact that we simply learn ways of being and ways of doing things without considering any reasons behind them, and without recognizing the larger structures that they fall into. (2003, p. 34)

Hereafter, the *structure* decides which linguistic convention has been verified overtly by gender ideology and shores up that ideology which governs people participation either through culture or language. Gender ideology is, in fact, a 'system of beliefs and assumptions - unconscious, unexamined, invisible - and practices that informs every aspect of daily life....Though it originates in particular cultural conditions, it authorizes its beliefs and practices as 'universal' and 'natural', presenting women not as a cultural construct but as eternally and everywhere the same' (Greene & Khan, 2002). The idea of dichotomous gender has been based on opposition in behavior, thinking capabilities and language use, and inscribed in discourse practice. In Pakistan this idea is all pervasive; women are seen as failure to men not culturally or socially but in their creative and linguistic capabilities. Thus, the implication of gender in the patriarchal society is 'not simply "difference", but...division, oppression, inequality, interiorized inferiority for women' (Barrett, 1980). Men and women categorization rests on social practices and their capabilities in relation to social structure, what it allows

women and what it makes possible for men, and at this point language enters into gender construction. For instance; in Pakistani society a female speaker has to identify her biological gender through the use of different linguistic features such as self-referring words, markers, mitigators and superfluous qualifiers etc., which play significant role in the constant reaffirmation of the biological gender identity of the speaker (Pande, 2004).

The anthropologists and socio-linguists place and locate structure or pattern configuration in social unit by referring to speech community as Hymes (1972) has defined it: "a community sharing rules for conduct an interpretation of speech and rules for interpretation at least one language or languages". It is because of this level of communicative practice that ways of speaking are most closely synchronized. Communities develop their own ways of speaking out of the whole fabric of speech according to need and purpose for participation in societal modes of subsistence which provide a link between individual experience and larger social order. Social features of any given situation determine and modulate what type of language is most appropriate (Freed & Greenwood, 1996, McFadyen, 1996, Mulace, 1998). All categories such as gender, class, race and language emerge in cluster experiences. So, it signifies that conversation or linguistic communication is the key to get meanings into discourse with the assumptions what is communicated linguistically and what is employed. For example; the word 'man' refers to the quintessence of a male being, and the word 'wife' describes a woman, not as an individual, in her essence, but as dependence - this is to say as a part of her male counterpart (Furman, 1980). Linguistic phenomenon does not take place in isolation rather an individual's whole personality along with the background situation; mental physical constraints play a part in shaping mode of communication as Romaine (1999) asserts: "Although language is central to our constructions of the meaning of gender, much of language is ambiguous and depends on context for its interpretation, a factor far more important than gender". In this way, another important factor is of *pragmatics* which equally addresses the social and cultural contexts.

Pragmatics focuses on meaning, context and the communication of constructed utterances in hypothetical contexts. The communicative meaning of a particular utterance is derived through general assumption about human rationality and conduct, together with the literal meanings of utterances these assumptions are the basis for which to draw highly seeifies inference about intended meanings. (Schiffiring, 1994)

It is obvious that pragmatics, language, and gender are interconnected trio. Mainly with reference to Pakistani society which is incredibly binary one, and where there is a clear-cut demarcation of language use for men and women. Therefore, an explanatory gap is mostly present between 'linguistic' meanings and 'speaker's meaning especially in mixed-sex conversations. The illocutionary force of the speech helps in such situations to convey the intended meanings. Gender-atypical forms of discourses are reinforced to serve several social purposes. For example; women are better liked, more accepted

and more persuasive when they employ powerless, nonassertive speech (Carli, 1990; Holtgraves, 2002; Krauss & Chiu, 1998). Henceforth, Pakistani women's language has been found to include sympathy, gentleness and dependence (Edelsky, 1976). They are noticed to provide more personal information and are more self-disclosing (Hay, 2000) and are more conscious about language concerning social and emotional behaviors. As it is argued that language has performative capacity, the theory of 'speech act', simultaneously, stems out to combine language with pragmatics and gendered behavior. In this regard, Austin (1975) entails desires, interests and likelihood of multi-meanings within a core utterance. Additionally, Searle (1971) has combined the elements of intentions and conventions of language. Thus, a valuable framework is being provided for explaining an utterance's extant function not only at an interactive level but also for addressing questions about the impact of gender in interpersonal discourse.

Feminist's focus of attention regarding language, women and pragmatics is evident. When they address the question how women are presented in the existing language system and how the linguistic behavior of women and germane pragmatic features are different from that of men, of course, whether culture, religion or class, no aspect or factor is overlooked.

The above mentioned argument is of controversial concern in general and specifically with Pakistani women. For, grave heterogeneous complexity that exists within many gendered orders does not allow any generalization about the grounds for dichotomous speech patterns and asymmetries within language. Central to this idea is power relationship between men and women and dichotomy; who is ruling and who is being ruled by the language. The power asymmetry between the people involved, may influence the recipient's perspicacity and sense of understanding. In Pakistan, being a traditional society, public sphere whether market or any institution, is considered exclusively a male domain. It is a society where high status authority is for men and women are kept silent in the public sphere. 'The word woman in Pakistan is synonymous with endurance' (Najam, 2007). If any woman expresses her decision, desire, ambitions, and wishes or passes her judgment, she is thought to be a frivolous creature, deviating from the ideal of a docile, demur, stereotype, and self-sacrificing woman. Therefore, their speech is mostly lacking in the forcefulness, clarity, and direction of opinion, and often not judgmental. As the words of Wilson (1533) seem to juxtapose the centuries old legacy of patriarchal traditions and the typical subjugated and underprivileged image of Pakistani women:

"What becometh a woman best, and first of all: Silence. What Seconde: Silence. What third: Silence. What fourth: Silence. Yea if a man should ask me til, downes day, I would still cry silence, silence. (cited in Romaine, 1999)

Taking the diversity of Pakistani society into account, power structures have different meanings for women from different strata. Nevertheless, a blatant instrumental split associated with male and female division subsists ubiquitously. The embedded

gender biases continue to maneuver the female speech irrespective of the social status or profession of the female. Whether they are working in jury, teaching, banking, law, medicine or media etc., their participation in every sphere of life is too dominated by men partially being the individual of a religious society and partly they are muted and make uncommunicative by men. They have low profile in education also as compared to men. This relegation of women has been observed by Eckert and McConnell-Ginet:

Men are strong women are weak; men are brave women are timid; men are aggressive women are passive; men are impressive women are emotional; men are rational women are irrational; men are sexdriven women are relationship-driven; men are direct women are indirect; men are competitive women are co-operative; men are practical women are nurturing; men are rough women are gentle. The list goes on and on, and together these oppositions yield the quintessential man and woman—Superman and Scarlett O' Hara....The dominant ideology does not simply prescribe that male and female *should* be different — it insists that they simply *are* different. (2003, p. 35)

Same is the case with language use. Negative stereotypical images of highly emotional and suppressed women determine feminine behavior by identifying 'Singsong intonation' as a female pattern as man's speech has manifestation of power and entitlement whereas submissiveness and deference in woman's. Silence and speech keep interplaying and framing each other. Women are interested in promoting intimacy and sympathy, consolidating afflictive bonds and love whilst men in contrast establishing their autonomy and superiority through the speech. 'The unequal footing of men and women as the supportive role is permanently assigned to women turning it into an unconscious submission to men, to follow the compassionate, understanding stereotype' (Pande, 2004). So, it is claimed that men engaged in speech acts build hierarchies whereas females speak in ways that build egalitarian society. Women in Pakistan position themselves as conversational facilitator like the general lot of women all over the world.

The relation between gender order and conversational practice is not one way. Marxists identify *class difference* as one of the seminal and most influential factors of certain modes of speech followed by different classes, sub-classes or the status of men and women within a society. They are defined by the kinds of rights in power a particular class has, and assignment of certain latitudes or restrictions to men or women respectively. Class relation and the subsequent social position have pivotal impact on the gender order and consequently on the exploitation of sex-specific modes of communication and styles. Class and gender are intertwined and link people on various kinship networks. 'The way in which gender sorts people into class locations is probably the most obvious aspect of the interconnection of class and gender' (Wright, 1997). Whether it is the matter of political consciousness, education, articulation of rights, contesting gender ideologies or sense of self-presentation, all in terms of linguistic

behavior are determined by economic status and condition of the class with reference to men and women (Trudgill, 1972). But the interconnectedness of this relation depends mainly on how the class structure and the ways gender and class influence the lives of men and women are conceptualized. 'The mediated class locations affect both the gender interests of men and women – the interests they have by virtue of their location within the specific gender relations in which they live – and their class relations' (Wright, 1997). Pakistani society is divided into three big chunks of lower, middle and upper classes. The language expressions pragmatically and culturally vary class to class. However, our society delineates distinctly different life courses for men and women irrespective of their class. 'This asymmetry is partially a function of the cultural devaluation of women and of the feminine' (Eckert & McConnell- Ginet, 2003). Woman is taken as repository of family honor (even though not considered as honorable in themselves), therefore her role is limited to the social reproduction of the family and household while men carry out paid work. Man has assigned the position of the head of the house and woman as his subordinate. Man is supposed to tackle the affairs outside the house and home affairs are settled by the woman. Even women doing jobs and working in public sphere are not treated on equal footing and are affected not only by occupational sex segregation but also by authority hierarchies and gender gap in authority. This inferior social position of women is the obvious cause of the emergence of certain language patterns and structures in accordance to situation, context, behavior, status, class, role and power. The whole configuration of the structure of power is interrelated and interconnected to all above-mentioned aspects including cognitive and psychological dimensions, emotional facts and moral aspects. The investigation of the private talks justifies women powerlessness and relegated position. Women usually fail to illicit responses from men although they are interested listeners by using attention getting devices. Whereas men's topics succeed and women are pushed into lower status interactional discussions. Women adopt cooperative, supportive and back channeling contrasting style with men. Even the difference between the husband and wife's language is so explicit that exhibits social order in every day interaction as well. Just as an unequal distribution of labor on the ground of sex, labor conversation is also divided unequally. Pakistani context stands parallel to it where women tend to focus on 'rapport' and the effective supportive function of conversation, and men conversely tend to focus on 'report' (Tannen, 1991) and informational function of conversation.

Religion is another significant factor which plays an important role in determining the status of men and women in Pakistani society. As Stopler (2003) argues that 'religious and cultural norms continue to be the most prevalent and widely-accepted justifications for discriminations on the basis of sex'. Islam, indubitably, grants equal rights to men and women. Notwithstanding, the myopic social and cultural structures seem to continue with the generations of ignorance and practices that do not follow Islam which presents a gender-balanced portrayal of society in general, and of women specifically. As the renowned Muslim woman scholar Dr. Riffat Hassan asserts:

In spite of the fact the Holy Quran is particularly solicitous about Women's wellbeing and development, but the contrariety that exists Between Quranic ideals and practice of a number of women-related issues contributes to a large extent the present status of women. (cited in Parveen, 2007)

Religion-based gender biases, institution of 'purdah', and the gender order in Pakistani-Muslim culture coalesce to control the women physically, emotionally and psychologically. As Lakoff (1975) remarks: "In fundamental Muslim societies women must be veiled in public". It shows her resentment against the silence of freedom of speech, action and performance which has reduced women to invisibility even the sdecision of her marriage is taken by others and she is kept or supposed to be silent. In Medieval-Europe woman speech was censored and society was directed by church proclaiming that 'Let few see her and none at all hear her'. Though our social order does not proclaim this, but dominant social practices seem to maintain such centuries old index for the conduct of women as a social being.

To sum up, three frameworks of deficit, dominance, and difference help not only to understand the gendered position of men and women in Pakistani society but also to recognize and analyze the gender-specific speech patterns, conversation and communicative talk. Momentous but different myths keep going on provided that men and women's lives are integrated; they do not exist in total separation and isolation. It is the socio-linguistic interaction in specific conditions, context, and social hierarchical considerations which operates at the level of social construct and gives power to certain linguistic practices, so language is both action and convention. Pakistani men and women follow the same chain of action and convention in conformity with the social or cultural norms. But the above discussed analysis does not mean to erase similarities or it is not equal to say that women and men have stereotype notions forever as neither language nor the social world is quiescent. Rather, it reflects the themes of intimacy and interpersonal relation on one hand, and of competition and status for men and women in the thick of social life on the other, where class, status, culture, psychology and any one religion plays an important role to shape the structure of dominancy for social move and socialization through language, and then language dictates category for the rest of the society. Thus, it shows that men and women have valid interaction styles cause both of them live in their subcultures and socialize to and homological with in relation to social beings and have an independent entity. However, it is still the most contested phenomenon to decide whether it is really culture in society which shapes social modes through the linguistic behavior as ideology with wide range of linguistic features to present men and women as incongruent to produce gender personae and to signify new kind of femininities and masculinities especially with reference to Pakistani society.

# References

- Baalen, Van Irene. *Male and Female Language: growing together*? (HSL/SHL1). 2001. www.let.leidenuniv.nl/hsl/van%20Baaleen.htm-7k.
- Barrett, Michele. Women's Oppression Today: Problems in Marxist Feminist Analysis.

London: Villiers Publications, 1980.

Beauvoir, Simone de. The Second Sex. New york: Bantam, 1961.

Cameron, Deborah. Feminism and Linguistic Theory. London, 1992.

Cameron, Deborah, and Kulick, Don. *Language and sexuality*. Cambridge University Press, 2003.

Corbett, G. Greville. Gender. Cambridge University Press, 1991.

Eckert, Penelope, and McConnell-Ginet, Sally. *Language and Gender*. Cambridge UP, 2003.

Greene, Gayle, and Khan, Coppelia, eds. *Making a Difference: Feminist Literary Criticism*. Routledge, 2002.

Hymes, Dell. *Social Models of the Interaction of Language Life*. In Gumperz and Hymes, 1972.

Lakoff, Robin. Language and Women's Place. New York: Harper & Row, 1975.

Mullany, Louise. *The Application of Current Language and Gender Theory to Managerial Meeting Discourse*. Nottingham Linguistic Circular: 15, 2000.

Mey, L. Jacob. *Pragmatics: An Introduction*. Blackwell, 2004.

Najam, Neshay. *The Status of Women in Pakistan: A Muslim Majority State and the 21st Century*. In: Crescent life, Issue: 2007.

www.crescentlife.com/articles/social%20issues/status-of-women-in-Pakistan.htm

Pande, A. *Undoing Gender Stereotypes in Hindi*. In: Linguistic Online, Issue April 4: 2004.

www.linguistik-online.de/21 04/pande.html - 67k

Parveen, Rakhshanda. Gender in Pakistan. In: Sachet, 2007.

http://sachet.org.pk/home/g- for- gender/gender - in - Pakistan. asp.

Reich, M. Nina. *Towards a Rearticulation of Women-as-Victims: A Thematic Analysis of the Construction of Women's Identities Surrounding Gendered Violence*. Journal Title: Communicating Quarterly. Eastern Communication Association, 2002.

- Romaine, Suzanne. *Communicating Gender*. Mahwah, NJ.: Lawrence Erlbaum Associates, 1999.
- Roy, B. Cynthia. *Interpreting as a Discourse Process*. New York: Oxford University Press, 2000.
- Schiffrin, D. Approaches to Discourse. Cambridge University Press, 1994.
- Stopler, Gila. Countinancing the Oppression of Women: How Liberals Tolerate Religious and Cultural Practices That Discriminate against Women. Journal title: Columbia Journal of Gender and Law. Volume: 12. Issue: 1. Gale Group, 2003.
- Talbot, M. Mary. Language and Gender. Cambridge Polity Press, 2003.
- Tannen, Deborah. Gender and Discourse. Oxford, 1994.
- Trudgill, Peter. The Social Differentiation of English in Norwich. Cambridge UP, 1974.
- Waldron, Mae Florence. *The Battle over Female (In) dependence: Women in New England Quebecois Migrant Communities, 1870-1930.* Journal title: Frontiers-A Journal of Women's studies. Volume: 26. University of Nebraska Press, 2005.
- Wright, Erik Olin. *Class Counts: Comparative studies in Class Analysis*. Cambridge UP, 1997.

# **Linguistic Cringe**

Dr Saiqa Imtiaz Asif \*

# **Abstract**

The paper will examine the role of English medium schools in Multan which are serving as active agents in the promotion of the Siraikis "linguistic cringe". With the help of data collected in the form of interviews the paper will demonstrate that in these schools The Siraiki speaking students face constants dismissals, inequalities and put-downs. This attitude coupled with ignorance of teachers/educationists about the positive results of additive bimultilingualism proved through research is largely responsible for creating a sense of ambivalence and conflict promoting 'Language Desertion'.

In the end strategies will be proposed that can enable the school teachers and in turn parents/community members to 'read' the phenomenon of language shift and language loss and its full implications in order to bring about a change in the status of Siraiki language.

## Introduction

The Siraiki¹ language situation is quite complex in Pakistan (Asif, 2005a). The principal city where Siraiki is spoken is Multan. Since Multan had always been under foreign rule (Raza, 1988) the administrative and cultural languages of the region have been Persian, and later Urdu and English (Shackle, 2001). Siraiki remained, however, the language of the locals who used it amongst themselves informally and as a home language. This status of Siraiki persisted even after the partition of India in 1947. The language situation was further complicated by the dominance of the English language in the official and judicial fields. In higher education, as well as in private schools catering for the children of the elite, English was the sole medium of instruction. In state schools English was taught as a compulsory subject from grade six (equivalent to year six in UK schools). The present situation in the Punjab province is more or less similar with minor changes, like the use of Urdu to some extent at the official level and the introduction of English as a compulsory subject from year one in state schools. The number of private English medium schools has grown very quickly in the last two decades. English still remains a dominant language and proficiency in English is a

<sup>\*</sup> Associate Professor, Bahauddin Zakariya University, Multan, Pakistan.

<sup>1.</sup> Siraiki also written as Seraiki and Siraeki is the language of approximately 25—40 million people. It is spoken in central Pakistan, encompassing the southwestern districts of the Punjab province and the adjacent districts of the provinces of Sindh, Baluchistan, and North-West Frontier Province (Shackle, 2001).

necessary 'password' to be able to advance socially. Without having a good command of written and especially spoken English one cannot enter good jobs. A conversational ease in English with a 'good' accent certifies you as an educated and competent person. After English, the second most important language is Urdu. Like English, a good command of Urdu is also considered a must for good jobs and social success. In this scenario Urdu is replacing Siraiki in the home domain where it has enjoyed an unchallenged position of the only home language for centuries (Asif, 2003; 2004; 2005a).

Thus, Siraiki, the language of a socially and economically disadvantaged group inhibiting some of the most backward districts of Pakistan 'enjoys' the status of 'a majority minority language' in the south of Punjab. A language of more than 40 million Pakistanis is still defined as a 'Variant of Punjabi' on the website of Government of Pakistan.

Due to the factors mentioned above, The Siraiki language, compared to Urdu or English, is considered inferior even by the Siraikis themselves (Asif, 2005b). In the Siraiki region fluency in English or Urdu is considered a yardstick for measuring one's ability or cleverness. Thus, for many, Siraiki is associated with being dull or not bright, hence a cause of shame (Asif, 2005c). The term *Linguistic Cringe* refers to this shame. I have adapted the term *Cultural Cringe* to describe the Siraiki language situation. Phillips (1958)² originally coined the term cultural cringe and used this phrase in the limited context of imaginative literature and exemplified it by three episodes involving non-typical subcultures of Australians. It has, however, since been generalised to whole Australian experience. It is believed that Australians have in general been passive and deferential towards all British things which is due to their (Australians') lingering embarrassment over their penal colony roots. Hume (1993), however, challenges this notion and states that this notion never existed, rather it was invented. In general terms, this phrase refers to the belief that one's own culture is unsophisticated and backwards compared to other cultures.

This study will focus on the language policies of the elite English medium schools. In the following sections this paper will examine how the language policies of these schools in the Siraiki region interact with history, culture, politics and economics. The paper will study the long-term impact of British colonialism on the mindset of the colonized influenced by the socio-political, cultural and economic factors.

In this context the concept of *habitus* (Bourdieu, 1991) is important. It refers to the dispositions developed through experiences in society, culture and family (Rassool, 2007). This study will examine the ways in which colonialism shaped the linguistic *habitus* of the educationists towards the Siraiki language. Using data obtained from the teachers working in Multan the paper will highlight the links between colonial and postcolonial policy language choices.

<sup>2. (</sup>www.wordspy.com/words/culturalcringe.asp 09.02.05).

### Siraiki in Schools

Due to the government's language policies it is an unquestioned assumption that education takes place in Urdu and/or English. Both Urdu and English symbolise sophistication, and fluency in these languages is taken to be synonymous with being educated. The urban state schools as well as the elite English medium schools, as a result, do not encourage or allow Siraiki in the classrooms despite the fact that there is no explicit directive from the education department regarding the use of only Urdu or English as a means of communication in these schools. These schools prohibit the use of Siraiki overtly and covertly (2005d) and both these prohibitions in Skutnabb-Kangas' words inculcate, 'embarrassment, shame, a feeling of doing something 'wrong', or at least doing something that is not 'good for one' among the students (2000: 344).

# **Colonial Discourse**

Burr (1995: 184) states that the term discourse is essentially used in two senses,' (i) to refer to systematic, coherent set of images, metaphors and so on to construct an object in a particular way, and (ii) to refer to the actual spoken interchanges between people'. Referring to the dual meanings of discourse Kemshall (2002: 13) states that it, 'not only facilitates our understanding of the world, it also limits our perception and understanding of the phenomenon around us, including social processes, social institutions and cultural forms'. Thus discourse besides providing a particular way of looking at the world also influences what can and should be said and also who should be allowed to say something (Pecheux, 1967). The objective of colonial discourse, according to Bhaba (cited in Childs and Williams, 1997: 227), is 'to construct the colonised as a population of degenerate types on the basis of racial origin, in order to justify conquest and to establish systems of administration and instruction.' In this regard Rassool (2007: 17) comments, 'colonial discourse operated at societal and global level articulated in key defining sites, and was mediated within and through cultural practices such as the mass media, education and other 'discursive processes'.' She further adds that this type of discourse, 'represented a powerful means through which cultural and racial 'truths' about colonized people, their languages and cultures were legitimised (ibid).

It is argued that the colonized take on the view of themselves that the colonizers promote and this total physical and mental submission results in the colonizers establishing themselves firmly on alien lands and minds (Said, 1993; 1995). The negative influence of colonialism on the self-concept of colonized societies is one of its most enduring legacies (Rassool, 2007). Imperialism colonizes only those who get too close without opposing it vigorously on its own ground (Clegg, Linstead & Sewell, 2000). 'The basis of imperial authority was the mental attitude of the colonist. His acceptance of subordination...made empire durable' (Fieldhouse cited in Said, 1993:11) and in the words of Tagore, it was not the Western culture that was to blame, but 'the judicious niggardliness of the Nation that has taken upon itself the White Man's burden of criticizing the East.' (cited in Said, 1993: 259).

# The Enduring Legacy of Colonialism

The colonial legacy is legitimised even today in Pakistan through the language and education policies implemented in the public and the private sector. It is through these that indigenous ways of speaking, knowing and doing are being eroded. Fanon (1967: 18 cited in Rassool, 2007) underlines the significant role played by the language in maintaining colonial cultural hegemony, and the way this penetrated the consciousness of the colonized, 'Every colonised people—every people in whose soul an inferiority complex has been created by the death and burial of its local cultural originality, finds itself face to face with the language of the civilised nation, that is, with the culture of the mother country. The colonized is elevated above his jungle status in proportion to his adoption of the mother country's cultural standards'. In Pakistan the colonial mother tongue i.e. English has become the benchmark for measuring social and academic success.

Colonial discourses of different documents written during the colonial regime in India emphasising the superiority of the English language and English people over the natives of India and their languages reverberate even today in the discourses of the teachers and heads of elite English medium schools in Pakistan. It is in such discourses that we can see the relationship between self and other as constructed by colonialism and which continues to date: 'We live with the results of what colonial regimes have made of others;' (Fulton, 1994: 19).

Both the view that English is the storehouse of knowledge, rationality and morality and the condescending, disdainful attitudes of the English towards Indians and their languages (Rassool, 2007; Pennycook, 1998; Suleri, 1992) are reflected in various forms in the discourses not only of the school heads and school teachers but also in those of the 'colonized' i.e. the Siraikis themselves.

For the Siraiki parents, compared to the Siraiki language, both Urdu and English appear to be superior languages (Asif, 2005a). The Urdu language is associated with 'good people', 'educated people', and 'city dwellers' (Ibid). The firm belief of the educationists in the superiority of English and Urdu language over the Siraiki language is reflected in the following examples.

When the school heads and school teachers were interviewed regarding their views about multilingualism of their students I came up with startling results. The administrator of the school where 70% of the students come from Siraiki families said that in school they tell children, 'If they are Siraikis then they should be proud of the Siraiki language'. At face value such sentiments are a boon for the Siraiki language. Such 'conscientiousness' is echoed in, 'We are deeply sensible of the importance of encouraging the cultivation of the vernacular languages.' (Bureau of Education, 1922, pp. 71-2 cited in Pennycook, 1998) but the 'sincerity' of this school head's remark was exposed during my interviews with the teachers of the same school. Not only are the students fined for speaking Siraiki in school but they also have to face the wrath of the

teacher for this 'unforgivable' act. One of the teachers of this school commented, 'I'm lenient towards those who speak in Urdu but I cannot tolerate Siraiki. It's a home language so it should remain at home'. This kind of behaviour may lead to the elimination of the Siraiki language, as it is believed that, 'The punishment of a child for speaking their language is the beginning of the destruction of that language' (Representative from Berlin to the World Conference on Linguistic Rights, Barcelona, June 1996 cited in Skutnabb-Kangas, 2000: 294). Skutnabb-Kangas (2000) believes that forbidding children from using their own language in schools must be seen as an instance of linguistic genocide according to the UN 1948 definition.

The nursery teacher at another Elite English Medium school reported that almost all of her students, with a few exceptions, come with a full knowledge of Urdu because, 'Parents are becoming well aware, they don't teach them (their children) Siraiki...they know it can become very difficult, a problem for our school system'. In other words, the Siraiki children who by any chance do not leave Siraiki outside their school gates are perceived as 'a problem'. The appreciation of the parents who do not transmit Siraiki to their children and calling this act of theirs an act of awareness is the reason why I call formal education in Pakistan 'linguicidal'. Another noteworthy point in this teacher's discourse was that the schools encourage bilingualism as long as one of the languages is not Siraiki. The school authorities can encourage the parents to transmit Siraiki, Urdu and English simultaneously but what they are encouraging is subtractive bilingualism. The same teacher later commented on Siraiki children who do not speak any Siraiki in school nor give their Siraiki identity away in any way through their language, 'sometimes after two or three months I know from their files that they are Siraiki, I ask them they are Siraiki but they don't speak Siraiki, it's very good...their parents say we don't let them speak Siraiki and we keep them away from servants' children from whom they learn Siraiki'. This appreciation of children in the class for not speaking in Siraiki and thus not giving their Siraiki ethnicity away does not bode well for the survival of the Siraiki language. This comment also demonstrates the defensive attitude of the parents who seek the appreciation of school authorities not only by not letting their children speak Siraiki at home but also by identifying Siraiki as the language of the servants and distancing themselves from this language. This takes us back to Tagore's comment, of taking the White Man's burden of criticizing the East. Such Siraiki parents team up with the school authorities in presenting Siraiki as an inferior language to their own children and to the society. This type of attitude on the part of parents also reflects the linguistic cringe that they feel with reference to the Siraiki language and the shame they feel in transmitting it to their children (Asif, 2005c). This teacher later labelled those parents as 'uneducated' who 'despite' the advice of the school authorities encourage their children to speak in Siraiki at home. Some uneducated, some uneducated ones...again and again, again and again we tell them not to speak Siraiki to their children...I am not Siraiki and can't understand it so I feel stressed if a child speaks some Siraiki word.

The 'ignorance' of the Indians was not only an important point in Macaulay's

notorious 'minutes' but was expressed in texts such as these also, I shall merely observe that the greatest difficulty this government suffers, in its endeavours to govern well, springs from the immorality and ignorance of the mass of the people (Fraser cited in Pennycook, 1998). The exasperation spilling out of the tone of this teacher at the 'ignorance' and 'rigidity' of the parents matches with the one expressed in Robert Knox's (1850) text about the races of India, Neither Northern India nor Indostan proper have altered since the time of Alexander the Great...they have not progressed nor changed...their possible improvement is questionable (cited in Suleri, 1992). Apart from the annoyance in the teacher's tone and the labelling of Siraiki parents who speak Siraiki with their children at home as 'uneducated', one other aspect that stands out in this comment is the teacher's unashamed admission of not knowing any Siraiki and feeling stressed on hearing it. She is neither apologetic for not knowing the majority language of the region since it is the language of the other, nor has her school apparently made any effort to appoint a Siraiki bilingual teacher in early classes, especially when according to their own figures 70% of their students come from Siraiki families.

The Head of another school belonging to the similar category commented that for teaching the 'right' language to the children, the teachers of pre-nursery and nursery have to 'train' both the parents and the children. I tell the parents that if they really realize the importance of English then they must speak this language with them and if they can't then they must code switch to English often. Her words imply what Grant (1797, cited in Pennycook, 1998) wrote: Thus superior, in point of ultimate advantage does the employment of the English language appear...this is a key which will open to them a world of new ideas. Her answer to my question about whether children should be taught to read Siraiki in schools was, Why? I don't think there's any reason to do that. If it's their mother tongue and they can speak it, it's more than enough. This School Head who has condescended to accept the status of Siraiki as a domestic vernacular is not willing to raise its status in any way because in her mind, In a word, knowledge must be drawn from...the English language, (Captain Candy, 1840 cited in Pennycook, 1998). When I told her that many people have said that they do not read Siraiki with ease because they were never taught to do so, her comment was, *Where do* they get that thing, where, where are they supposed to read it by the way? Is there anything which er is you know, any book?' On being told that there exists rich written literature in Siraiki, her reply was, 'is there any special thing [in Siraiki books] they cannot find in any other language—like English? This dismissal of Siraiki language, culture and thought and the argument in favour of English is the mimicry of the following colonial discourse, It stands pre-eminent even among the languages of the west....Whoever knows that language has already access to all the vast intellectual wealth which all the wisest nations of the earth have created and hoarded in the course of ninety generations (Bureau of Education, 1920). The school head's view also mimics Macaulay's evaluation of Indian literature, a single shelf of a good European library was worth the whole native literature of India and Arabia (1835: 241).

The data obtained from elite English medium schools for this research suggests

that colonialism is still alive. Pennycook (1998) argues that colonialism is not so much a status as it is a state of mind. This colonial past echoes in the speech of parents and teachers/school heads. For some, the superior language is Urdu while for others who can afford it, it is English. The English medium schools in Pakistan are places where images of the self and other are constructed and where constructions of superiority and inferiority are produced. At these schools in Multan the Siraiki speaking students face constant dismissals, inequalities and put-downs. Children speaking Siraiki are seen as the 'native other' who can only be civilized if they give up Siraiki.

Just as the 'imperial stereotyping of the nineteenth century is consistently interested in maintaining a belief in the cultural stasis of the subcontinent' (Suleri, 1992: 105) in the same manner these school authorities construct a picture of Siraiki language and culture as that of acute sterility thus, creating a *cultural* as well as *linguistic cringe* in the hearts and minds of the Siraikis.

### Conclusion

English is the most precious 'cultural capital' in Pakistani society. Cultural capital derives its value from its scarcity, and from its potential convertibility into economic power. The pursuit of cultural capital symbolized by competence in the English language forces the parents to accept the viewpoint of the school authorities because the parents are well aware that this linguistic capital will acquire a value of its own, and become a source of power and prestige in its own right (Heller, 1989; 1994). The chances of the students possessing this cultural capital eventually rising to key positions in the public and private sector are very strong. The quest for this cultural capital makes the parents accept or even appreciate the Western celebrations of Guy Fawkes Day or Halloween night in these schools but neither these schools nor the parents feel any need of celebrating something like the Farid festival in the name of one of the greatest Siraiki Sufi poets of all time.

The question that arises here is that should we create a hurdle in the societal development and progress of a country by adopting indigenous languages as official/national language and as the language of education instead of English? Another question which is often put in this context is that are we justified in asking the parents to risk the economic future of their children by denying them the opportunity of studying English which would ensure their better futures? To answer the first question we will have to see as to what is meant by the term societal development. Societal development is a controversial concept. This notion is essentially grounded in the Eurocentric view which considers development as strengthening of the material base largely through industrialization (Rasool, 2007). This notion has been influential in shaping policy discourse both in south Asia and Sub-Saharan Africa. What is not taken into account is that 'these forms of development might conflict with, and undermine indigenous

<sup>3.</sup> Bourdieu (1986) defines cultural capital as a form of historically accumulated social advantage which is reflected in several objectified social facts such as prestige accents, educational abilities, and qualifications.

forms of development. In the long-term, this could contribute to un- or underdevelopment by eroding existing infrastructures as well as indigenous ways of life' (ibid: 6). We need to create an awareness about these views. As for the other question, we need to promote the concept of additive bilingualism (Skutnabb-Kangas, 2000) and respect for linguistic and cultural diversity.

To achieve these goals we need to follow a two pronged approach. Firstly, raising the awareness of the Siraiki community about the rich linguistic heritage they are letting slip from their hands and secondly, including the component about the benefits of multilingualism in the teacher education courses. The parents and teachers need to be made aware of, 'the importance of using languages that people know, and can relate to in the learning process *is* significant, not only in relation to skills and knowledge acquisition, but also with regard to language maintenance and cultural reproduction (Rasool, 2007: 15).

Note: Some parts of this paper have been published in the proceedings of FEL XI titled, *Working Together for Endangered Languages: Research Challenges and Social Impacts.* 

## References

Asif, S. I. (2003) Language socialization at home. *Journal of Humanities and Social Sciences*, University of Peshawar, xi(1): 1-14.

Asif, S. I. (2004) Range of language choices among Siraiki families. *Kashmir Journal of Language Research*, University of Azad Jammu & Kashmir, Muzaffarabad, 8(1): 97-110.

Asif, S. I. (2005a) Siraiki: A sociolinguistic study of Language Desertion. Unpublished Ph.D. Thesis. Lancaster University.

Asif, S. I. (2005b) Attitudes towards Siraiki language. *Journal of Research (Humanities)*, BZU, Multan, 15: 11-27.

Asif, S. I. (2005c) Shame: A major cause of Language Desertion. *Journal of Research (Faculty of Language & Islamic Studies)*, BZU, Multan, 8: 1-13.

Asif, S. I. (2005d) Siraiki in schools. *Journal of Social Sciences and Humanities*, IUB, Bahawalpur, 2(1): 77-87.

Asif, S. I. (2005e) Siraiki language practices and changing patterns of language usage. *ELF Research Journal*, Shah Abdul Latif University, Khairpur, 4: 85-101.

Bourdieu, P. (1986) The forms of capital. In Richardson, J. G. (ed.) *Handbook of Theory and Research for the Sociology of Education* (pp. 241-58). New York: Greenwood Press.

Bourdieu, P. (1991) Language and Symbolic Power. Adamson, G.R.a.M (trans.).

Cambridge: Polity Press.

Burr, V. (1995) *An Introduction to Social Constructionism*. London; New York: Routledge.

Childs, P. and Williams, P. (1997) *An Introduction to Post-Colonial Theory*. Essex: Longman.

Clegg, S. R., Linstead, S. and Sewell, G. (2000) Only penguins: A polemic on organization theory from the edge of the world. *Organization Studies*, 21: 103-117.

Fulton, G. D. (1994) Dialogue with the other as potential and peril in *Robinson Crusoe*. *Language and Literature*, 3 (1): 1-20.

Heller, M. (1989) Communicative resources and local configurations. *Multilingua*, 8: 357-96.

Heller, M. (1994) Crosswords: Language, Education and Ethnicity in French Ontario. New York: Mouton.

Hume, L. (1993) *Another Look at the Cultural Cringe*. Sydney: Centre for Independent Studies.

Kemshall, H. (2002) *Risk, Social Policy and Welfare*. Milton Keynes: Open University Press.

Pecheux, M. (1982) *Language, Semantics and Ideology*. Nagpal, H. (trans.). London: Macmillan

Pennycook, A. (1998) English and the Discourses of Colonialism. London: Routledge.

Phillips, A. (1958) The Australian Tradition. Melbourne: Cheshire.

Rassool, N. (2007) *Global Issues in Language, Education and Development: Perspectives from Postolonial Countries.* Clevedon: Multilingual Matters Ltd.

Raza, H. (1988) Multan: Past and Present. Islamabad: Colorpix.

Said, E. W. (1993) Culture and Imperialism. London: Chatto and Windus.

Said, E. W. (1995) Orientalism. Hermondsworth: Penguin Books.

Shackle, C. (2001) Siraiki. In Gary, J and Rubino, C. (eds.) *Facts About the World's Languages: An Encyclopedia of the World's Major Languages* (pp. 657-59). New York; Dublin: H. W. Wilson Company.

Skutnabb-Kangas, T. (2000). *Linguistic Genocide in Education or Worldwide diversity and human rights?* Mahwah, NJ; London: Lawrence Erlbaum Associates. Suleri, S. (1992) *The Rhetoric of English India*. Chicago; London: The University of Chicago Press.

# Analyzing Reading Comprehension of Pakistani Learners of Law with Reference to *Statutes*, a Legal Genre

Dr. Naveed Ahmad\*

# Abstract:

Statutes or "Legislative English" is a "high stake" genre in legal settings. In situations where learners' first language is other than English, law students and recent graduates in the profession of law reportedly find it hard to cope with statutes while performing academic and occupational task. The aim of this paper is to identify the level of linguistic adequacy of Pakistani learners of law with regard to two areas: 1) learners' understanding of complex structure of statutes, and 2) their ability to apply statutes to cases. This empirical research was carried out through survey questionnaires by taking into account three members of legal discourse community: teachers of law, recent graduates and senior lawyers. The analysis revealed that a vast majority of learners have inadequate competence. The findings provide insights to course developers in the field of English for Academic Legal Purposes (EALP) and English for Occupational Legal Purposes (EOLP).

## 1. Introduction

Legal education in Pakistan has been a subject of debate with reference to medium of instruction. Pakistan is a common law country; therefore language of the law is English. However, there has been two media of instruction: Urdu (national language) and English. Those who study law through Urdu medium of instruction face problems in occupational settings. As language of the law is not the first language of learners, even those who study law in English report difficulty in understanding the complex structure of statutes and their application in academic and occupational settings. The present research is an investigation to judge the existing level of competence of Pakistani learners of law with reference to a distinct legal genre i.e., statutes. The study has a wide scope as the findings will provide useful insights to course developers in the field.

# 2. Literature Review

Legal genres are defined in the following manner:

The highly institutionalized, and sometimes ritualized discourse of the law often follows regular patterns;

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University.

# organized sequences of elements which each play a role in achieving the purpose of the discourse.

Gibbons (2004:286)

It is well established in reading theory that knowledge of the genre that one is reading is important, and sometimes essential for understanding (Wallace, 1990; Weaver, 1988). This is why in part legal language can be difficult for lay readers to understand, while lawyers have less difficulty (Gibbons, 2004:286). Some fundamental written genres in legal English are statutes ("Legislative English"), cases, law reports, law review journals and law textbooks. In this context, I will review literature related to statutes or "Legislative English".

Bhatia (1994:141-153) provides the syntactic features of legislative genre under the following headings:

- Sentence length
- Nominal character
- Complex prepositional phrases
- Binominal and multinominal expressions
- Initial case descriptions
- Qualifications in legislative provisions
- Syntactic discontinuities
- Cognitive structuring in legislative provisions

Bhatia demonstrates that legislative statements have "conventionalized communicative purpose mutually shared by the practicing members of the specialist community. Also, it has been indicated that

the typical use of complex prepositions, binominal and multinominal expressions, nominalizations, the initial case descriptions, a large number and variety of qualificational insertions make syntactic discontinuities somewhat unavoidable in the legislative statements, and to a large extent, account for the discourse patterning that is typically displayed in such provisions.

Bhatia (1994:153)

The findings of Bhatia's (1983) corpus study of legislative text show that three categories of qualifications perform ten functions. Bhatia (1993:33), while describing the cognitive structuring in legislative texts, displays an interactive move-structure in legislative writings, where the density and the complexity of qualificational insertions serve as typically legal function in this genre. For pedagogical purposes, Bhatia suggests "easification" of legislative texts through certain techniques, like textual mapping.

Before Bhatia (1983), a number of other studies and reports have appeared on the problematic nature of legislative writing in general (Aiken, 1960; Allen, 1957; Anshen, 1957; Beardsley, 1941; Christie, 1964; Davision, 1980; Hager, 1959; Hancher, 1980; Lewis, 1972; Littler, 1950; Mehler, 1960-61; Mellinkoff, 1963; Morton, 1941; Probert 1968; Renton, 1975; Robinson, 1973), yet there have been very few attempts by linguists to unravel the mysteries of legislative drafting.

Crystal and Davy (1969) stylistically analyzed the legislative English at various levels: graphitic, typographical, lexical, syntactic and phonological etc. For graphitic and typographical levels, capitalization, spaces and numbering etc. have been taken into consideration. Archaism, collocations and French and Latin influences are discussed for lexical features of legal language, whereas grammatical characteristics and sentence length etc. have been analyzed while highlighting the syntactic properties of language of the law. Further, phonological level has been discussed in the context of utterances of legal texts written with special graphology of the discipline. Significance of the use of articles and linguistic conservatism are also the topics of discussion. Some general characteristics of the language of law are that it is 'least communicative', 'subject-specific', 'all inclusive' and has 'sub-varieties'.

Moreover, Spencer (1980) has been able to highlight the distinct features of legislative writing. Similarly, Gustaffsson's (1975, 1984) studied the complexity of legislative writing but her approach restricts her findings to the level of surface generality.

# 3. Research Methodology

As the present research was an investigation to judge the existing level of competence of Pakistani learners of law with reference to a distinct legal genre i.e., statutes, therefore the research question was:

 What level of linguistic adequacy do the learners of law have with regard to understanding the complex structure of statutes and their application to cases?

To answer this question, a survey research was carried out using questionnaires. Data was collected from three important members of the legal discourse community: teachers of law, recent graduates and senior lawyers. Therefore, three questionnaires were constructed (one for each population group) with similar items. In total, each questionnaire had three items. The first two items were close-ended and dealt with learners' ability to 1) comprehend statutes, and to further 2) apply them to cases. The third item was open ended, and its purpose was to record the perceptions of the population groups in this context. A method of purposive sampling was used.

In purposive sampling, also referred to as judgment sampling, the researcher selects a sample based on his experience and knowledge of the group to be sampled. For example, if a researcher planned to study exceptional high school, he would choose schools to study based on his knowledge of exceptional schools. Prior knowledge or experience might lead the researcher to select exceptional high schools based on criteria such as proportions of students going to four-year colleges, large numbers of AP students, extensive computer facilities, and high proportions of teachers with advanced degree. Notice that there is an important difference between convenience samples, in which participants who happen to be available are chosen, and purposive sampling, in which the researcher uses experience and prior knowledge to identify criteria for selecting the sample. Clear criteria provide a basis for describing and defending purposive samples.

Gay and Airasian (2003:115)

The selection of research sites to draw population sample was based on my prior knowledge and experience. In this context, five cities were selected as research sites having five universities; the largest university from each city. As Pakistan has four provinces, the capital cities and the largest universities in each capital were selected. However, from the province of the Punjab an extra city and an extra university from that city were also selected. The following Table 1.1 is relevant in this context.

Table 1.1: Names of the universities along with the names of the cities and the provinces they are located in

| No. | University                    | City                        | Province                  |  |
|-----|-------------------------------|-----------------------------|---------------------------|--|
| 1.  | The University of the Punjab  | Lahore                      | Punjab                    |  |
| 2.  | Bahauddin Zakariya University | ya University Multan Punjab |                           |  |
| 3.  | University of Karachi         | Karachi                     | Sindh                     |  |
| 4.  | University of Peshawar        | Peshawar                    | NWFP (North West Frontier |  |
|     |                               |                             | Province)                 |  |
| 5.  | University of Balochistan     | Quetta                      | Balochistan               |  |

The following Table 1.2 provides information related to the number of questionnaires sent to each population group, the number of returned questionnaires and the rate of return.

| Questionnaire   | Population<br>Group     | Number of<br>Sent<br>Questionnaire | Number of<br>Returned<br>Questionnaires | Return Rate |
|-----------------|-------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|
| Questionnaire 1 | Teachers of<br>Law      | 400                                | 197                                     | 49.25%      |
| Questionnaire 2 | Recent Law<br>Graduates | 400                                | 220                                     | 55.0%       |
| Questionnaire 3 | Senior Lawyers          | 400                                | 207                                     | 51.75%      |
|                 |                         | Total: 1200                        | Total: 624                              | Overall:52% |

**Table 1.2:** Number of questionnaires sent to each population group, the number of returned questionnaires and the rate of return

For quantitative data, responses were entered into an Excel (2002) workbook and the data were then imported into SPSS Version 11.5 (2002). On the other hand, for qualitative data, responses to open-ended questions were entered using the Word. A separate two-column table was created for each open-ended question. Within each row of the table, the participant's word-for-word response was entered in the first column and a summary of the main ideas in the response was entered in the second column.

# 4. Data Analysis

The research question in this project was:

What level of linguistic adequacy do the learners of law have with regard to understanding the complex structure of statutes and their application to cases?

Therefore, this section reports quantitative and qualitative analysis about the learners' competence in two areas:

- 1. understanding the complex structure of statutes
- 2. applying statutes to cases

The section analyzes perceptions of the teachers of law, recent law graduates and senior lawyers. First, I will report the quantitative findings. Next, qualitative findings have been taken into account.

### 4.1 Quantitative Analysis

This section is further divided into two parts: understanding the complex structure of statutes and applying statutes to cases.

### 4.1.1 Understanding Complex Structure of Statutes

This section reports the perceptions of teachers of law, recent graduates and senior lawyers respectively. The section ends with a comparative analysis of combined groups' perceptions.

# a) Teachers of Law

Out of a total of 197 teachers, 9.8% (n=19) indicated that their students had extremely inadequate skill of understanding complex structure of statutes. Moreover, a vast majority i.e. 72.0% (n=139) reported that students had inadequate ability in this linguistic task. Conversely, 10.9% (n=21) indicated that students had adequate ability. Similarly, 7.3% (n=14) teachers believed that students had extremely adequate skill in this context. The number of missing data was 4. See Table 2.1. Mean was 2.16 with the standard deviation of 0.690. See Table 2.2.

To sum up, the respondents who indicated that students had either inadequate or extremely inadequate skill were 81.9% (n=158), whereas only 18.1% (n=35) believed that they had either adequate or extremely adequate ability. See Table 2.3.

**Table 2.1** Frequency Analysis: Teachers' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|              | Frequency | Percent | Valid Percent | Cumulative<br>Percent |
|--------------|-----------|---------|---------------|-----------------------|
| Extremely    | 19        | 9.6     | 9.8           | 9.8                   |
| Inadequate   |           |         |               |                       |
| Inadequate   | 139       | 70.6    | 72.0          | 81.9                  |
| Adequate     | 21        | 10.7    | 10.9          | 92.7                  |
| Extremely    | 14        | 7.1     | 7.3           | 100.0                 |
| Adequate     |           |         |               |                       |
| Total        | 193       | 98.0    | 100.0         |                       |
| Missing Data | 4         | 2.0     |               |                       |
| Total        | 197       | 100.0   |               |                       |

**Table 2.2** Descriptive Statistics: *Teachers' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"* 

|                                                      | N   | Minimum | Maximum | Mean | Standard<br>Deviation |
|------------------------------------------------------|-----|---------|---------|------|-----------------------|
| understanding<br>complex<br>structure of<br>statutes | 193 | 1       | 4       | 2.16 | 0.690                 |

**Table 2.3** Count Percentage: Teachers' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|                | Inadequate | Adequate | Total   |
|----------------|------------|----------|---------|
| Count % within | 81.9%      | 18.1%    | 100.0%  |
| sample group   | (n=158)    | (n=35)   | (n=193) |

## b) Recent Graduates

Recent graduates who returned the questionnaires were 220. The number of missing data was 2. The graduates, who thought that the skill of understanding complex structure of statutes was extremely inadequate, were 16.5% (n=36), and those who believed that they had inadequate ability were 63.8% (n=139). However, 16.1% (n=35) and 3.7% (n=8) indicated that they had adequate and extremely adequate proficiency respectively. See Table 2.4. Mean was 2.07 with the standard deviation of 0.685. See Table 2.5.

To conclude, the respondents who indicated that they had either inadequate or extremely inadequate skill were 80.3% (n=175). This was contrary to 19.7% (n=43) who said that they had either adequate or extremely adequate ability in this area. See Table 2.6.

**Table 2.4** Frequency Analysis: Recent graduates' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|              | Frequency | Percent | Valid Percent | Cumulative<br>Percent |
|--------------|-----------|---------|---------------|-----------------------|
| Extremely    | 36        | 16.4    | 16.5          | 16.5                  |
| Inadequate   |           |         |               |                       |
| Inadequate   | 139       | 63.2    | 63.8          | 80.3                  |
| Adequate     | 35        | 15.9    | 16.1          | 96.3                  |
| Extremely    | 8         | 3.6     | 3.7           | 100.0                 |
| Adequate     |           |         |               |                       |
| Total        | 218       | 99.1    | 100.0         |                       |
| Missing Data | 2         | .9      |               |                       |
| Total        | 220       | 100.0   |               |                       |

**Table 2.5** Descriptive Statistics: Recent graduates' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|               | N   | Minimum | Maximum | Mean | Standard<br>Deviation |
|---------------|-----|---------|---------|------|-----------------------|
| understanding | 218 | 1       | 4       | 2.07 | 0.685                 |
| complex       |     |         |         |      |                       |
| structure of  |     |         |         |      |                       |
| statutes      |     |         |         |      |                       |

**Table 2.6** Count Percentage: Recent graduates' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|                | Inadequate | Adequate | Total   |
|----------------|------------|----------|---------|
| Count % within | 80.3%      | 19.7%    | 100.0%  |
| sample group   | (n=175)    | (n=43)   | (n=218) |

#### c) Senior Lawyers

Out of 207 returned questionnaires, 15.9% (n=33) lawyers indicated that the graduates practicing law under their guidance had extremely inadequate ability, whereas those who mentioned that they had inadequate skill were 65.2% (n=135). On the other hand, 15.0% (n=31) and 3.9% (n=8) opted for "adequate" and "extremely adequate" respectively. See Table 2.7. In this case, mean was 2.07 with the standard deviation of 0.679. See Table 2.8.

Overall, the senior lawyers who believed that the graduates who practiced law under their guidance had inadequate or extremely inadequate skill of understanding complex structure of statutes were in an overwhelming majority i.e. 81.2% (n=168). Only 18.8% (n=39) lawyers opted indicated that the skill was adequate or extremely adequate. See Table 2.9.

**Table 2.7** Frequency Analysis: Senior lawyers' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|                         | Frequency | Percent | Valid Percent | Cumulative<br>Percent |
|-------------------------|-----------|---------|---------------|-----------------------|
| Extremely<br>Inadequate | 33        | 15.9    | 15.9          | 15.9                  |
| Inadequate              | 135       | 65.2    | 65.2          | 81.2                  |
| Adequate                | 31        | 15.0    | 15.0          | 96.1                  |
| Extremely               | 8         | 3.9     | 3.9           | 100.0                 |
| Adequate                |           |         |               |                       |
| Total                   | 207       | 100.0   | 100.0         |                       |

**Table 2.8** Descriptive Statistics: Senior lawyers' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|                                                      | N   | Minimum | Maximum | Mean | Standard<br>Deviation |
|------------------------------------------------------|-----|---------|---------|------|-----------------------|
| understanding<br>complex<br>structure of<br>statutes | 207 | 1       | 4       | 2.07 | 0.679                 |

**Table 2.9** Count Percentage: Senior lawyers' perceptions with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|                | Inadequate    | Adequate     | Total          |
|----------------|---------------|--------------|----------------|
| Count % within | 81.2% (n=168) | 18.8% (n=39) | 100.0% (n=207) |
| sample group   |               |              |                |

## d) Comparative Analysis of Combined Groups' Perceptions

More than 80%, of all the three population groups under discussion, indicated that the skill of understanding complex structure of statutes was inadequate. 81.9% (n=158) teachers, 80.3% (n=175) recent graduates and 81.2% (n=168) senior lawyers indicated that this skill was inadequate. According to combined groups' perceptions, out of 618 respondents from the three groups, 81.1% (n=501) believed that this skill was inadequate. See Table 2.10.

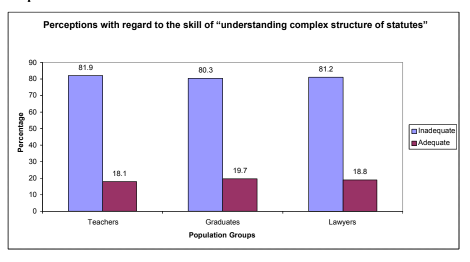
**Table 2.10** Perceptions of individual and combined groups with regard to the skill of "understanding complex structure of statutes"

|       | Sample Group       | Inadequate (Count %) | Adequate (Count %) | Total             |
|-------|--------------------|----------------------|--------------------|-------------------|
| 1     | Teachers of Law    | 81.9% (n=158)        | 18.1% (n=35)       | 100.0%<br>(n=193) |
| 2     | Recent Graduates   | 80.3% (n=175)        | 19.7% (n=43)       | 100.0%<br>(n=218) |
| 3     | Senior Lawyers     | 81.2% (n=168)        | 18.8% (n=39)       | 100.0%<br>(n=207) |
| Total | Combined<br>Groups | 81.1% (n=501)        | 18.9% (n=117)      | 100.0%<br>(n=618) |

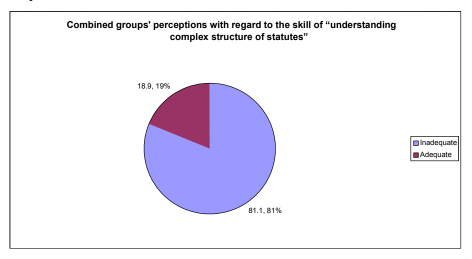
Table 2.11 Chi-Square Test

|                    | Value | Df | Asymp. Sig. |
|--------------------|-------|----|-------------|
| Pearson Chi-Square | 0.170 | 2  | 0.918       |

Graph 2.1



Graph 2.2



#### 4.1.2 Applying Statutes to Cases

This section reports the perceptions of teachers of law, recent graduates and senior lawyers respectively. The section ends with a comparative analysis of combined groups' perceptions.

#### a) Teachers of Law

The total number of teachers that returned the questionnaires was 197. The number of missing data was 8. Out of the remaining 189, the respondents who indicated that their students' skill of applying statutes to cases was extremely inadequate were 10.6% (n=20), whereas those who indicated that this skill was inadequate were 69.3% (n=131). On the other hand, 15.9% (n=30) teachers mentioned that students had adequate competence in this case. Similarly, 4.2% (n=8) teachers said that their students had extremely adequate ability. See Table 3.1. Mean and standard deviation were 2.14 and 0.646 respectively. See Table 3.2.

Overall, the respondents who believed that this skill was either inadequate or extremely inadequate were in majority i.e. 79.9% (n=151), whereas those who said that it was adequate or extremely adequate were only 20.1% (n=38). See Table 3.3.

**Table 3.1** Frequency Analysis: Teachers' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|              | Frequency | Percent | Valid Percent | Cumulative<br>Percent |
|--------------|-----------|---------|---------------|-----------------------|
| Extremely    | 20        | 10.2    | 10.6          | 10.6                  |
| Inadequate   |           |         |               |                       |
| Inadequate   | 131       | 66.5    | 69.3          | 79.9                  |
| Adequate     | 30        | 15.2    | 15.9          | 95.8                  |
| Extremely    | 8         | 4.1     | 4.2           | 100.0                 |
| Adequate     |           |         |               |                       |
| Total        | 189       | 95.9    | 100.0         |                       |
| Missing Data | 8         | 4.1     |               |                       |
| Total        | 197       | 100.0   |               |                       |

**Table 3.2** Descriptive Statistics: *Teachers' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"* 

|                      | N   | Minimum | Maximum | Mean | Standard<br>Deviation |
|----------------------|-----|---------|---------|------|-----------------------|
| applying statutes to | 189 | 1       | 4       | 2.14 | 0.646                 |
| cases                |     |         |         |      |                       |

**Table 3.3** Count Percentage: *Teachers' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"* 

|                | Inadequate | Adequate | Total   |
|----------------|------------|----------|---------|
| Count % within | 79.9%      | 20.1%    | 100.0%  |
| sample group   | (n=151)    | (n=38)   | (n=189) |

#### b) Recent Graduates

Out of 220 returned questionnaires, the number of missing data was 4. From the rest of questionnaires, the graduates who mentioned that their skill of applying statutes to cases was extremely inadequate were 10.6% (n=23). Similarly, those who opted "inadequate" were 60.2% (n=130). Contrary to it, 15.7% (n=34) graduates felt that they had adequate skill. Similarly, 13.4% (n=29) graduates indicated that they had extremely adequate ability in this area. See Table 3.4. Mean was 2.32 with the standard deviation of 0.838. See Table 3.5.

In summary, 70.8% (n=153) recent graduates opted either "extremely inadequate" or "inadequate". On the other hand, 29.2% (n=63) indicated that they were adequate or extremely adequate. See Table 3.6.

**Table 3.4** Frequency Analysis: Recent graduates' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|              | Frequency | Percent | Valid Percent | Cumulative<br>Percent |
|--------------|-----------|---------|---------------|-----------------------|
| Extremely    | 23        | 10.5    | 10.6          | 10.6                  |
| Inadequate   |           |         |               |                       |
| Inadequate   | 130       | 59.1    | 60.2          | 70.8                  |
| Adequate     | 34        | 15.5    | 15.7          | 86.6                  |
| Extremely    | 29        | 13.2    | 13.4          | 100.0                 |
| Adequate     |           |         |               |                       |
| Total        | 216       | 98.2    | 100.0         |                       |
| Missing Data | 4         | 1.8     |               |                       |
| Total        | 220       | 100.0   |               |                       |

**Table 3.5** Descriptive Statistics: Recent graduates' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|                      | N   | Minimum | Maximum | Mean | Standard<br>Deviation |
|----------------------|-----|---------|---------|------|-----------------------|
| Applying statutes to | 216 | 1       | 4       | 2.32 | 0.838                 |
| cases                |     |         |         |      |                       |

**Table 3.6** Count Percentage: *Recent graduates' perceptions with regard to* the skill of "applying statutes to cases"

|                | Inadequate | Adequate | Total   |
|----------------|------------|----------|---------|
| Count % within | 70.8%      | 29.2%    | 100.0%  |
| sample group   | (n=153)    | (n=63)   | (n=216) |

#### c) Senior Lawyers

For this population group, 207 respondents returned the questionnaires. The number of missing data was only 2. The senior lawyers who indicated that this skill was extremely inadequate were 12.2% (n=25), and 63.9% (n=131) mentioned that students had inadequate ability. On the other hand, those who opted "adequate" were 14.6% (n=30). Moreover, for 9.3% (n=19), the skill was extremely adequate. See Table 3.7. Mean was 2.21 and standard deviation was 0.773. See Table 3.8.

In the end, those who opted "extremely inadequate" or "inadequate" were in majority i.e. 81.2% (n=168), whereas only 18.8% (n=39) opted "extremely adequate" or "adequate". See Table 3.9.

**Table 3.7** Frequency Analysis: Senior lawyers' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|              | Frequency | Percent | Valid Percent | Cumulative<br>Percent |
|--------------|-----------|---------|---------------|-----------------------|
| Extremely    | 25        | 12.1    | 12.2          | 12.2                  |
| Inadequate   |           |         |               |                       |
| Inadequate   | 131       | 63.3    | 63.9          | 76.1                  |
| Adequate     | 30        | 14.5    | 14.6          | 90.7                  |
| Extremely    | 19        | 9.2     | 9.3           | 100.0                 |
| Adequate     |           |         |               |                       |
| Total        | 205       | 99.0    | 100.0         |                       |
| Missing Data | 2         | 1.0     |               |                       |
| Total        | 207       | 100.0   |               |                       |

**Table 3.8** Descriptive Statistics: Senior lawyers' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|                      | N   | Minimum | Maximum | Mean | Standard<br>Deviation |
|----------------------|-----|---------|---------|------|-----------------------|
| Applying statutes to | 205 | 1       | 4       | 2.21 | 0.773                 |
| cases                |     |         |         |      |                       |

**Table 3.9** Count Percentage: Senior lawyers' perceptions with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|                | Inadequate    | Adequate     | Total          |
|----------------|---------------|--------------|----------------|
| Count % within | 76.1% (n=156) | 23.9% (n=49) | 100.0% (n=205) |
| sample group   |               |              |                |

#### d) Comparative Analysis of the Combined Groups' Perceptions

For a majority of respondents, the reading skill of applying statutes to cases was inadequate. Combined groups' analysis reveals that 75.4% (n=460) respondents perceive that the skill was inadequate, whereas 24.6% (n=150) believe that it was inadequate. The majority of all the three population groups under discussion i.e. teachers, graduates and lawyers reveals that the skill was inadequate as 79.9% (n=151) teachers, 70.8% (n=153) recent graduates and 76.14% (n=156) senior lawyers opted "inadequate". See Table 3.10

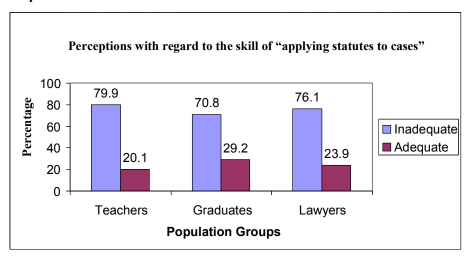
**Table 3.10** Perceptions of individual and combined groups with regard to the skill of "applying statutes to cases"

|       | Sample Group       | Inadequate (Count %) | Adequate (Count %) | Total             |
|-------|--------------------|----------------------|--------------------|-------------------|
| 1     | Teachers of Law    | 79.9% (n=151)        | 20.1% (n=38)       | 100.0%<br>(n=189) |
| 2     | Recent Graduates   | 70.8% (n=153)        | 29.2% (n=63)       | 100.0%<br>(n=216) |
| 3     | Senior Lawyers     | 76.1% (n=156)        | 23.9% (n=49)       | 100.0%<br>(n=205) |
| Total | Combined<br>Groups | 75.4% (n=460)        | 24.6% (n=150)      | 100.0%<br>(n=610) |

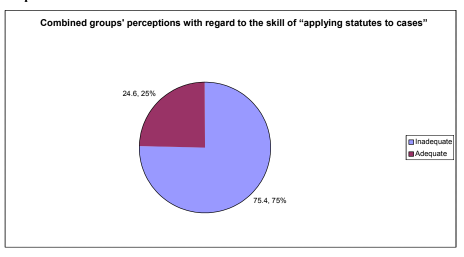
Table 3.11 Chi-Square Test

|                    | Value | Df | Asymp. Sig. |
|--------------------|-------|----|-------------|
| Pearson Chi-Square | 4.542 | 2  | 0.103       |

Graph 3.1



Graph 3.2



#### 4.2 Qualitative Analysis

In this section, I will provide qualitative findings related to reading of statutes. Information, in this context, was gathered from all these population groups: teachers of law, recent law graduates and senior lawyers. Each of the three questionnaires had an open-ended question. The total number of returned questionnaires in the case of these three questionnaires was 624. Out of 624, the number of missing data was 97 as 521 participants provided their comments on this item. From the responses of 521 participants, 2 themes emerged which are outlined below:

- Theme 1: Complex Language Causes Difficulty in Comprehension
- Theme 2: Training Required

Theme 1: Complex Language Causes Difficulty in Comprehension

Out of 521 respondents in total, 325 fall under this category. These include 110 graduates, 117 teachers and 98 senior lawyers.

The respondents who fall in this category perceive that statutes have complex language. For comprehensibility, a certain level of linguistic adequacy is required on the part of the reader. Generally speaking, neither an average law student nor an average recent law graduate reveals the required level of linguistic adequacy for appropriate understanding of statutes. In case they understand the meaning correctly, they do not have the required skill to apply the statutes to the issues in question. The respondents believe that the language of statutes is complex because of its characteristic linguistic features: lengthy sentences, unfamiliar grammatical structure, rare use of punctuation and unfamiliar lexical items. These features make the statutes difficult for readers.

The respondents opined that statutes have very long sentences that cause difficulty for new readers in the field. Students who join the L.L.B program have no prior exposure of reading such long sentences. The syllabus of English at the B.A. level does not provide any opportunity to expose students to sentences of similar length as a law teacher stated:

As a teacher of law, I can say with confidence that law students are exposed to sentences of such a great length for the first time in their lives because the English course books up to B.A level deal with the language of literature or other disciplines and do not have a single course component that deal with lengthy sentences similar to the sentences of statutory law. When I ask the students to read the statutes, of course most statutes have lengthy sentences, my first year law students complain that they are unfamiliar with sentences with such a great length and therefore hardly understand them. The problem continues in the subsequent academic years as well

Another group of respondents considered statutes difficult because of complex grammatical structure of statutes. For them, statutes, generally, have multiple clauses. Most statutes begin with conditional clauses, and the main verb of a sentence is far away from its subject. Students, who are not exposed to such a complex grammatical structure earlier in their academic carriers, face difficulty in comprehension. In fact, this specific grammatical structure is hardly seen in General English (GE). One recent graduate perceived the situation in the following manner:

... when I was a law student, I felt difficulty in understanding the grammar of statutes. When I was unable to understand the grammar of a statute than how would I understand the real meanings. Statutes have many conditions like "if", "in case" etc. I had to read such like sentences many times and even then remained in confusion. Still such like problem is faced by me in my professional life. Frankly speaking statues have the most difficult grammar.

Teachers of law and senior lawyers also perceived that grammatical structure of statutes is the main hindrance in reading comprehension. This leaves law students and recent law graduates in confusion. A senior lawyer believed:

Statutes are written with certain conventions. One of the conventions is the conventional grammar of statutes. This conventional grammar contains many clauses with conditions. All this is the conventional requirement as well

as practical requirement of the field. This is how language of law is. And, this is the reason of difficulty for new readers. It takes time to get used to this.

Similarly, the following analysis of a teacher of law is worth quoting:

I have been teaching law for more than three decades and what I have observed is that students feel difficulty in understanding typical grammar of statutes. Neither in F.A. and B.A., nor in school has a student had familiarity with grammatical structures where one is so much confused in finding links between parts of speech within a sentence. Although I am not a language teacher, I ask my students to find out links between subjects and verbs for better understanding. Normally, subjects are far away from verbs in statutes. Such features create difficulty.

Many respondents were of the opinion that rare use of punctuation is also one of the reasons of difficulty in understanding statutes. Statutes are written in such a manner that legal draftsmen try their level best to avoid punctuation. The respondents believed that legal draftsmen avoid the use of punctuation purposefully because punctuations can become debatable issues. For example, the use of a comma in a sentence can change the meanings of a sentence. In such a situation, lawyers can exploit the situation. Although legal draftsmen avoid the use of punctuation, readers perceive that the rare use of punctuation, in fact, makes the message difficult to understand. One senior lawyer stated:

When we read something written in English; whether in newspapers or in other books, we see that we as readers are helped by the use of punctuation. The use of punctuation makes the message clearer. On the other hand, statutes are written with a very rare use of punctuation. The result of this is that readers feel that it is very difficult to understand the real meanings of statutes that are written in long sentences without the use of punctuation.

A significant number of respondents believed that the language of statutes is difficult because statutes have lexical items that are typically used in legal language and are hardly seen in General English (GE). Moreover, the respondents were of the opinion that some of the lexical items have specific meanings in legal settings, i.e. they have different meanings in GE. Such things, for respondents, create difficulty in understanding statutes.

#### A recent graduate stated:

Statutes are difficult because words used in statutes are not commonly used in our day to day lives, and interesting thing is that many words are understood with special meanings. Our memory is not good enough and therefore such confusions causes problems of understandings.

Another group of respondents commented on students' ability to apply statutes on issues in question. It was a common observation that understanding the meaning of statutes is not enough. Adequacy in understanding depends upon the ability to apply statutes on issues in questions. Normally, students of law and recent law graduates have inadequacy in the ability to apply statutes to issues in question. This, for them, is due to two reasons: complex structure of statutes and debatable issues. One senior lawyer stated:

Lawyers who work under my supervision feel that statutes are difficult and complex to deal with. The real situation is that some new lawyers are good at understanding the meaning of statutes; however they cannot judge whether a statute can be applied to a particular case.

#### A recent graduate said:

I can understand the meaning of statutes, but am confused for application of it to the case I prepare and argue in the court. This is the actual complexity

#### Theme 2: Training Required

Out of 521 respondents in total, 196 fall under this category. These include 90 graduates, 55 teachers and 51 senior lawyers.

Respondents from all the three population groups under discussion believed that some sort of training is required to improve the understanding of statutes. The complex nature of statutes needs specific courses so that students as well as recent graduates, who are at the start of their career in the practice of law, can go through such courses to attain a certain level of adequacy in understanding the meaning of statutes and to develop the skill to apply statutes to issues in question. In every developed country, such courses are included in the curriculum of legal educational institutions. To improve the standard of legal education in Pakistan, universities and other related bodies must take measures to develop such courses. A senior lawyer opined:

I have taught law as a member of a visiting faculty of a law college. Everybody in the profession knows that it is hard to understand statutes since no student has ever dealt with this type of English before coming to a law college, even than no teacher of law, no principal at a law college, no other person takes any initiative to do something to improve the understanding of statutes. We, as a nation, are indifferent to the real issues and that is why no law school has any course to give students practice in understanding statutes.

Another group of respondents perceived that although Pakistan is a common law country, statutory law has its significance. For them, statutes are one of the basic things for every law student and lawyer. Reading bare acts is a must in this profession. How can a person move forward if he/she is not able to read properly the most basic thing, i.e. bare acts (statutes). Even the countries like the U.S.A. and the U.K., where students' native language is English, students go through special courses to understand the language of statutes. Pakistan does not have such courses in law colleges. A teacher of law stated:

When I was in the U.S.A. for my L.L.M., I observed that the native speakers of English, i.e. the American students were taught special courses in their law schools to make them understand the language of statutes with which they were not familiar in their earlier academic carriers. The situation is similar in the U.K. and other developed countries as well. How can we assume that our students, whose native language is not English, will be able to understand the complex language of statutes on their own? They need to go through courses so that they could have practice in understanding statutes and applying them.

Some of the respondents believed that there should be a system of continuing legal education as well, where the new entrants in the field of law would get training in the complex structure of statutes and their application for the issues in question. For such respondents, Pakistan Bar Council and other bodies must take steps to introduce such courses. A recent graduate commented in the following manner:

It's pitty that our bar councils are concerned with probles faced by new lawyers. Statutory law is written in a special way and this special way make it coplex and difficult for a lawyer who is new in the practice. Bar councils must arrange some courses to give us practice...

A significant number of participants suggested some content areas to be focused in such courses. It was observed that respondents viewed the language of statutes as the most difficult form of English due to complexity of linguistic structure of statutes.

Such respondents suggested that typical clauses, characteristic conventions of writing and technical vocabulary should be included in the contents of such courses. A law teacher stated:

In my view, courses on the language of statutes must focus on typical clause structures used by legal draftsmen and learners must be given opportunities to do practice at great length.

#### Another teacher said:

Practice, practice and practice is the key to understand the language of statutes. Courses should be designed in such a manner that students practice writing statutes on their own. This will improve their reading comprehension ass well. This is how they will improve their vocabulary used in statutes and this is how they will be familiarized with the existing conventions in the language of statutes. Courses should focus on these areas.

Another group of respondents believed that the real issue is the ability to apply statutes on issues in question. For them, courses in the area of language of statutory law must focus on exercises where problems are given and students are to pick the relevant statute from a number of available statutes of similar content. Respondents believed that this would be a very useful way of preparing students for real life tasks of practical nature in the profession. A teacher of law stated:

Students must have the ability to apply the statutes on issues in question. Practice is needed for that. This is possible through courses where students are to solve problems. Where they are to make decisions and pick up the appropriate statute from a number of available statutes. Students, after going through courses of such contents, will be able to handle difficult situations in their profession.

#### Conclusion

In this paper, I have reported the findings related to reading of statutes, in academic and professional legal settings. Perceptions of the three population groups have been reported: teachers, recent graduates and senior lawyers. According to the analysis reported above, it is evident that the level of adequacy for reading of statutes is not up to the mark. 81.1% of the respondents perceive that learners have inadequate ability in understanding the complex structure of statutes. With regard to applying statutes to cases, 74.4% of the participants feel that learners have inadequate skill. Findings of the qualitative analysis revealed that the language of statutes, as perceived by the

respondents, is complex, and a course that provides training will help in this regard. This shows that quantitative findings correlate with the qualitative findings. The present study is significant as it reveals that a vast majority of law students and junior lawyers have inadequate competence in understanding statutes, and subsequently applying them to cases. As genre studies play an important role in ESP, the present research provides insights to course designers in the field of English for Academic Legal Purposes (EALP) and English for Occupational Legal Purposes (EOLP). Further, the findings are useful for those interested in the area of materials development with reference to Legal English courses.

#### References

**Aiken, R. J. (1960)** Let's not simplify legal language. In Rocky Mountain Law Review, 32:358-64.

**Allen, L.E. (1957)** Symbolic logic: a razor-edged tool for drafting and interpreting legal documents. In *Yale Law Journal*, 66: 833-79.

**Anshen, R. N. (1957)** *Language: an enquiry into its meaning and Junction.* New York: Kennikat Press.

**Beardsley, C. A. (1941)** Beware of, eschew and avoid pompous prolixity and platitudinous epistles. In *The State Bar Journal of the State Bar of California*, 16 (3): 65-9.

**Bhatia, V. K.** (1983b) *Applied discourse analysis of English legislative writing.* A research monograph, Language Studies Unit, University of Aston in Birmingham.

**Bhatia, V. K. (1993)** *Analysing Genre: Language Use in Professional Settings*, London: Longman.

**Bhatia, V. K. (1994)** Cognitive structuring in legislative provisions. In *Language and the Law,* J. Gibbons (Ed.). London: Longman

Christte, G. C. (1964) Vagueness and legal language. In *Minnesota Law Review.* 48: 885-911.

Crystal, D. and D. Davy (1969) *Investigating English Style*. London: Longman.

**Danet, B. (1980a)** Language in the legal process. In *Law and Society Review,* 14: 445-564.

**Davison. A.** (1980) Linguistic analysis and law. In Shuy and Shnukal (Eds.)

Gay, L. R. and P. Airasian (2003) Educational Research. New Jersey: Merril Prentice Hall.

**Gibbons, J. (2004)** Language and the Law. In *The Handbook of Applied Linguistics*, A. Davies and C. Elder (Eds.). Malden, MA: Blackwell Publishing.

**Gustaffson, M. (1975)** *Some Syntactic Properties of English Law Language*. Finland: University of Turku.

**Gustaffsson, M. (1975a)** *Some syntactic properties of English law language*. Turku: University of Turku, Finland.

**Gustaffsson, M. (1984)** The Syntactic features of binomial expressions in legal English. Text, 4, 1(3): 123-41.

**Hager, J. W. (1959)** Lets's simplfy legal language. In *Rocky Mountain Law Review* (University of Colorodo Law Review). 32: 74-86.

Hancher, M. (1980) Speech acts and the law. In Shuy & Shnukal (Eds.). 245-56.

**Lewis, O. C. (1972)** Introduction to Symposium on Law, Language and Communication. In *Case Western Reserve Law Review*, 23: 307-17.

**Littler, R. (1950)** Reader rights in legal writing. In *California State Bar Journal*, 25: 51-4 & 59.

**Mehler, I. M. (1960-61)** Language mastery and legal training. In *Villanova Law Review*, 6: 201-17.

**Mellinkoff, D. (1963)** *The Language of the Law.* Boston: Little, Brown and Company.

**Morton, R. A. (1941)** Challenge made to Beardsley's Plea for plain and simple syntax. In *Journal of State Bar of California*, 16: 65-9.

**Probert, W. (1968)** Law through the looking-glass of language. In *Journal of Legal Education*, 20: 253.

**Renton**, **D.** (1975) The preparation of legislation. Report of a committee appointed by the Lord president of the Council. London: HMSO.

**Robinson, S. (1973)** Drafting its substance and teaching. In *Journal of Legal Education*, 25: 514-37.

**Spencer, A. (1980)** Noun-verb expressions in legal English. Language Studies Unit, University of Aston in Birmingham.

Wallace, C. (1990) Reading. Oxford: Oxford University Press.

**Weaver, C. (1988)** Reading process and practice: from socio-psycholinguistics to whole language. Portsmouth, HH; Heinemann Educational.

Analyzing Reading Comprehension of Pakistani ...

## Online Communication and Social Norms: Social Deviations in Pakistani Chat Rooms

Akifa Imtiaz Amir\*

#### **Abstract:**

The widespread use of the Internet has significantly impacted the language people use to communicate. One of the clearest indications of this phenomenon are chat rooms. Many kind of chat settings are available online for the users, e.g. IRC (Internet Relay Chat), MUDs, MOOs, MIRC, ICQ, Instant Messengers and many websites like www.yahoo.com or www.cnn.com etc.offer their chat rooms. These chat settings allow users to create and join chat channels or rooms which may have an intended topic of discussion or multiple topics being discussed simultaneously. This paper proposes to discuss how conversation in the text-based Pakistani chat rooms differs from every day 'casual' conversation in a number of respects. The data was collected through internet chat logs from Pakistani chat rooms and questionnaires. The study aims to demonstrate the deviations in the 'chat' conducted online from that carried out face-to-face. Here the focus also falls upon the expression of culture or the absence of it in the speech. In this paper deviations from culture as well as social norms are focused upon in the light of the Pakistani socio-cultural norms.

#### Introduction

People are likely to do what people always do with new communication technology: use it in ways never intended or foreseen by its inventors, to turn old social codes inside out and make new kinds of communities possible (Rheingold, 1995:68).

And this is what has happened with the boom of internet and World Wide Web in our lives.

In 2007 the Internet turned 38 years old. The World Wide Web (WWW) started in the early 1990s, and it went through an explosive expansion around 1995, growing at a rapid rate after that. Of the 107 million people who use the Internet worldwide, at least 40 to 50 million of them use chat, according to a survey in 1998. Yet it is not the numbers – however impressive – of people that are likely chat room users that is the real issue here, it is the unique type of discourse that occurs in these electronic channels. In chat rooms individuals can engage in mostly anonymous, free, unregulated conversation about any topic they choose.

<sup>\*</sup> Lecturer in English at Govt. College (w) Multan. Currently enrolled for Ph.D at BZU, Multan.

This research is a part of my doctoral research. In this paper I am going to discuss how conversation in the text-based chat world differs from every day 'casual' conversation in a number of ways. It aims to demonstrate deviations in the online chat from that carried out face-to-face. Deviations can be of many types but here the deviations from culture will be focused upon in the light of the Pakistani socio-cultural norms. Emphasis will be on how young people converse in virtual situations, and the parameters governing these conversations in contrast with when they interact with each other in face-to-face situations.

### What is a Chat Room?

Chat rooms can be defined as Internet web sites that allow multiple users to engage in "synchronous CMC," a form of typed communication that occurs in real-time, as opposed to asynchronous e-mail.

To use a chat room, one first connects to the Internet via dial-up (modem), network connection, GPRS or wireless technology. Once connected, there are many web sites that offer chat room services. America Online (www.aol.com), Prodigy (www.prodigy.com) and other commercial Internet providers have their own chat systems that are accessible only to their subscribers, but one can find non-subscriber chat rooms very easily. Perhaps the largest free chat systems can be found on the sites of major web-based corporations such as Yahoo! (www.yahoo.com), Infoseek (www.infoseek.com), and through the services of Internet Relay Chat (IRC) or CheetaChat which requires the use of free software that are widely available on the Internet. Then we have chat messengers among which Googletalk, Yahoo messenger and MSN messenger are most popular. The Internet spin-offs of other companies like Cable News Network (www.cnn.com) also provide free chat rooms for patrons of their respective web sites. In addition to these corporate sites there exists a host of small and large non-profit web sites that provide chat rooms that are available to anyone.

Chat rooms themselves "involve the production of writing via computer such that synchronous textual dialogue takes place [among] spatially distant interlocutors." This type of communication has been labeled "interactive written discourse" (Allen & Guy, 1974: 47). In this manner of interaction interruptions are impossible. "Each utterance is . . . displayed in the chronological order in which it is" entered into the chat system by the composer, meaning that "disparate strands of conversation are juxtaposed, forming sequences that intertwine to form a multidimensional text" (ibid:51).

#### Methodology

This is an Ethnographic research. Ethnography is defined as "the acts of both observing directly the behaviour of a social group and producing a written description thereof." (Marshall, 1994: 158).

For this research I opted for the triangulation of data. The data was collected through internet chat logs from Pakistani chat rooms and questionnaires duly filled-in

by the internet chatters. The study aims to demonstrate the social deviations in the 'chat' conducted online from that carried out face-to-face. Here the focus also falls upon the expression of culture or the absence of it in the speech. Deviations from culture as well as social norms are focused upon in the light of the Pakistani sociocultural norms. Cultural sensitivity in the topics of discussion, reflection of current social discourses, and interaction strategies are also discussed. Here one thing is to be clarified that cultural norms taken as standard for this research are general societal norms of middle-middle and upper-middle class families.

#### Literature Review

According to Grice human communication is based on the following cooperative principle (CP): "Make your conversational contribution such as is required, at the stage at which it occurs, by the accepted purpose or direction of the talk exchange in which you are engaged" (Grice, 1975: 45).

Almost 29 years after it was initially published, Brown and Levinson's ([1978] 1987) theory of politeness universals is still highly influential. Although it has been criticised on many counts, researchers continue to adopt Brown and Levinson's definitions as the basis for their studies (see Johnstone, Ferrara and Bean 1994, Holmes 1995, Cheng 2001, Perez de Ayala 2001).

Brown and Levinson (1987:62) see communication as potentially dangerous and antagonistic. They explain politeness by deriving it from more fundamental notions of what it is to be a human being. The basic notion of their model is "face", following Goffman (1967). This is defined as "the public self-image that every member (of society) wants to claim for himself". Face consists of negative face, the desire to be unimpeded, and positive face, the desire to be liked/admired. All participants in spoken interaction emotionally invest in face, and it must be constantly considered. Brown and Levinson argue that, in general, it is in the mutual interest of interactants to maintain each other's face.

#### **Data Analysis**

Agreeing with Harris (2001: 470) who commented that Brown and Levinson are 'seeking to define a set of politeness universals which are applicable to numerous cultures,' I have drawn from the theory of politeness of Brown and Levinson ([1978])1987) in analyzing the social deviations in Pakistani chatrooms. They argue that the rational actions people take to preserve 'face', for themselves and the people they interact with, add up to politeness. Brown and Levinson also argue that in human communication, either spoken or written, people tend to maintain one another's 'face' continuously. Face-threatening acts (FTAs) are acts that infringe on the hearers' need to maintain his/her self-esteem, and be respected.

But in online communication/CMC<sup>2</sup>, namely, chat, we see that people are less careful of others' 'face, So the question arises,

- Are face needs less important when we are not face-to-face?
- How important is politeness when using CMC?

While looking for FTA's in a Pakistani chat room I found a number of deviations from our socially and culturally accepted forms of speech.

I classified these deviations under four heads:

- Ids of the chatters
- Terms of endearment
- Abuses/taboo expressions
- Topics related to sex

A questionnaire was given to 60 individuals- 30 male, and 30 female. Their ages ranked from 18-35. The purpose was to find out if there was any difference in the way these people interact in virtual world from the way they do in the actual world. Two variables used in this data are— gender and age. Age variable is presented as A (age 18-26) and B (age 27-35)

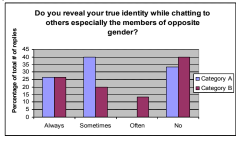
In Q.1 respondents were asked about the time they spend in chatting.

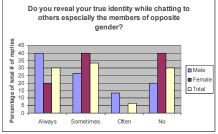




We see that female respondents are as much fond of chat as male respondents. On the other hand 26.6 % respondents belonging to B category are not regular in chat. This must be because of the responsibilities of their professional life. Category A i.e respondents whose ages ranked from 18-26, tend to spend more time in chatting.

In Q.2 they were asked about the identity revealation on net.



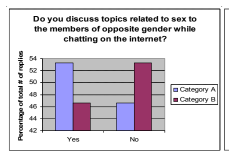


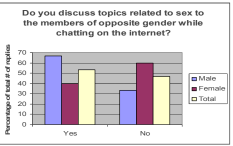
Here most of the male respondents as compared to the female respondents reveal their true identity in chat. Whereas the other variable reveals that 40% of respondents from category B do not reveal their true id. This is in keeping with the norms where girls would not like their identity to be revealed. However, when it comes to chat nicks or chat ids it was found that the chatters do not care much for their 'face' needs. 'The primary difference between oral communication and electronic communication is how we re-address the Self', (Turkle,1995: 56). Here are a few examples of ids containing abusive and obscene words. This is a big deviation from our social norms as nobody would like to be identified with such names in actual world but in virtual world they do so because their true identity is not known:

Asif\_kameena, sexy\_girlz2002, baba\_nikama, hum\_kutta420,goblingoo, kullo\_qaasai, lucha\_lafanga\_Pakistani, wafadar\_nookar, fart\_smell\_1, nanga\_patanga, Jeera\_blade007, hindu\_kutta, pajama100,sum1weirdo

It must be noted here that one of the interesting things about the internet is the opportunity it gives to its users to present themselves in a variety of different ways. They can indulge in wild experiments with their identity by changing their age, location and even the gender. The wish to remain anonymous reflects the need to eliminate those critical features of one's identity that s/he does not want to display in that particular environment . As Suler (2002:1) points out 'The desire to lurk - to hide completely - indicates the person's need to split off his entire personal identity from his observing of those around him: he wants to look, but not be seen.'

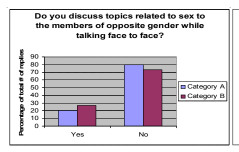
In the next question respondents were asked if they discussed topics related to sex while chatting.

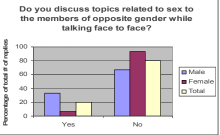




In reply to this question 66.6% male and 40% female respondents said they chat about topics on sex. This number is a big deviation from our social norms. On the other hand through AGE variable I found out that the difference in the number of YES-respondents between both the age groups is not much.

Then in the next question they were asked if they discussed topics related to sex in f2f conversations.





The result was interesting to note. Only 20% said YES to it. This shows that the chatters take liberty of the virtual world. Now, through the chat rooms I found out many examples of this deviation. Following are the few examples. For reasons of anonymity I have deleted the ids of the chatters and identified them as X, Y, Z etc. and their gender is written with the id as F or M. I have also censored those words which contained obscenity.

#### **EXAMPLES:**

- Mark to See my hot hot body..?? ....visit www.see-my-hot-b\*\*.unixlover.com n check out the hot RED links over there...
- o X[M]: Any married or single lady from-lahore islamabad pindi multan faisalabad sargodha want real p\*\*\*\* l\*\*\*\*\* plz pm me without any hesitation

Take this example. Here its interesting to note that the male chatter A[M] is not deviating and he is saying whatever is the practise in our society as sex education is still taken as a taboo in a Pakistani society. Whereas the female chatter has taken the initiative of talking about something that is a social taboo.

```
X[F] says, "hey Blue Train do you want a sex education class...."
```

A[M] says, "yuck @sara @sex teacher"

X[F] says, "sex education...Fayaz"

X[F] says, "and u shouldnt knock it"

X[F] says, "u need to know"

*Y*[*F*] says, "*lol*"

X[F] says, "to prevent AIDS and other VD's"

A[M] says, "well we dont do sex with everyone so we dont need teachers for sex"

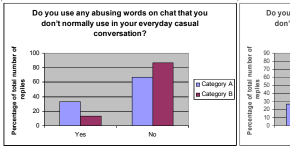
A[M] says, "we r mulims we dont belive in sex before marriage"

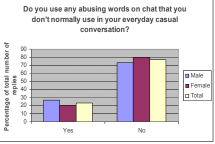
Z/F/ says, "lol@fayyaz"

X/F] says, "yeah i know Fayaaz i'm muslim too"

Whittle (1998:38) rightly points out that the novelty of chatting online 'allows us to communicate and share experiences vicariously... in ways never before possible.'

Next question addressed to the category of abusive expressions/words:





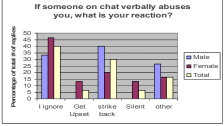
The above results agree with Lakoff (1975) who asserts that women are more linguistically polite than their male counterparts. Similar conclusions have been drawn by Brown (1980) and Holmes (1995) who offer empirical evidence to justify their arguments. As Holmes (1995:1) comments,

...But perhaps I should say right at the outset that, when all the necessary reservations and qualifications have been taken into account, I think the answer is 'yes, women are more polite than men'.

When asked if they use abusing words in chat the number of respondents from category A is more than double than those of category B. Here one can assume that this is because of lack of maturity in category A respondents.

The next question dealt with the reaction of the individual if they are verbally abused in a chat room:





Here 40% respondents ignore/block the abusers and this is not a deviation since this happens in actual world too. But none of the male respondents get upset when they are abused and only 13.3% female respondents get upset. Now that is quite strange since tolerance for abuse is quite low in our society. Only 20% female respondents said they strike back. 13.3% female remain silent and only 6.6 use other

ways to handle such situations. This shows that women are still not equipped to handle such situations. They are not fighting their fights even on the net.

On the other hand we see that 26.6% of the respondents belonging to category B in age variable handle these situations tactfully, using various moves. This could be because of their maturity in age.

Here is an example of a conversation between 2 girls discussing a cricket match:

```
X[F] says, "pakistan is never gonna win"
```

Y[F] says," hey mariam r u mad?"

X[F] says, "arzoo"

X[F] says, "i am being realistic"

X[F] says, "u bitch have a look at the score"

Y[F] says, "hey cmon do u have to be realistic?"

Y[F] says, "no kutti i wont"

X[F] says, "u damn bitch"

Do we use such language with our peers in actual life? As far as cyber world is concerned we can agree with Freed (1996: 55) who points out, whilst 'people generally persist in believing that...women are more polite than men', research which continues to address such questions is both 'misguided and naive'.

#### Example

#### X[m] says, "<u>TITANIC GOT DROWNED IN HIS MOTHER'S C\*\*\* HE WAS</u> SEARCHING FOR HIS NEIGHBOUR THERE<u>"</u>

X[m] says, "titanic is the great f\*\*\*\* ever born on this earth!!(2);)

Z[f] says, "how about ignoring the really obnoxious ppl?"

A[f] says, "blue train what r u on about?"

C[m] says, "blue train go jump off a cliff man"

Z[f] says, "ignore bluetrain"

**B[f]** says, "shut the f\*\*\* up blue train

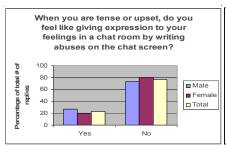
C[m] says, "SHUT UPBLUE TRAIN GO SCREW YA SELF"

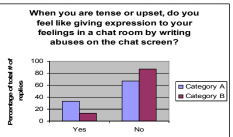
In the above example, the manner of fight is again a deviation.

The next question dealt with the issue of random abusive scroll/spam that goes on in the chat rooms.76.6% denied doing any such thing. There is not much of a difference in the number of abuse-scrollers or spammers between male and female here. That is again a deviation since women are supposed to be more polite in our society.

Majority of the respondents deny scrolling random abuses in chat but those who do they use a very strong language which is not in keeping with our social norms.

Here is one of many examples I found in the chat rooms where the chatter was not addressing any particular individual but s/he was simply scrolling this text in the





chatroom again and again. The sex of the chatter was not mentioned in the profile neither could I guess it from the id.

X[-] says, "i am here to screw all of u"

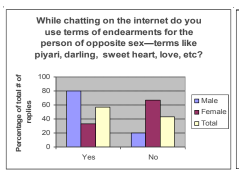
X[-] says, "so i heard that Mush was licking Bushs a\*\*"

X[-] says, "tell him to lick my instead"

X[-] says, "f\*\*\* all pakis"

Because we do not have the least inkling of another's background in the chatroom, so the lack of constraint leads to the hurling of profanities at other users. These immature, insecure people seem prepared to fight, or 'flame' at the slightest insinuation. Such online attacks are called 'flaming' and it can trigger anger, or hatred among other users 'causing them harm, fear, distress or offence'. (Whittle, 1996: 197).

My next question dealt with the terms of endearment used in chatrooms. 80% male respondents admit using such terms for the female chatters whereas 1/3rd of the female respondents deny using them. The reason could be that females are less open and bold in their speech as compared to their male counterparts. But there is not much of a difference between the respondents of both the age categories. This means that chatters of all the ages use the terms of endearment in one way or the other.





The data that I found in the chat rooms show male chatter using endearments, unfortunately I could not find any example in which a female chatter is using them.

```
X[f]: salam
Z[m]: w/s darling
Z[m]: how ru?

X[f]: says, "hello everyone!"
Z[m]: says, "SALAAM KOIL...AA"
Z[m]: says, "PYARI KAISI HO?
```

In the end the respondents were asked to give any reasons why people behave differently in internet chat as compared to the way they behave in real life?

Here the respondents came up with some very interesting and enlightening views. And to sum them up in a nutshell:

- o Chatters know that they are physically inaccessible so they fear no harm
- o Anonymity of the id make them open and different—gives greater freedom.
- o No penal action-no law to bind them to etiquette of speech
- o You don't have to pay a price for your words on the net unlike real life where you can't get away with saying such rude stuff.
- o Usually because there is no chance of meeting the other person f2f again in future so they take advantage of cyberspace and and misuse the CMC.

#### Conclusion

Many upsetting scenarios erupt in chatrooms because chatting online represents means to substitute one kind of reality for another. The virtual world can make us "forget ourselves, forget where we are", (Weiss ,1996: 70) So we see that the lack of face-to-face cues has a curious impact on how people present their identity in cyberspace.

The factor of anonymity is always there in a chatroom, one never knows the real identity of the chatter—one can only guess from his/her username or chat dialogue. Due to most-often coded or abbreviated usernames, (for example, titanic\_200,ami\_pk, hawaiian\_dream, dimwit\_222 etc) the author of a chat posting is not known, except through what she or he reveals subsequently about her or him self but this does not necessarily explain who the author is because you never know if the person is revealing the true identity or not. That is why chatters usually take advantage of this anonymity factor to deviate from their social-self. When it comes to anonymity people in cyberspace often change their name for use in other chatrooms, and sometimes within the chatroom they will change their name. For example, if the discussion in the chatroom is scholarly about an issue a person may log in as 'professor\_2000'. If the discussion is political the same person may be 'Mush\_Bush'. In a sex-related discussion the same person may choose to be 'hot\_sexy\_lady'. One's characters are only part of one's on-line repertoire. A person can be a feather, animal, cloud or a flower. In cyber world a person's 'speaking' persona changes in different chat situations as Suler (2005:1) comments that

On an even deeper psychological level, users often

describe how their computer is an extension of their mind and personality - a "space" that reflects their tastes, attitudes, and interests... Under less than optimal conditions, people use this psychological space to simply vent or act out their fantasies and the frustrations, anxieties, and desires that fuel those fantasies.

Due to the freedom and anonymity online, on one hand chatters are more open online than f2f and they freely give online hugs and kisses that we rarely see in f2f contacts. On the other hand people tend to become more abnoxious as they are hiding behind anonymity. Chatrooms have a tendency to breed perverts and pranksters with insatiable sexual appetites, 'Just as there are inept people in your neighbourhood, you will find socially inept users on IRC', (Pyra, 1995: 82) Chatters say things in public that they would never say f2f only because they are hiding behind a coded chat id and their computer screen. Many a times this element of anonymity allows

...immature, insecure people to throw their virtual weight around, harassing people and interfering with their attempts at pleasant online chatting. Reiner & Blanton(1997: 93)

From the above study the conclusion that can be drawn is that the cyber space chatters are more likely to do things online than they would in the real world as real people have limits. The fact that your online partner does not know anything about you other than what you choose to tell him or her 'can embolden you to share your intimate thoughts or to pour out your bottled-up frustration', (Yee, 2003:3). It's the 'You can't see me, I can't see you' phenomenon that makes the chatters deviate.

#### References:

Allen, D. & Guy, R. (1974). Conversation Analysis: The Sociology of Talk. The Netherlands: Mouton & Co.

Brown, P. (1980) 'How and why some women are more polite: some evidence from a Mayan community', in: Sally McConnell-Ginet, Ruth Borker and Nellie Furman eds., *Women and Language and Literature in Society*, 111-136, New York: Prager.

Brown, P. and Levinson, S. (1978) 'Universals in language usage: politeness phenomena', pp.56-311, in ed. Goody, E. Questions and Politeness: Strategies in Social Interaction, Cambridge, Cambridge University Press.

Brown, P. and Levinson, S. (1987) *Politeness: Some Universals in Language Usage*. Cambridge: Cambridge University Press.

Crystal, D. (Ed.). (1992). *The Cambridge Encyclopedia of Language*. Melbourne: Cambridge University Press.

Crystal, D. (2001). *Language and the Internet*. Cambridge, Mass.: Cambridge University Press.

Freed, A. (1996) 'Language and gender in an experimental setting', in Victoria Bergvall, Janet Bing and Alice Freed eds., *Rethinking Language and Gender Research: Theory and Practice*, 54-76, New York: Longman.

Hamman, R. (1996). Cyborgasms: Cybersex among Multiple-Selves and Cyborgs in the narrow-Bandwidth space of America On-line chatrooms. Unpublished MA Dissertation, University of Essex, Colchester, UK.

Harris, S. (2001) 'Being politically impolite: extending politeness theory to adversarial political discourse', *Discourse and Society* 12: 451-472.

Holmes, J. (1995) Women, Men and Politeness. New York: Longman.

Lakoff, R. (1975) Language and Woman's Place. New York: Harper Row.

Levinson, S. (1983) *Pragmatics*. Cambridge: Cambridge University Press.

Lewis, L. (1992) The Adoring Audience. London: Routledge.

Marshall, G.(Ed.) (1994) *The Concise Oxford Dictionary of Sociology*. Oxford: Oxford University Press.

Mullany, L. "I don't think you want me to get a word in edgeways do you John?" Reassessing (im)politeness, language and gender in political broadcast interviews. Retrieved February 16, 2006, from the World Wide Web: http://www.shu.ac.uk/wpw/politeness/mullany.htm

Pyra, M. (1995) Using Internet Relay Chat .USA: Que Corporation

Reiner, D. & Keith B.(1997) *Person to person on the Internet*. London: Academic Press Limited.

Rheingold, H. (1995) The Virtual Community. UTNE Reader.

Suler, J. (2005) *The Psychology of Cyberspace*. Retrieved May, 12, 2006, from the World Wide Web: <a href="http://www.rider.edu/suler/psycyber/psycyber.html">http://www.rider.edu/suler/psycyber/psycyber.html</a>

Suler, J. (2002) Identity Management in Cyberspace. Journal of Applied Psychoanalytic Studies, 4,455-460

Turkle, S. (1995) *Life on the Screen: Identity in the Age of the Internet*. New York: Simon and Schuster.

Weiss, Ann E. (1996) *Virtual Reality: A door to cyberspace*. Canada: Fitzhenry & Whiteside Ltd.

Whittle, B. (1996) Cyberspace: The Human Dimension .New York: WH Freeman & Co.

Yee, T. (2003) In Defence of Chatrooms. Retrieved January 02, 2005, from the World Wide Web: <a href="http://www.thecore.nus.edu.sg/writing/students/teosooyee.html">http://www.thecore.nus.edu.sg/writing/students/teosooyee.html</a>

# Political Change and Madrasa Curriculum: A Historical Analysis of *Dars-i-Nizami*

Dr. Muhammad Farooq\*

#### **Abstract**

Madrasa, as a formal institution of learning, is educating and imparting training to the Muslims since eleventh century. During twentieth century Western academicians took interest in madrasas and Muslim education. In pre-9/11 studies madrasas were taken as educational institutions and as vehicles for preserving and promoting Islamic tradition. However, after the events of 9/11, madrasa - the centuries-old institution of Islamic learning - became the focus of attention of international political discourse. Almost all studies, policy papers and media analysis suggest links between militancy and the education imparted in the madrasas. The madrasas are accused of promoting religious fanaticism and sectarian violence and militancy. Apparently we lacked evidences that madrasas are giving military training to the militants. If something is going wrong with the madrasas, then the fundamental thing is that one should look into the curriculum - the texts which are being taught. Present discourse simply accused madrasa curriculum as stagnant and out-dated without looking its transformation process. These texts are contributing in framing and building a lager part of the madrasa students' worldview. The present study traces out historical development of madrasa curriculum in South Asia. It suggests that political changes defined the scheme of the curriculum. With the course of time, the emphasis of madrasa texts changed, sometimes on the demand of the market/state, which resultantly changed the parameters of Muslim scholarship or sometime simply the nature of the state changed. The study contends that contemporary madrasas of Pakistan are teaching and interpreting the texts according to the changing domestic and international political scenario.

#### Introduction

Madrasa emerged in eleventh century as formal institution of Muslim education when Saljuq wazir, Nizan al-Mulk established a chain of madrasas in Muslim domains, among them madrasa at Baghdad became more famous. According to George Makdisi "the madrasa was the institution of learning par excellence." A range of disciplines was taught at these schools. The Quran and hadith formed a main body of the curriculum,

<sup>\*</sup> Associate Professor, Department of Pakistan Studies, Bahauddin Zakariya University, Multan.

then Quranic sciences; *tafsir* (exegesis) and *tajweed* (variant reading of Quran) and the science of *hadith* (traditions of Prophet); involving the study of the biographies of the transmitters of the *hadith*, after that two *usuls* (principles): *usul al-din*, principles of religion (theology) and *usul al-fiqh*, principle sources and methodology of law.<sup>2</sup> But, the study of *madhhab*, the law of the school to which one belong (*fiqh*) began to receive greater attention, because madrasas acquired the function of training judges and magistrates to staff imperial courts. Medieval madrasas also taught a number of rational sciences such as grammar, poetry, philosophy, medicine, mathematics and astronomy. Education was free of all costs for all.

Despite the institutionalization, the mode of education was personalized and the primary allegiance of the student was to individual teachers, it means the teacher was focal point of the educational system, not the madrasa as such. Medieval madrasa had no rigid rules of admission, system of examinations or age requirements. Students of varying ages studied together under the same teacher, and period was not fixed to complete the studies. When student had completed the book, he would receive a certificate (*ijazah*) from his teacher certifying that he had studied the book from him and perhaps others along with him who were then also named, and allowing him to transmit it to other.<sup>3</sup> After spending years at a madrasa a student had a variety of career options before him. He could join the state bureaucracy, take up teaching in a madrasa or set up one of his own or preacher in a mosque.

The system of Muslim education and the various 'rational' and 'transmitted' sciences developed during medieval period were to have a profound influence on Muslims elsewhere. When Muslims occupied and settled in India and established sultanate in early thirteen century, the developed Islamic scholarly tradition and the system of madrasa gained roots in India with consolidation of Muslim rule. Soon India became a leading centre of Islamic learning with the establishment of a number of important madrasas, many of them patronized by Muslim rulers and nobility.

This study shows that the madrasa curriculum, contrary to the common contention, was changed according to the political necessities of the time. In present madrasa discourse Muslim religious education is accused of being conservative, stagnant, and old fashioned. It has been charged that centuries old madrasa texts are irrelevant to the contemporary issues and problems and are unable to present the solution of these issues. Every book reflects spirit of the age. The texts written in medieval times were concerned about the philosophical and theological issue of that age. The critics contend that these texts have little or no capacity to attend the contemporary philosophical and theological problems. They also argued that, after putting freeze on *ijtehad*<sup>4</sup> and by adopting *taqlid* (adherence to one of the schools of Islamic law (*fiqh*) or *madhaib*) the *fiqh* texts are unable to take account of modern legal problems. Still, the Arabic language which the madrasa students have to learn is the medieval one and is taught through the medieval texts of lexicon, grammar and syntax which have, of course, no relevance with the modern Arabic. Therefore, their language skill is confined to the learning of medieval language. Completing the study of these texts the graduates could find little space for

themselves in the public positions except as the functionaries as mosque preachers and *imams* - prayer leaders.

#### The curriculum of Muslim Education in South Asia

The Arabic curriculum of Muslim education in India could be divided in to four periods. Historically, Islamic education was used as to strengthen and maintain "specific discourses of power,"<sup>5</sup> consequently curriculum was designed accordingly to fulfill the needs the powers that be. The curriculum of the first period, from seventh (12th) to tenth (16th) century Hijrah, focused on study of law. Specialization in figh (jurisprudence) and usul al-figh (principles of jurisprudence) became the standard qualification for scholarship. 'Ilm (knowledge) was 'ilm al-din (religious knowledge), and it was meant 'ilm al-figh (knowledge of law). From the establishment of the Delhi Sultanate, scholars in philosophy were condemned by the 'ulama, so, for philosophy and logic only one book (Sharah al-Shamsia) was considered sufficient for rationalizing the theological issues. Indifference to rational sciences shows that the developing reasoning skill and mental faculty of the students was the not prime objective of the madrasas education. Among the religious sciences, hadith gained little attention. For hadith studies, only Mashariq al-Anwar was enough, if a student who studied the Masabih al-Sunna, text of Mishkat al-Masabih, was considered scholar in hadith science.<sup>6</sup> The Muslim educational system of the early centuries of Muslim rule was basically influenced by the origin of the rulers, which defined the nature of their interest in particular discipline. At that time Muslim rulers were from West Asia, and were not indigenized, where the figh and usul al-figh became the hard currency in the Muslim scholarship, this standard of scholarship became India's also. 'Ilm al-hadith was not fashioned in Islamic learning circles, hence received little heed.

The second period, 11th /16th to 12th/17th, saw an inclination towards rational sciences. At the end of 9th century AH (14th CE), two rationalist scholars, Sheikh Abdullah and Sheikh Aziz Ullah from Multan settled in north India during the reign of Sikandar Lodhi (r. 1489-1517), found that curriculum of madrasas was not sufficient in ma 'qulat - rhetoric, scholastic theology and logic, and started teaching of rational sciences. With the inclusion of rational sciences in the curriculum, they had set new parameters for scholarship. Now, Qadi 'Azd al-Din's (d. 1355) Matala' (on logic) and Mawaqif (on rhetoric) and Siraj ud-Din Yousaf al-Sakkaki's (d. 1228) Miftah al-'Ulum (on rhetoric) had become the new entrants of India Muslim madrasas.<sup>7</sup> During this period we also see the inclusion of Sharah Matala' and Sharah Mawaqif which were introduced by the pupils of Mir Sayed Sharif Jurini (d. 1413) and Mutawwal, Mukhtasasar, Talwih and Sharah 'Agaid Nasafi by the pupils of Allama Sa'd al-Din Taftazani (d. 1390). Sharah Wigaya and Sharah Jami also found place in the madrasa curriculum. For that time, in Muslim India ma'qulat, rational sciences, systemically gained space in the curriculum. A scholar could not be recognized as a scholar unless he was not well versed in Miftah, Mawaqif and Matala'. These books defined the parameters of Islamic learning of 16th and 17th centuries India.8 The relative expansion of ma'qulat at the expense of mangulat, transmitted sciences, perturbed some scholars. 9 At the end of this period, *hadith* scholar of the time Sheikh Abd al-Haq Dalhwi (d. 1642) unsuccessfully tried to popularize the teaching of hadith, however, in next century Shah Wali al-Allah's attempt, to some extent, succeeded.

With the increasing interests in rational sciences, the next century saw two competing trends in madrasa curriculum. The rationalist tradition further strengthened by Fath al-Allah Shirazi (d. 1589) who came in India, during the reign of Akbar, made *ma 'qulat*-centred changes in the curriculum, which were, generally, accepted by the *'ulama* at that time. The curriculum was designed not to ignore religious sciences, but to widen the mental horizon of the students. However, with the death of Shirazi, the experiment had not died down and the learning of rational sciences gradually gained momentum and became yardstick for scholarship among the Indian scholars. At the end of this period, Shah Wali al-Allah (d. 1762) started emphasizing *manqulat*, especially *hadith*-teaching of *Sihah Sittah* (six collections of *hadith*). At this time, however, Shah Wali al-Allah's hadith-centred curriculum had not become popular in Indian madrasas. One cause might be, among the others, as Shah Wali Ullah was Delhi based, that the centre of learning in 18th century shifted from Delhi to Lukhnow. 10

In fourth period, that starts from 18th century, the rationalist tradition consolidated with the introduction of Dars-i-Nizami by Mullah Nizamuddin of Farangi Mahall (d. 1740), Lucknow, who was the contemporary of Shah Wali al-Allah. Nizaumddin made some changes which not only gave the curriculum a standard formal but also a comprehensive shape. Dars was basically a standardized method of learning rather than a list of books being taught to the students.<sup>11</sup> The basic characteristic of this curriculum was that it was designed to widen the mental horizon and develop the habit of reading and research, and analytical skills rather rote learning. In order to develop masterly skill, the students were used to learn one or two relatively difficult, after assessing the mental ability of the student, books on a discipline, so after completing the study they, thus, were able to comprehend other books on that discipline. Dars' method was intended to familiarize the students, in sequential way, with the age-old tradition, for that matter Mullah did not bother to include the works of his contemporaries. Promoting logic and philosophy in the madrasas along with religious sciences, the Dars heavily loaded with the books on grammar and syntax which were necessary to develop language skill in olden Arabic, the language of text books and to transmit the heritage of Islam tradition. However, all these sciences – logic, philosophy, grammar or syntax – were considered 'ulum al-aliya, instrumental sciences, learning of these in itself was not the end of Dars. 12 Dars did not emphasize literal contents of books rather stress on meaning of classical texts and research in the process of learning. It considered book as a mean to education, for developing skills in a particular discipline, not an end itself that was the basic reason behind the changes the curriculum is facing since three centuries. 13 Before Dars-i-Nizami, not a single book written by any Indian scholar was taught in the madrasas. For the first time in madrasa history, Mullah Nizamuddin included the books by Indian authors. Usually 'ulama do not recognize their contemporaries better scholars than them. The inclusion of contemporaries' books

not only shows a token of recognition and respect of contemporaries but also a demonstration of Mullah's magnanimity. He not only introduced *Risala Mir Zahid* and *Mir Zahid Mullah Jalal* (of Mir Zahid Harawi d. 1699/1700) Rashidiah (by Muhammad Abdul Rashid Diwan d. 1672), *al-Shams al-Bazgha* (by Mullah Muhammad Jaunpuri d. 1641) but also did not hesitate to bring in his contemporaries works - *Nur al-Anwar* (by Mullah Jiwan of Amethi d. 1718), the *Sullam al-'Ulum* and *Muslam al-Sabut* of Muhib Ullah Bihari (d.1707/8). *Dars* was designed in such a way that an average student can complete it at the age of 18 or 19. Again, Mullah tried to keep the *Dars* in neutral tone, so it could not develop sectarian biases among the students. For that matter, in addition to emphasis on logic and philosophy, he kept those books on *fiqh* which were written logically and presented *fiqhi* (related to law) debates on rational arguments. On *tafsir* his preference was Allama Qadi Nasr al-Din Baidawi's (d. c. 1286) *Anwar al-Tanzil fi Asra al-Tawil*, commonly known as *Baidawi*, which is an amended version of *al-Kashshaf* of Allama Jar Allah Zamakhshari (d. 1134), a muta'zili.

Dars was a progressive innovation of the time in teaching methodology aiming at to enhance the mental faculty of the students through a curriculum which based on thought-provoking books on various disciplines, demanding exhaustive mental exercises. Maulana Shibli testifies that Dars-i-Nizami definitely brought about a qualitative change. According to him Dars method has three principles; first, conciseness, i.e. only one or two brief books were included in the curriculum on each discipline; second, many books were, following the principle of conciseness, taught incomplete, it means only those sections of books were kept which were considered necessary for learning of discipline; third, for each science only that book was included which was considered the most difficult one on the subject. 16 This was because to enhance the intellectual capacity of the students in order to create an ability to understand any book on the subject if he encounters with it in future. The graduates of Dars were better equipped to understand almost all books in Arabic. The religious education too was not neglected altogether. Keeping the holistic view of education, Mullah Nizamuddin did not base the *Dars* on the dichotomy of religious and secular. Right, Dars was more inclined towards rational sciences, but it could not be termed as secular, later, changes in late 19th and 20th centuries made it more religious, however, basic framework for formulation of learning remained same.

The next phase starts in 19<sup>th</sup> with the decline of madrasas, when colonialism in India was on rise. At this juncture, the curriculum taught in madrasas was the revised version of *Dars-i-Nizami*. Books on logic were more than need, nearly fifteen were on list. Some books on logic contained more debates on daily affairs and philosophy than logical issues, like *Mullah Hassan*, *Hamdullah Qadi*, some had complex discussion on various issues which could divert students' attention on real logical issues.<sup>17</sup> On the other hand, only two books were on *Dars'* book list on *tafsir* – a very important religious science, – *Baidawi* (only two and half *paras* (chapters of *Quran*)) and *Jalalain*. *Jalalain* is so terse and brief exegesis that its words are nearly equal with the Quran's in number.<sup>18</sup> On the other hand, there were, like today, heavy emphasize on *hadith* with the inclusion

of Sihah Sittah. History and geography were simply ignored.

Unlike today, in medieval madrasas we saw no clearly defined categorization of students' levels. However, in 19<sup>th</sup> century the madrasas' text books were divided into three major categories; *mukhtasarat* (booklets/pamphlets) for example *Mizan*, *Qutbi*; *mutawasat* (middle-ranged books), like *sharahs*, commentaries on *Sullam ul-'Ulum*, *Mir Zahid*, and *matoolaat* (voluminous), *Baidawi*, *Sadra*, *al-Shams al-Bazigha*. This division of books was used as parameter for promoting the student in next level. First, a student had to finish the lower level's books or *mukhtasarat*, and then he was to be promoted to next. Usually there were three titles for graduates; *Fazil*, who had specialized study on *ma'qulat* with little knowledge on religious sciences; *'Alim*, specialist in religious sciences; *Qabil*, expert in literature and literary-style of writing. <sup>19</sup>

Since past three hundred years many changes have been put in the Dars' curriculum by a variety of madrasas. As opposed to popular assertion, Dars is not stagnant and capped. Being malleable and flexible to any change, Dars' curriculum was revised and amended, and then used by many Indian Muslim maslaks according to their needs, but method of teaching remained same. Sihah Sittah collections, which are part of Dars from second half of the 19th century, were not the part of the original scheme of study. Actually, these *hadith* collections were the part of the Shah Wali al-Allah's curriculum.<sup>20</sup> In nineteenth and early twentieth centuries, *Dars* contained many books on philosophy, logic, grammar, syntax and literature, which were written after the death of Mullah Nizamuddin, such as Mirgat, Mullah Hassan, Sharah Hidayt al-Hikmat of Maulana Abdul Haq Khairabadi (d. 1899), Hamdullah Qadi, Qadi Mubarak, Mullah Mubin, 'Ilm al-Sigha, Dastur al-Mubtadi, Mufeed al-Talibin, Nafhat al-Yamen, Nafhat al-Arab and others. After adopting Dars as a scheme of study, Dar al-'Ulum Deoband, at least three times, introduced curricular changes in the last two decades of nineteenth century.<sup>21</sup> Bigwigs of Deoband abhorred logic and philosophy and preferred remodelling of Dars on religious lines, as Maulana Rashid Ahmed Gongohi, one of the most revered Deoband sheikhs and founders, once said, "it is better to acquire the knowledge of English than philosophy and logic, because from it one can hope to get worldly benefit."22

#### Transformation of Curriculum of Dars-i-Nizami

The system of Islamic education has never been static and monolithic. There were variations and changes in the character and pattern of curriculum, passing through the periods of glory and vicissitudes of times. *Dars-i-Nizami* is not exception. Without taking the *Dars* in its essence, nearly all Pakistani madrasas claim that they are teaching *Dars-i-Nizami*, however, they are, simply, taking it as curriculum only. Curriculum of madrasas or *Dars-i-Nizami*, as Pakistani madrasas preferred to use the term, has continued to transform. The process of transformation of *Dars* passed through three phases during last two centuries from rationalist emphasis to the introduction of modern subjects.

# 1. Period of Rational Sciences (Ma'qulat)

It appears that the body of rational sciences developed during 16th and 17th centuries was not, or scarcely, accessible to India Muslim scholars and therefore, was not made the part of curriculum. <sup>23</sup> On the other hand, the tradition of teaching with emphasis on religious science also continued. This tradition was nourished by, in seventeenth and eighteenth centuries, Sheikh Ahmed Sirhandi (d.1624), Sheik Abdul Haq Muhadith Dehlvi (d.1641), Maulana Abdul Rahim (d.1718) and Shah Wali al-Allah (d.1762). It was contained reformist elements and aimed at to purge out, what these scholars thought, the un-Islamic practices among the Muslims and propagating reformist Islam, with emphasis on *manqulat*. Madrasa-i-Rahimia of Maulana Abdul Rahim and Shah Wali al-Allah, were became the major players in forwarding this discourse to new generation of Muslim scholars. At the same time, the other discourse which emphasis on teaching *ma'qulat* was preserved and promoted by the house of Farangi Mahall, Lakhnow. <sup>24</sup> Rationalist tradition was consolidated, by Mullah Nizamudin Sihalwi (d.1748) of Farangi Mahall, in the form of *Dars-i-Nizami*.

The fist phase was the continuation of the curriculum of original *Dars*, intended to preserve and transmit Islamic learning tradition by heavily relying on secular subjects. The conscious choice of various disciplines with the emphasis on ma'qulat and language learning skills, Dars had contributed a lot for developing a liberal and progressive intellectual atmosphere, which was much flexible to accommodate the variety of views on different religious and secular issues. Experiment with ma 'qulat in madrasa had set a new tradition - the Farangi Mahalli - in intellectual and educational environs of India. This new tradition in India raised the level of scholarship to such an extent that only when a person was considered 'alim who wrote at least one hashiyah or gloss, or sharah, commentary on any well reputed commentary or hashiyah of famous books of logic or philosophy, particularly Mir Zahid. 25 Zawahid Salasa 26 and Sullamiat<sup>27</sup> became the standard marker of assessment of scholarship in 'ulama in 19th century. Without studying these, a graduate of madrasa could be considered anything else but 'alim. Dars-i-Nizami's rationalist tradition where enriched the learning environment of South Asian madrasas, there developed a sophisticated method of reasoning, arguing and toleration among the 'ulama that generally had far reaching impact on the civil society of early 19th century India. Negotiating a strong link between pen and book, and 'ulama, and by the nature of method of teaching and selection of books, *Dars*, with its rationalist tradition, had puts its most of the graduates, politically, in low profile. 'Ulama and graduates of Farangi Mahall, with few exceptions, had not tried to wage jihad, holy war, against new non-Muslim occupiers of India. Nature of contents and rationalist way of thinking, which the Dars developed in its graduates, convinced them that joining armed struggle or political agitation against the government of the time was an activity less than their status and was not suitable to their genius. For 'ulama, they believed the best jihad was through pen. Therefore, nearly all prominent Dars' graduates, in 19th century, used written words, not swords, as vehicle for their jihad. While acquiescing British occupation of India, a painful situation for the Muslims, Dars graduates and 'ulama continued their engagement with educational activities.

In the first of half of the 19<sup>th</sup> century when the courts' language was still Persian, the graduates were not only accommodated mosques and madrasas, and by the East India Company as employees, but they also found patrons in princely states ruled by Muslims. However, it does not mean that other systems of teaching were not existed in India. Shah Wali al-Allah's Madrasa-e-Rahimia and its tradition was continued and produced the leadership for the Mujahideen Movement of first half of nineteenth century. Syed Ahmed (d. 1831) and Shah Isma'il (d. 1831), who had led the movement and actively participated in the war against Sikhs for the establishment of Islamic state, both were not the products of ma'quli tradition of *Dars-i-Nizami*.

The developing rationalist habit of reasoning was the overall civilianizing impact of Mullah Nizamuddin's *Dars* on Indian Muslim community, which the most studies ignore. Continuing the reforms in the curriculum in favour of philosophy and logic introduced in fourteenth and fifteenth centuries continually influenced the other disciplines, particularly the principles of Islamic law, *usul al-fiqh*. The original curriculum not only comprised of many secular disciplines but, surprise for many, *Musiqi* (music) was the part of curriculum also.<sup>28</sup> What *Dars* promoted was, definitely, not the religious extremism among the Muslims of India but centuries-old Islamic learning tradition and encouraging scholarly debates and disputations with valued toleration. Though at the initial stage mysticism was not part of curriculum, which later included, the teachers of *Dars* were active Sufis and practitioners of Sufism.<sup>29</sup> Cultivation of spiritualism coupled the rationalist teaching, *Dars* had set tradition in Indo-Muslim scholarship which stayed dominant until middle of the 19th century.<sup>30</sup>

### 2. Mangulat Phase

In second phase which started after the uprising of 1857, *Dars-i-Nizami*'s curriculum and to some extent teaching methods faced changes. Political changes that occurred in the mid-nineteenth century greatly affected the curriculum. With the end of the nominal lordship of last Mughal emperor, and the consolidation of colonialism, the Muslim rule in India concluded formally and finally. The *'ulama* and madrasas assumed the responsibility of promoting Islamic learning and preserving Islamic tradition in a political environment where, now, Muslims were no more the masters of land. Defending the Muslim identity, in India became the prime task the *'ulama* took on their shoulders. For this matter, religious education and madrasas turn out to be chief vehicles.

The colonial rule provided a good environment and ample space for consolidation of differences that led to the emergence of the different *maslaks* – sects - among the Indian Sunni Muslim, who comprised majority, with every sect defined its own understanding of Islam as the correct one. They launched reform agenda according to their understanding through *tabligh* and *tadris* (preaching and teaching). Dar al-'Ulum at Deoband, established in 1867 and Madrasa Manzar al-Islam at Bareilly in 1904 became the frontrunner of the Deobandi and Ahl-e-Sunnat (Barelwi) movements respectively. Both Sunni-Hanafits, but were severe critics of each others' some beliefs. Another Sunni group, Ahl-e-Hadith, who preferred to be called Salafi, <sup>31</sup> was also active in

preaching and establishing madrasas. Due their closeness to the Wahhabisim of Muhammad ibn Abdul Wahhab (1703-1792) of Arabian Peninsula, they were called Wahhabi by their opponents groups because, like them, they shared many features of Wahhabi theology. They, like Wahhabi theology, treat the Quran and Hadith as fundamental texts, interpreted upon the understanding of the first three generations of Islam and with a greater stress on *ijtehad*.

The 'ulama of these new Sunni movements, who termed themselves reformistrevivalist, focused to egg out their traditional constituency, literate upper and uppermiddle class, in order to approach the common Muslims. For that matter they exploited the new technologies introduced by the British, particularly print and new means of communications. Where the spread of printing press from the beginning of 19th century, and publication of many religious tracts, which were otherwise available only to few in the form of costly manuscripts, lessen the dependence of common Muslims on 'ulama in general religious matters, there, it provided new opportunities to reach and influence common Muslim beyond the imagination of any at that time, which could not be conceivable in a manuscript age.<sup>32</sup> The print, on the one hand, threatened to undermine the authority of 'ulama, 33 as authoritative interpreters of canonical texts, which based on person to person transmission of knowledge, on the other hand, provided their access to grass root level to create a new constituency for themselves. Print where, on one side, put a depersonalizing impact, on the other, it was used by the 'ulama to recollect, even enhance, personalized authority by extensively writing and publishing canonical texts.34

Further, 'ulama took the advantage of introduction of railway and improvement in the means of communication by the British. It not only made possible for the quicker distribution of books and newspapers, but also rendered easy for the young students to reach madrasas of their choice and for 'ulama to travel here and there, allover India, for the propose of preaching, participating in debates and disputations and performing other duties what they thought as religious.

Until the second half of the 19<sup>th</sup> century, Persian was the language of Muslim culture and court. After the British ascendancy, it remained the language of colonial administration until 1835, when it was replaced by English at the upper level of colonial administration and at provincial and lower levels of administration by vernaculars. In northern India, vernacular meant Urdu/Hindi. With this replacement, '*ulama*, from last decades of 19<sup>th</sup> and earlier decades of twentieth century, switched over from Persian to Urdu as the language of communication, both in print and madrasas. The Persian commentaries and glosses on Arabic texts that started publishing in early nineteenth century, were gradually replaced with their Urdu translation. A considerable number of religious and non-religious works were published, in last three decades of nineteenth century, in the Urdu language, the lingua franca of Muslims of North and North Western India.<sup>35</sup> Soon Urdu became the marker of identity among the Muslim's of India. For educated Muslims, especially of northern India, the decline of Persian was accompanied by the increasing prominence of Urdu throughout the nineteenth century as the language

of literary and religious expression. Urdu became the medium of instruction in most madrasas, and it was principally in this language that 'ulama debated, wrote and published rather than in Persian. Numerous translations of the Quran and of other religious classics were printed in Urdu, both contributed to the development of this language. Language, print and improved means of communication reinvigorated the learning environment of madrasas and contributed towards the strengthening of religious identity among Muslims in colonial India. Despite the popularity and use of Urdu as medium of instruction in madrasa, still, until mid-twentieth even after it, the works published by the 'ulama, were not in Indian Muslims lingua franca, particularly commentaries on hadith. These works have target population of Arabic literate scholars and students, not for the general public, reinforced the authority of 'ulama. But, they also have written commentaries and other religious literature for general public.

The colonial policies particularly related with education, recruitment of civil service and official language resulted in marginalization of traditional education and institutions. With the introduction and promotion of formal education system, we witnessed the narrowing down of the '*ulama*'s influence on the one hand and the other hand, it also provided an opportunity to make claims to lead the Muslims of India, <sup>37</sup> since colonial laws defined private sphere exclusively as the religious domain in which the '*ulama* had final say.

All these religious and socio-political changes that took place in nineteenth and twentieth century British India put deep print on madrasa curriculum particularly on *Dars-i-Nizami*. Nearly all Muslim madrasas of India, no matter what their sectarian affiliations were, took pride by adopting and teaching *Dars* curriculum, but after making changes according to their *maslak*. The original *Dars* which, once, an astute blend of *manqulat* and *ma 'qulat*, a comprehensive syllabi for preparing the students not only for joining bureaucracy or prayer leaders but also skilled them as literate-secular persons in a non-Muslim majority society, heavily became a singular instrument for demarking Muslim identity and for that matter reaching to the lower echelons of Muslim society who were, hitherto, usually not entitled to get higher education.

The second half of nineteenth century observed the surfacing of, both, different *maslaks* and madrasas related to them. The most renowned of these madrasa was Darul al-'Ulum at Deoband, Established on the heap of rubbles and ashes of unsuccessful mutiny, Dar al-'Ulum became the centre of the new reform movement, trying to purge out the non-Muslim customs and practices form the Muslim community by reverting to fundamentals of Islam. Deoband revolutionized the *Dars* through making sweeping changing in the curriculum by focusing on the *manqulat* studies. It renewed emphasis on the study of *hadith*, which Shah Wali Ullah tried to popularize in eighteenth century. Using Dar al-'Ulum as a platform for preaching, Deobandis were inviting Muslim to conform to the understanding of Islam as articulated through the study of fundamental canonical texts. Due to the reform-oriented ideology, as distinguishable from others, soon Deobandi movement got a sectarian dimension.

Founding fathers have had explicit and implicit objectives while establishing Dar al-'Ulum at Deoband. As some of them actively participated in the Mutiny, <sup>38</sup> so, while establishing madrasa they had some political objectives also, though implicitly. The madrasa had had some political underpinnings – a move to recover from the effects of 1857's onslaught and to train people who would launch a new political movement in future. As according to Manazar Ahsan Gilani, once Sheikh al-Hind Maulana Mahmud Hasan, at the time of his row with Dar al-'Ulum's administration, told "Was this madrasa was established by Hadrat al-Ustad [Maulana Muhammad Qasim Nanautwi] for teaching and education? It was established in front of me. As far as I know, it was decided, after the failure in the turmoil of 1857, that a centre should be established in which people would be trained in [such] a way [that would lead] to compensate the failure of 1857."<sup>39</sup> However, until the second decade of the twentieth century Deoband kept low profile in politics and acquiesced to the British rule<sup>40</sup> and did not attempt to challenge or wage iihad against the un-Islamic government of the British.

Since *Dars* was designed to train the future administrators and to realize the need of 'increasingly sophisticated and complex bureaucratic system' of those days India, as Professor Robinson stressed, <sup>41</sup> but madrasa graduate was excepted to be a 'religious specialist' also, a new link in the chain and inheritor of Islamic tradition. Teaching of few books on religious sciences might not be produced a competent religious expert as compared to prospective civil servant who had more thorough education in rational sciences. This slant was corrected by Dar al-'Ulum Deobnad, when madrasa graduates were no longer in demand by the state, when the Muslim community was in need of religious experts only, when the '*ulama* felt that ground was crumbling under their feet, when '*ulama* tried to build anew base of their power or to hegemonize the Muslim community. But, curriculum the 'ulama-e-Deoband designed, though claimed as *Darsi-Nizami*, was more akin to the syllabus of Madrasa-i-Rahimia.

The project, though highly ambitious, had explicit goal aimed to reform Muslim community through religious education, putting emphasize on the study of fundamental texts – *Quran* and *hadith* – while extending its reach by patronizing madrasas in the towns and *qasbas* (small market towns) founded, all-over India, by the former graduates of Dar al-'Ulum. Though the method of teaching remained same, Deoband revamped the curriculum of *Dars-i-Nizami*. Taking into account the insufficiency of *hadith* contents, in past teaching of one book, *Mishakat al-Masbih*, considered enough, Deobandi curriculum heavily centred on the study of *Sihah Sittah* – six collections of *hadith*. Now, the study of fundamental religious texts befit more importantly for the young Muslims who were interested in getting religious knowledge in the new social and political milieu of South Asia.

Deeming *ma'qulat*, rational sciences, and other secular discipline as having no utility in the religious world of '*ulama*, these also became meaningless as supportive in understanding the theological problems. Just to live with and keep live the Islamic tradition knowledge of modern sciences was not necessarily imperative, as opposite of what Syed Ahmed Khan and his Aligarh associates were propagating<sup>42</sup> or Nadwat ul-

'Ulam was trying to blend two in one. Founders of Deoband despised the logic and philosophy, like Maulana Rashid Ahmed Gangohi (d.1905), even the second generation 'ulama and teachers of Deoband was not in favour of ma 'qulat, like Maulana Anwar Shah Kashmiri (d.1933).<sup>43</sup> However, texts on logic, though few, were, remained on Deobandi curriculum of Dars. Even today, Pakistani madrasas affiliated to Deobandi maslak are teaching few texts on logic and philosophy. In the last decade of nineteenth century, when Maulana Gangohi was still living spirit behind the Dar al-'Ulum and Maulana Anwar Shah Kashmiri was student, the madrasa was teaching on logic Qadi Mubarak, on philosophy al-Shams al-Bazigha, and Sadra, and on mathematics and astronomy Tasrih and Sharah Chighmini.<sup>44</sup>

With the passionate dependence of Deoband's curriculum on the study *hadith*, the Dar al-'Ulum's organizers not only lessen the reliance on rational sciences, but also adopted the new method of teaching hadith. In India, new method of teaching hadith was introduced by Shah Wali al-Allah, who had learnt it from Medina during his visit to Hejaz for performing Hajj and this method of teaching hadith was named Sard or Daurah. At first step only Mishkat and its commentary by Allam Tayyabi were taught to the students who were intended to specialize in hadith. 45 Because Mishkat is a collection of hadiths that were chosen from Sihah Sittah, so its study familiarized the students with the basics of hadith science. In final years of study Sihah Sittah were taught. The method of teaching, or daurah, was that the students, turn by turn, during the lesson, were read *hadiths* from the book, and teacher obliged the students with explaining the *hadith* text if he deemed it necessary or answer the questions if students have some. 46 If teacher thought no explanation was needed or explained according to need, then reader student was quickly moved to read the next hadith. So, because of its quickly moving forward it is called daurah. Deobandi and later on nearly madrasas of all maslaks of South Asian Muslims used daurah as method of teaching hadith. They not only made amendments to the scheme of study with the exclusion and inclusion of some books, and shift focus of the study from ma'qulat to mangulat, but also crafted some changes in original Dars' method, at least in teaching hadith by adopting daurah. This process of change was not limited to only Deobandi madrasas but others, like Ahl-e-Hadith, also tried to redesign the *Dars-i-Nizami* according to their needs.

Side by side, with the new style of madrasas, which were concentrating on teaching fundamental texts, we saw, until the initial decades of twentieth century, some madrasas were still working on original *Dars-i-Nizami*'s pattern. These madrasas were belonged to '*ulama* and graduates of Farangi Mahall, who established them in various parts of India. Madrasa 'Alia Nizamiyyah of Farangi Mahall, Lucknow was frontrunner in teaching rational sciences. <sup>47</sup> Besides, the Farangi Mahalli madrasas, Khairabadi family, and their pupils, were keeping up alive the rationalist tradition in Muslim scholarship in the face of *manqulat* whirlwind.

Fazal Imam Khairabadi (d. 1827), who wrote *Mirqat*, a famous book on logic which was later on included in *Dars*' curriculum and is still part of Deobandi curriculum, was the leading rationalist scholar of the time. He also wrote glosses on *Risalah Mir* 

Zahid and Mir Zahid Mullah Jalal. His son Allama Fazl-e-Haq Khairabadi (d. 1862) was also a great scholar of ma'qulat and authored Hadiyyah Sa'diah, participated in the Mutiny, arrested and deported to Andaman where he died. Son of Fazl-e-Haq, Abdul Haq Khairabadi (d. 1899) carried on the tradition through teaching and writing commentaries and glosses on various ma'qulat books and commentaries. Various scholars of Khairabadi school of thought tried to keep up the rationalist tradition until the early decades of twentieth century. Maulana Manazir Ahsan Gilani, a Deobandi scholar and prolific writer, before joining Dar al-'Ulum as a student in early years of second decade of twentieth century, studied ma'qulat in a Khairabadi madrasa. He travelled from his home town in Bihar to Rajputana where the madrasa was located. Maulana Manazir narrates the method of teaching of Mir Zahid, a classical Dars method of teaching; first the text of Mir Zahid (i.e. text of Qutbiah of Qutb al-Din Razi (d. 1364) with Sharah Mir Zahid written by Mir Zahid (d. 1690) himself, then hashiyyah (gloss) on Sharah Mir Zahid (which is called manhiyyah) again written by Mir Zahid himself, after that Ghulam Yahya Bihari's hashiyyah on Hashiyyah Sharah Mir Zahid (manhiyyah), then student was taught the hashiyyah by Abdul Haq Khairabadi on Bihari's Hashiyyah. 48 This is the typical method of Dars-i-Nizami teaching difficult books on various sciences, mastering in one difficult book would open the gates of other books on the same discipline.

Keeping aside the Aligarh and Nadwat al-'Ulama, the traditional Muslim educational stream still has the current of the rationalist discourse. Slowly and gradually, from the early decades of twentieth century, it faded away. Religious assertion that emerged in various Muslim sects after the Mutiny and, introduction and development of new style of state structure by the British made the traditional curriculum of *Dars* unmarketable. Even though strong evidences are present, which showed existence of madrasas that were teaching in typical style of *Dars* with the emphasis on *ma'qulat*. However, final blow to rationalist tradition madrasas came when, for the first time in the history of British India, politics was communalized during the Khilafat Movement (1919-22). This communalization of politics not only deepened the schism between modern and traditional-religious sections of Muslim society but also sealed the fate of secular and rational sciences in South Asian madrasas.

The new chain of madrasas established by various sects during the British period which were stressing teaching of Quran and *hadith*, consciously or unconsciously accepted the colonial dichotomies of private and public, and religious and secular. Revising the curriculum with deemphasizing on secular and rational sciences, these madrasas copied the administrative structure and examination system the British introduced while organizing the public school system funded by state. These administrative and structural reforms when adopted by madrasas led to change to centuries-old tradition of personalized teaching. From medieval times the Muslim education had patterned on person-on-person basis. Learning was processed through intimate relationship between teacher and the pupil. *Dars-i-Nizami* was styled on this pattern. Colonial and post-colonial madrasas not only awarded certificate and degrees

but converted personal teaching to impersonal class teaching. Evidences are there that until the last decade of nineteenth century, the tradition of personal certification by the teacher awarded to the student was continued at Deoband. 49 Two decades later Maulana Manazir Ahsan Gilani told us that he participated in daurah hadith of Maulana Gangohi and Maulana Kashmiri and other teachers, in crowded class of 80 or 85.50 All students were grouped together with any distinction of age and intellect. Consequently, for teachers, due to strength of class, it was not possible to pay individual attention to students unless extraordinary student caught the attention of the teacher by sheer of his intellect. This situation was not limited to Deoband, the students of other madrasas were also facing same situation. Impersonal, rather intimate, model of relationship between teacher and student, which were alien to medieval Islamic world of learning and is a characteristic of modern educational institutions, replaced the old one. As a result, it weakened the teacher-student bond that was woven with the adab (values) of love and respect related to this relation. It not only effected the social and spiritual link that student felt with teacher but also gave him relatively more freedom of action in practical world, which was unthinkable in previous times, because the student considered himself answerable, out of respect, to his teachers even after completion of education and joining of practical life. Now it is a rare commodity.

### 3. Introduction of modern disciplines

The Dars-i-Nizami curriculum faced third major overhauling in present days, here we concerned with Pakistani madrasas only, which started in late sixties when Ayub Khan Regime (1958-69) bid to reform it. The curriculum the contemporary madrasas are teaching took shape, more appropriately, in early 1980s when the General Zia ul-Haq (r. 1977-88) started the so-called programme of Islamization to overcome the crisis of legitimacy which he was facing after coup and when the US and the West felt the need to counter the Soviet invasion of Afghanistan to continue the cold war through proxy and planned to use madrasa to this end

Last two and half decades have witnessed a lot of academic interest in madrasa. It was not 'ulama or Islamists who brought madrasas into limelight but modernist and largely secular forces. These forces tried and are trying to reform them, particularly after nine eleven. The Western-educated liberal policy makers, modernists, non-governmental organizations (NGOs) and the West are in favour of restructuring and reforming the framework of traditional education, being so, it would positively contribute in development, otherwise an economically valueless education.

After independence as Pakistan inherited the modern school system which has dominated over the educational sphere, yet the madrasas have not only survived but shown a slower but gradual growth. During the first three decades Pakistani 'ulama strived to establish new madrasas as the central madrasas of various maslaks were remained behind in India, while some 'ulama migrated to Pakistan, and founded new madrasas. Mushrooming of madrasas has seen witnessed during the General Zia ul-Haq regime that actively supported them because of political motives. His desire for

controlling madrasas was influenced by domestic as well as external factors. He tried to control the madrasas not only through suggesting the curricular reforms but also providing financial aid via newly established fund- Zakat Fund. Zia was not alone, all military regime, except short-lived of General Yahya Khan, tried to manoeuvre madrasas through various means, for instance, putting *wakfs* (religious endowments) under governmental control or suggesting reforms in curriculum and recognition of certificates and degrees or through doling out funds to them. Actually reforming endeavours started in 1960s by the Ayub Khan regime.

In 1961, a committee for the revision of curriculum of the madrasas was formed, with apparent objective, to bring them into mainstream education system. As compared to bureaucrats and professionals, 'ulama were under-represented in this committee. Surprisingly, for fieldwork and necessary investigations finances were provided by the Asia Foundation, indicating an American interest in Pakistani madrasas as early as 1960s. The report of the committee, covering almost all larger madrasas in which Darsi-Nizami was taught, accommodated financers' view more than the 'ulama's. 51 The report suggested that to cope with the current challenges the 'ulama should have to play role as citizens. This objective could be achieved, the report recommended, by subtracting some non-religious subjects and substituting them by religious subjects based upon "undisputed sources of knowledge."52 To widen the madrasa student's outlook, the committee suggested the introduction of new subjects comprising modern knowledge, which would enable them to enter into public professions. Ma'qulat emphasized in Dars-i-Nizami considered by the 'ulama as fundamental to the study of mangulat, figh, usul al-figh, and of theology. Dars designers thought that the proficiency in them made easy to understanding other disciplines. Opposite to this claim, the report recommended a drastic reduction on heavy reliance on logic and philosophy, which are not 'essential' for getting religious education and be replaced with modern subjects. The report reveals that the learned members of the committee accepted colonial dichotomy of secular and religious knowledge and utilitarian approach to education. Though report stressed that religious knowledge be based on undisputed sources, it did not recommend to replace the classical madrasas' texts with works written by contemporary 'ulama or suggest for the writing and, then, inclusion to the curriculum of new commentaries with new interpretation of classical texts according to needs of modern Muslim society. Though Islam itself does not make distinction between secular and religious knowledge, however, 'ulama's response to the report shows that they also accepted the colonial notion of secular and religious. The 'ulama viewed the report as an effort by Ayub Khan regime to dilute the new boundaries of their area of influence. 'Ulama took the report as an attack on their centuries-old autonomy and considered it interference in their internal affairs, and opposed the reforms as suggested. It was, however, backed by modern Islamists, like Maulana Maududi.<sup>53</sup>

Zulfiqar Ali Bhutto's populist regime (1971-77) when implemented its programme of nationalisation of various industries, the educational institutions were also taken under governmental custody. Like Christian missionaries' educational institutions, all

madrasas, who were imparting religious education only, remained out of the pale of nationalisation programme. During this period no active efforts were made to control madrasas through proposing reform in their curriculum. However, Bhutto regime made an attempt to improve the economic and social status of the madrasa students and teachers. Thus, the higher diplomas of the madrasas were recognized by University Grants Commission (UGC). In 1976, the ministry of Education finally recognized the certificates, so that the graduates of religious schools could play "an effective role in the field of education." The recognition was, however, limited to B. A. degree only.

Second concerted effort to control the madrasas through imposing reforms on them, was made by General Zia ul-Haq's regime – though military regime but unlike Ayub Khan's it professed Islamization. A committee was formed in 1979 with a mandate to make proposals on to transforming madrasas into "an integral part" of Pakistan's educational system.<sup>54</sup> Being utilitarian in its approach the report, for making madrasas better institutions of learning, recommended "concrete and feasible measures for improving and developing *Deeni Madaris* [religious madrasas] along sound lines, in terms of physical facilities, curricula and syllabus, staff and equipment... so as to bring education and training at such madrassaha in consonance with the requirement of modern age and the basic tenets of Islam to expand higher education and employment opportunities for students of madrassaha... integrating them with the over all educational system..."55 For the integration of the two systems of education, the committee proposed to insert modern subjects into the Das-i-Nizami. The committee also suggested the improvement of economic situation of teachers and students and also improvement in infrastructure, physical and civic facilities in madrasas. Though, the report praised the madrasas' role for protecting and preserving Muslim identity during colonial period, however, it recommendations, apparently, convey a perception that madrasas were inferior to the formal educational system.

'Ulama particularly Deobandi, criticized the report. They said that recommendations of the reports shows in-built biases against traditional religious education and were insisting that there was a need to reform the curriculum of modern Pakistan' educational institutions – schools and colleges, insofar as all non-religious contents were eliminated.<sup>56</sup> They considered madrasas as bastion of the religious education and the integration of traditional education system with the modern school system would be a disservice to Islam and would make it subservient to modern sciences. Anticipating the 'ulama's aggressive reaction, General Zia forced to postpone, for the time being, the implementation of reforms as recommended by the committee.

However, UGC was ready to recognize the higher certificate of Islamiyat and Arabic on condition that the graduates of the madrasa would have successfully passed two more subjects which were compulsory for B. A. (Bachelor of Arts) examination. In 1982, it was decided that for the purpose of recruiting teachers of Arabic and Islamic Studies in government school and colleges, parity of status with MA in these subjects should be given to all madrasa *wafaqs*' highest degree after their students complete *Daurah-e-hadith*. For all other professions the madrasa graduates would have to take

examination in two more subjects, excluding Arabic, Islamic Studies, Persian an Urdu, at the B. A. level from a university. They would also pass the compulsory subjects of Islamic Studies and Pakistan Studies at the B. A. level.<sup>57</sup> A further two-year successful study would lead to the equivalent of M. A. degree. It was necessary, for the sake of uniformity that the certificate should bear the title of Shahadah-ul-'Alimiah fi al-'Ulumi-Islamiah wa al-'Arabiah, which in fact a sixteen year madrasa education. Pakistani universities were to be recognized this degree equal to a M. A. in Arabic or Islamic Studies from a public university.

The report of 1979 contained many similar recommendations of 1962's report shows that government's a fixed approach to madrasas and it also demonstrates its limited ability to implement the reforms. However, after initial response of rejection, the madrasa boards slowly and gradually introduced some changes in their curriculum. Wafaq al-Madaris (Deobandi) and Tanzim al-Madaris (Barelwi) modified their curriculum. New curriculum drawn up by the *wafaqs* comprised sixteen instead of eight years of instruction in accordance with the proposal of the 1979 report. Behind the yielding to some governmental pressure and reluctantly acceptance of the some recommendation of the 1979 report, major factors were, inter alia, recognition of madrasa degrees and hope of some carrots – provision funds from Zakat Fund. The introduction of Zakat system in 1980 and the official recognition of the madrasa degrees in 1981 led to swelling of the number of madrasas. A further mushrooming has been witnessed after the Soviet invasion of Afghanistan and the launching of jihad.

The third major initiative towards madrasa reform – to advocate the introduction of modern disciplines in the curriculum – has taken by, again, a military regime. When General Musharraf took power by staging a successful coup against the elected government of Prime Minister Nawaz Sharif, he was ostracized, for first two years of his reign, by the world community. The 9/11 events changed the whole scenario and he became the darling of the West. Being partner in the so-called 'war on terror', he started projecting a slogan 'enlighten moderation' as his government motto. The first target of policy of 'enlightened moderation' seems to be madrasas. West's policy and media projections, and reports funded by Western organizations are pointing finger on the utility of madrasas and the education they are imparting and blaming them for fomenting the jihad sensationalism.

General Musharraf (r. 1999 - ) initiated certain steps for controlling the madrasas across the country. In the first instance, an ordinance, called "The Pakistan Madrassa Education (Establishment and Affiliation of Model Deeni Madaris) Board Ordinance, 2001," was promulgated on August 18, 2001. The stated objectives of this piece of law were to integrate the system of Islamic education imparted in madrasas with the general education, to provide for securing the registration, regulation, standardisation and uniformity of curricula, bringing education and training, imparted in religious institutions, in consonance with the requirements of the modern age and providing greater opportunities in national life for the graduates of madrasas and according recognition of equivalence of the degrees and certificates awarded by them and to regulate their

examination system.

To start with, a Pakistan Madrasa Education Board provided under the ordinance was set up on September 8, 2001 under the control of the Ministry of Religious Affairs. The Board further established three Model Madrasas, two at Karachi and Sukkur for boys and one at Islamabad exclusively for female. The curriculum of these madrasas contains religious along with the components of general education. Sufficient funds have been allocated for proper functioning of the board and the model madrasas.

The ordinance, however, had not properly enforced as the religious circles, particularly the Ittehad-e-Tanzeemat Deeni Madaris (ITDM) – alliance of five madrasa boards (*wafaqs*), rejected the ordinance and did not cooperate with the government in any activity of the Madrasa Board or accepting any membership therein. In the backdrop of such a situation, the government reviewed its policy and initiated more steps in the context of registration of madrasas, rationalising of syllabus and mainstreaming of madrasa which formed its current policy on the issue.

With the Western funding the Musharraf regime's initiatives are more directly focused than its predecessors on regularizing and putting madrasas under the governmental yoke of rules and regulations. After the events of seventh July 2005 (commonly known as 7/7) in which three of suicidal bombers were British nationals of Pakistani origin, the Western powers pressurized General Musharraf to put madrasas under some control.<sup>59</sup>

President General Musharraf issued a presidential ordinance on August 15, 2005, amending the Societies Registration Act 1860, and requiring all the madrasas to get registered with the authorities. Secretary Ministry of Religious Affairs said the law had been amended in concurrence of Ittehad-e-Tanzeemat Deeni Madaris. 60 The Section 21 of the Ordinance was added to the Societies Registration Act 1860, which provides that no seminary will be allowed to operate without primarily getting registered. December 2005 was made as a deadline for registration. Moreover, it would be binding on every madrasa to submit an annual report of its activities and performance. The madrasas would be required to submit their accounts to a certified auditor, who will report them to the registrar. The amendment also stipulates that no seminary shall teach or publish any literature that promotes militancy or spreads sectarianism and religious hatred. The ordinance applied to the federal capital only as provincial governments separately promulgated similar ordinances. The new law also defines madrasa, which says that only such institutions which provide boarding and lodging facilities will be registered and *maktabs* operating in mosques will not need registration. Despite the government's claim that ordinance was promulgated after getting the consent of ITDM, however, to appease the clergy the government made two amendments before the deadline for registration ends, which made it toothless. 61 Resultantly, the government, again, after consultation with the ITMD, promulgated amended ordinance, the Societies Registration Act of 1860 (Second Amendment) on December 1, 2005.

Having a madrasa officially registered with the govt is now required not merely to have its advanced degrees recognized by the public universities but as the very condition of the madrasas legitimate functioning. The government, however, was yet to effectively implement this stated policy, that is, by shutting down madrasas that fail to register with it.

Somehow, these state-level attempts, to some extent, have definitely put an impact on the present day curriculum of Pakistani madrasas, despite the proclaimed resistance the 'ulama offered against these reforms. All madrasas belong to various maslaks affiliated to one of the five wafags claim that they had adopted Darsi-i-Nizami for imparting religious education. The texts studied in these madrasas, with the exception of hadith, are same as those of the Dars, with some variations. Diversity in knowledge was the beauty of *Dars*. Still, the 'ulama discouraged the textual innovation. The primary concern at madrasas of present and past has always been the conservation of the classical Islamic texts and sciences as studied in madrasas. In exchange of recognition of their degrees the madrasa wafaqs included modern subject in their curriculum up to year-ten. The next years' study base mostly on mangulat. So, the talib 'ilm (madrasa student, literally means seeker of knowledge) of twenty-first century madrasa of Pakistan is studying modern 'ulum, such as social studies, English, Urdu, mathematics, science and even in some cases computer-learning along with classical texts related to religious and traditional rational sciences. The social and political pressures forced the 'ulama to rethink on the issue of curriculum reform and they conceded, modern subjects made inroads in madrasas. But the question is what was the fundamental aim and objective of the of the reform attempts, i.e., the introduction of modern subjects in the madrasa curriculum? As stated in the reports of 1962 and 1979 and the present Pakistani regime is repeatedly saying that aim of intended reforms is to integrate the system of madrasa education with the general education and bringing madrasa students in mainstream economy. The un-stated motive, behind these attempts to liberalize the madrasa mind or to define the Muslim modernity, seemingly failed to achieve.

#### Conclusion

Contrary to common assertion, madrasa curriculum is not immune to change. From the establishment of madrasa system in eleventh century to date madrasas' curricular texts used to change according to the need of the time, which had been defined the nature and character of Muslim politics. The emergence of madrasa in eleventh century was basically Sunnis response to the growing influence of Shia'hs, who saw them dangerous heretics and was a reaction to the political power of the Fatimids and Buwaids. So George Makdisi had rightly given his observation of this kind of trend, prevailing in madrasas which were politically motivated though not state-sponsored and were autonomous in devising their curriculum. The process of exclusion of rational sciences began in eleventh century and the foreign sciences becoming extinct by the twelfth century. Succumb to the religious-cum-political necessity; the madrasa curriculum had faced massive change.

After the consolidation of Muslim power in India, when madrasas were established the Muslim educational curricula were patterned on Central and West Asia curricula's with emphasis on the study of religious science, particularly on law. As Mughals Indianized themselves and state had become secular in its character particularly under Akbar, madrasa curriculum revitalized with emphasis on rational sciences that later on formalised by Mullah Nizamuddin in early eighteenth century. Mullah's curriculum – Dars-i-Nizami – was not a simply list of books to be studied in madrasa but it was also comprised of teaching methodology. Though competing trend of religious sciences continued but had not popularized in Muslim educational circle until we see change in Indian state and politics with the advent of the British. Taking roots in Indian soil, colonialism changed the political scenario in which, now, Muslims were subject, not rulers of the land that is why state and society's requirements changed, madrasa graduates were no more required. The British imposed new political and administrative institutions, which were alien to Muslims. Under changed political conditions the Muslim madrasa and 'ulama assumed responsibility of preserving and protecting Muslim identity. Resultantly, Dars-i-Nizami heavily tilted towards mangulat, religious sciences. After independence, though some texts were resilient and continued to be on the book list. However, many new texts were introduced in post-colonial Muslim state, a new concept of Islamism was entered in madrasa texts, which were alien to medieval texts. Pakistani governments, particularly military regimes tried to reform the madrasa curriculum. In lieu of recognition of their degrees madrasas yielded to the pressure and introduced some modern subjects in their curricular scheme. With the changing political scenario, due to Afghan jihad the classical texts taught in madrasas have been fashioned with new interpretations along with the new texts promoting Islamism. The same trend remained in practice after 9/11, but now the political Other was changed.

#### Notes and References

- 1. George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West, Edinburgh University Press, Edinburgh, 1981. p. 27.
- 2. Ibid. p. 84.
- 3. Ibid. pp. 147-148.
- 4. It is contested concept implying that after acquiring the required knowledge, one is authorized to deduce rules of Islamic law through juristic reasoning.
- 5. Aziz Talibani, "Pedagogy, Power, and Discourse: Transformation of Islamic Education," in Comparative Education Review, Vol. 40, No. 1. pp 66-82.
- 6. Abul Hasanat Nadwi, Hindustan ki Qadim Islami Darsgahain, Mutba ' Ma 'rif, Azam Garh, 1936. p. 92.
- 7. Ghulam Muhyid Din Sufi, Al-Minhaj, Being the Evolution of curriculum in the Muslim Educational Institutions of India, Sheikh Muhamad Ashraf, Lahore, 1941. p. 33.
- 8. Abul Hasanat Nadwi, op. cit. p. 95.
- 9. Francis Robinson, The 'Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South

- Asia, Permanent Black, Delhi, 2005. p. 14.
- 10. Ibid. pp.42-55
- 11. Muhammad Raza Ansari Farangi Mahalli, Bani-e-Dars-i-Nizami, Nakhas Pres Lukhnow, 1973. p. 259.
- 12. Ibid. p. 260.
- 13. Ibid. p. 261; Abul Hasanat Nadwi, Hindustan ki Qadim Islami Darsgahain ,op. cit. p. 98.
- Maulana Abdul Qayyum Haqqani, "Nisab Madaris Arbia ki Tashkil-e-Jadid ka Mas'lah," Mujla Ilm-o-Aghi, Government National College, Karachi, 1984-86. p. 490.
- 15. Professor Francis Robinson contends, in discussion with me, that Mir Zahid Harawi should not be considered as Indian because he was from Harat. My contention is that his father migrated from Harat and settled in India. Mir Zahid Harawi born (Jaunpur 1591-92) and died (1672) in India, so, he should be considered as Indian not as foreign scholar.
- Shibli Maumani, Maqaat-e-Shibli, quoted in Muhammad Raza Ansari Farangi Mahalli, Bani-e-Dars-i-Nizami, p. 263.
- 17. Abul Hasanat Nadwi, op. cit. p. 95.
- 18. Muhammad Hanif Gangohi, Zafarulmuhsaleen ba Ahwal al-Musanayfeen, Hanif Book Depot, Deoband, 1996. p.101.
- 19. Abul Hasanat Nadwi, op.cit. pp. 103-104.
- 20. Maulana Qadi Zain al-Abdeen Sajjad Merathi, "Nisab Madaris Arbia ki Tadween-e-Jadid," Ilm-o-Aghi, 1986-87, Karachi. pp.501-502.
- Sayyid Manazar Ahsan Gilani, Sawanah Qasimi, Maktabah-e-Rahimia, Lahore, 1980.
- 22. Maulana Qadi Zain al-Abdeen Sajjad Merathi, op. cit. p. 505.
- 23. M. Hamiuddin Khan, History of Muslim Education (712 to 1750), Vol. 1, All Pakistan Educational Conference, Karachi, 1967. pp. 135-136.
- 24. For discussion on educational traditions of rational and religious sciences in Seventeenth and early Eighteenth centuries Muslim India see, Francis Robinson, The 'Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia, op. cit. pp. 41-42.
- Akhtar Rahi, Tazkarah Musanayfin-e-Dars-i-Nizami, Maktaba Rahmania, Lahore, 1978.
- 26. Zawahid Salasa or Hawashi Salasa means glosses (hashiyahs) by Mir Zahid Harawi (d. 1690) on three famous texts of philosophy and logic, viz., Hashiyah Sharah Mawaqif (Gloss on Mir Sharif Jurjani's Sharah Mawaqif), Hashiya Risalah Taswar-o-Tasdiq (gloss on Qutb al-Din Razi's Risalah Taswar-o-Tasdiq) and Hashiyah Sharah Tehdhib (gloss on Allama Dawani's Sharah Tahdhib.)
- 27. Sullamiat means Muhib Ullah Bihari's Sullam al 'Ulum and its sharahs (commentaries) particularly written by Qadi Mubarak (d.1751), Hamd Ullah (1747), Mullah Hasan (d. 1794), Mullah Mubin (d. 1810-11), and Bahr ul-Ulum (1810-11).
- 28. Shibli Naumani, "Dars-i-Nizamiyyah" in An-Nadwah, December 1910, referred in Ghulam Muhyid Din Sufi, Al-Minhaj, op. cit. pp 75-76.

- 29. Francis Robinson, The 'Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia, op.cit. pp. 56-68, 251.
- 30. Ibid. p. 131.
- 31. Salafi means predecessors or early generations. Salafism is a generic term, depicting a Sunni Islamic school of thought that takes the pious ancestors -Salaf of the patristic period of early Islam as exemplary models. Salafis view the first three generations of Muslims, who are Prophet Muhammad's companions, and the two succeeding generations after them, the Tabi'in and the Taba' at-Tabi 'in, as examples of how Islam should be practiced.
- 32. On impact of print on South Asian Muslim society, see Francis Robinson, "Islam and the Impact of Print in South Asia," in, N. Crook, ed., Transmission of Knowledge in South Asia, New Delhi, 1997, reprinted in Francis Robinson, Islam and Muslim History in South Asia, Oxford, New Delhi, 2000. pp.66-104; Barbara D. Metcalf, Islamic Revival in British India: Deoband 1860-1900, Princeton University press, Princeton, 1982. pp. 198-234; Muhammad Qasim Zaman, "Commentaries, Print and Patronage: Hadith and Madrasas in Modern South Asia," Bulletin of the School of Oriental and African Studies, Vol.62, No. 1, 1999. pp. 60-81.
- 33. Francis Robinson, Islam and Muslim History in South Asia, Oxford, New Delhi, 2000. p. 80.
- 34. Muhammad Qasim Zaman, "Commentaries, Print and Patronage: Hadith and Madrasas in Modern South Asia," Bulletin of the School of Oriental and African Studies, Vol.62, No. 1, 1999. pp. 60-61.
- 35. Francis Robinson, Islam and Muslim History in South Asia, op. cit. p. 67.
- 36. Muhammad Qasim Zaman, "Commentaries, Print and Patronage: Hadith and Madrasas in Modern South Asia," op. cit. p. 76.
- 37. Yoginder Sikand, Bastion of the Believers: Madrasas and Islamic Education in India, Penguin Books, New Delhi, 2005. pp. 64-65.
- 38. Manazar Ahsan Gilani, Savanih Qasmi, ya 'ni Sirat-i- Shams ul-Islam: Sayyid Muhammad Qasim al- Nanautwi, Maktabah-e-Rahmaniyah, Lahore, 1980.
- 39. Manazar Ahsan Gilani, Ahatah ' Dar ul-Ulum mein beetay ho 'y din, ed. Ejaz Ahmed Azmi, Maktabah-e- Tayyaba, Deaoband, 1416 AH (1995?). p. 170.
- Barbara D. Metcalf, Islamic Revival in British India: Deoband 1860-1900, Princeton University Press, Princeton, 1982
- 41. Francis Robinson, The 'Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia, op. cit. p. 53.
- 42. For Aligarh Movement see, David Lelyveld, Aligarh's First Generation: Muslim Solidarity on British India, Oxford, Delhi, 1996
- 43. Manazar Ahsan Gilani, Ahatah' Dar al-Ulum mein beetay ho'y din, op. cit. p. 96. Sheikh ul-Hadith Maulana Anwar Shah Kashmiri, who was the student at Dar al-'Ulum Deoband in last decade of 19th century and taught there for six years as teacher and thirteen years as sadr mudaris, head teacher, before parting ways with Deoband, in early decades of 20th century. For detail see, Abdu ur-Rehaman

- Kondah, Al-Anwar: Sheikg ul-hadith Hadrat Allama Muhammad Anwar Shah Kashmiri ki Sawnih Hayat aur Kamalat wa Tajjaliyyat, Nadwat al-Musanayfin, Delhi, 1976.
- 44. Abdu ur-Rehaman Kondah, Al-Anwar, p. 95.
- 45. Manazar Ahsan Gilani, Ahatah' Dar al-Ulum mein beetay ho'y din, op. cit. pp. 69-70.
- 46. Ibid. p. 145.
- On house of Farangi Mahall and Dars-i-Nizami see, Francis Robinson, The 'Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia, Permanent Black, Delhi, 2001; Muhammad Raza Ansari Farangi Mahalli, Bani-e-Dars-i-Nizami, Nakhas Press Lukhnow, 1973.
- 48. Manazar Ahsan Gilani, Ahatah' Dar ul-Ulum mein beetay ho'y din, p. 157.
- 49. As the biographer of Maulana Anwar Shah Kashmiri informed us that "in 1314 AH [1895 CE, his final year of education at Deoband], he [Maulana Kashmiri] in daurah hadith got one sanad from Sheik al-Hind Maulana Mahmud Hasan and other from Mualana Rashid Ahmed Gandohi." Abdu ur-Rehaman Kondah, Al-Anwar, p. 95.
- 50. Manazar Ahsan Gilani, Ahatah' Dar ul-Ulum mein beetay ho'y din, p. 177.
- 51. Jamal Malik, Colonialization of Islam: Dissolution of Traditional Institutions in Pakistan, Vanguard Books, Lahore, 1996. p. 125.
- 52. Report of the Committee set up by the Governor of Pakistan for Recommending Improved Syllabus for the various Darul Ulooms and Arabic Madrasas in West Pakistan, Superintendent, Government Printing West Pakistan, Lahore, 1962 quoted in Muhammad Qasim Zaman, "Religious Education and the Rhetoric of Reform: The Madrasa in British India and Pakistan," Comparative Studies in Society and History, Vol. 41, No.2, April 1999. p.312
- 53. Jamal Malik, op. cit. p. 128.
- 54. The report of the 27-member committee with 15 'ulama called Halepota Report, which named after the chairman Dr. AWJ Halepota, the director of the Islamic Research Institute, who was also largely responsible for the report of 1961. The majority of 'ulama members were on good books of the government and were much concerned about protecting the interests of the state. They often served as legitimization of governmental policies.
- 55. Report Qaumi Committee bara-yi Dini Madaris-I Pakistan, Ministry of Religious Affairs, Islamabad,1979, quoted in Jamal Malik, Colonialization of Islam... op. cit.
- 56. For discussion on two reports and 'ulama's reaction to them, see, Ibid. and Muhammad Qasim Zaman, "Religious Education and the Rhetoric of Reform: The Madrasa in British India and Pakistan," op. cit.
- 57. University Grants Commission, Islamabad, Notification No. 8-418.Acad/82/128 dated November 17, 1982.
- 58. Solah Salah Nisab-e-Ta'lim: Wafaq ul-Madaris al-Arbiah Pakistan (passed in Quetta), Wafaq al-Madris Multan, 1983. p.4.
- 59. "Urgency for Reform" (Editorial), Dawn, Karachi, August 16, 2005.
- 60. Dawn, Karachi, August 17, 2005
- 61. Daily Times, Lahore, December, 12, 2005.

# Theoretical and Historical Evolution of International Organizations: An Analytical Study

Dr. Shahnaz Tariq\*

#### **Abstract**

This study focuses on theoretical and historical evolution of International Organizations. It also describes the basic objectives and significant role of international organizations in world politics. One of the most significant features of the twentieth century global politics has been the setting up and establishment of organizations. both at the regional as well as the international level. Their emergence and especially, their proliferation in the 20th century were largely facilitated, rather necessitated, by the rapid industrialization that revolutionized the transportation and communications networks within and among states, thereby reducing the physical world into a small unit and creating an unavoidable network of interdependence among states. Interdependence has stimulated the creation of international organizations and countries continue to come together to use this institutional framework as a means of promoting cooperation in social, economic, and political spheres. International Organizations have played and continue to play an important role in the international community. In the twentieth century two major experiments in global organization have been attempted, the League of Nations in the aftermath of World War-I and the United Nations following World War-II. International Organizations have become indispensable instrument within the International System.

The term international organization is defined as any cooperative arrangement instituted among states, usually by a basic agreement, to perform some mutually advantageous functions implemented through periodic meetings and staff activities.¹ The international organization is the process by which states establish and develop formal, continuing institutional structures for the conduct of certain aspects of their relationships with each other.² International Organizations are composed of sovereign, independent states voluntarily joining in a common pursuit of certain goals. International organizations, may be regarded as a process leading to eventual transcendence of the multi state system, yet its immediate function is to reform and supplement the system, so as to make the maintenance of legal, political and administrative pluralism compatible with the requirements of an independent world.³ Main objectives of international organizations are preservation of peace and promotion of international cooperation.

<sup>\*</sup> Associate Professor, Department of Political Science & International Relations, Bahauddin Zakariya University, Multan.

Although large, global organizations are twentieth century phenomena, we can trace their ancestors back to the early years of recorded history. This idea of a covenant joining nations together in a group and binding the members not to make war on each other has been the basic principle passed on through the centuries. The foundation of international organization was built in ancient time's one of the oldest forms of political activity has been the alliance formations. The Israelite political system was probably the first example in recorded history of a union of constituent polities based on a sense of common nationality, with national and tribal political institutions and some division of functions between the two party formalized by a written constitution.<sup>4</sup> The principles of strong national federalism were first applied by the ancient Israelites, beginning in the 13th. Century B.C., to maintain their national unity by linking their several tribes under a single national constitution and at last quasi-federal. The record of and rational for their effort is presented in the Bible, particularly in the books of Joshua, Judges, Samuel and Ezekiel.<sup>5</sup> It was to have a profound influence on the political principles of later generations, particularly at the time of the revival of federal ideas in 16th and 17th centuries.

In our search for the ancestors of international organizations, we should perhaps turn to the city state system of ancient Greece. This system reflected in miniature most of the essential characteristics of contemporary international politics. The Greek City states also developed the first model of a universal general-purpose international organization.

The Greek cities experimented with permanent Leagues of independent states united by a sense of common need were found in various parts of the Greek world. They were entrusted with certain matters in the realm of foreign affairs and defense but were in every respect accountable to their member states. The classic example of this system was the Achaean League (251-146 BC), a protofederal system often erroneously considered to be the first federal (Polity Freeman 1863)<sup>6</sup>. Another example was the Amphictynoic League, and organization of Greek cities between the third and first centuries B.C. This League was originally a religious organization of twelve neighboring tribes, established for the purpose of safeguarding the temple of Delphi. Its functions gradually increased to include the protection of its members from aggressive acts, both within and without the League. Each tribe sent two delegates to League Conferences and was allowed two votes of equal weight. Each Tribe took an oath pledging never to annihilate any of the other tribes during warfare. Those considered guilty of acts of aggression to be confronted collectively and with all available means by the remaining tribes.<sup>7</sup>

The Greeks developed a number of rules, observed in treaties or custom, which regulated diplomatic relations and the conduct of welfare. These gave recognition to the independence and equality of the units and defined the limits of immunities for both diplomats and religious shrines in the time of war, other rules pronounced standard procedures for declaring war, providing asylum, and conferring citizenship.<sup>8</sup> Greeks also developed procedures for resolving conflicts. Arbitration and conciliation, two

procedures for injecting third parties into diplomatic bargaining situations, were among the important contributions, the Greeks made to subsequent diplomatic practices. They employed these procedures for handling disputes, conflicts debts, and quarrels arising from differing interpretations of treaties.<sup>9</sup>

The Greeks procedures and patterns in use among their city-states, as well as their theories of interstate relations, appear strikingly modern. Treaties, alliances, diplomatic practices and services, arbitration and other methods for peaceful settlement of disputes, rule of war and peace, leagues and confederations and other means for regulating interstate relations were well known and widely used. The Europeans, however, developed the practice during the eighteenth and nineteenth centuries using Greek experience as a model.

The Roman contribution to international organization was of a different sort. After the final defeat of Carthage and the conquest of the entire Mediterranean world and of most of western and central Europe, Rome established a kind of universal empire.

The Romans contributed legal, military, and administrative techniques, which in later centuries became fertile source of international law. During the late Roman period the foundation of the Christian Church were firmly established. As Rome declined, the church asserted its claims to temporal as well as spiritual authority. Through the papacy, the Holy Roman Empire, and the strong appeal of the faith, the Church of the middle ages provided a kind of universalism which helped to counteract the decentralizing tendencies of feudalism and other forms of political fragmentation and continued to exert an appeal long after the Church itself had split. The Council of Constance (The most Spectacular international congress of history) assembled in 1414 to attempt to resolve rival claims to the papacy and thereby to shape the political as well as spiritual fortunes of Europe. 10 While it was nearly every where defeated in its aspirations to temporal powers, and while it does not command even the spiritual allegiance of a good part of the civilized world, the Roman Church has remained to this day the most powerful of all international non governmental organizations. Throughout the middle ages alliances and associations of political, commercial and religious areas and groups were frequently formed. An outstanding association for the promotion of trade, which became a kind of political organization, was the Hanseatic League. Possibly the most famous confederation of the medieval period was, that developed from a treaty among the Swiss cantons of Uri, Schwyz and Unterwalden in 1315, joined by five other cantons before the end of the fourteenth century, it became the nucleus of the modern state of Switzerland.<sup>11</sup> With the breakdown of the medieval system and the coming of the Protestant reformation the Catholic Renaissance, the age of discoveries, an expanded trade and commerce, and the present state system in the fifteenth, sixteenth, and seventeenth centuries, international relations assumed a new meaning and character. The theories, practices, and institutions of modern international society began to take shape, although they did not become fully developed with the nineteenth and twentieth centuries. Machiavelli described the practices, which prevailed in the relations of the

city-states of northern Italy in the late fifteenth and early sixteenth century, and he gave a new realism to the study of interstate relations. Bodin in the sixteenth century formulated the legal concept of sovereignty, generally regarded as the most basic of the attributes of the nation state. Grotius, writing while the thirty years war was ranging, laid the foundation for the evolution of a law of nations. Denying that sovereignty, or sovereigns, were absolute, he argued that there are laws for the community valid both in respect to war, and during war. In addition to political and philosophical writings, an important precursor of international organization has been the practice of multinational conferences, which has paralleled the growth of the nation state system since the peace of Westphalia. The first major European conference to restore order after a war took place in 1648; it was the conference of Westphalia, which ended the thirty years war. <sup>12</sup> To that conference, almost all of the then existing major states sent representatives. There were all states of Europe, the world of international politics then. Thus, the origin of modern international organization can be found in European diplomacy, from which the treaties for a new status quo in Europe emerged. The congress of Westphalia was a notable milestone in the development of international organization. Westphalia set the pattern for similar international gatherings, such as the peace of Utrecht (1713) reaffirmed the principle of balance of power as the only key to peace.

The significance of this great congress has been well recognized because no international organization was established by the peace of Westphalia in 1648. But the joining of practically every European State in a diplomatic conference signed the opening of a new era in international relations. As an international assembly, the congress of Westphalia bore little resemblance to the intricate organization of twentieth century peace conferences of the greatest importance to international organization, however, were the gathering of hundreds of envoys in a diplomatic conference which presented practically every political interest in Europe and the achievement by negotiation, rather than by dictation, of two great multilateral treaties which legalized the new order of European international relations.

Throughout recorded history, the forces of conflict and bloodshed have been matched by the fervent desires of well meaning people for peace, justice and harmony. In the seventeenth and eighteenth centuries some of the best known early plans and proposals for peaceful relations and international organization were presented. During the first period, speculative and philosophical writers published a number of schemes for prevention of war between the princes of Europe. The best known amongst them are; Pierre Dubois (1250-1322), Dante (1307), Marsiglio Padua (1270-1342), The Great design of Henry 1V of France and the Duc De Sully (1620-1635). Emeric Cruce (1623), Grotius look on the law of war and peace (1625), William Penns proposal of parliament of Europe in his essays toward the Present and Future peace of Europe (1693), the Abbe De Saint-Pierre's project to bring perpetual peace in Europe (1712). Rousseau (1761), Jeremy Bentham's plea for a universal and perpetual peace in his principles of international law (1793), Immanuel Kant's famous proposal of the same nature in his essay "Perpetual peace", (Zum Ewigen Frieden, 1795). They advocated various

approaches for the peaceful settlement of disputes, the rule of law, respect for the autonomy of member states, perpetual peace and global government. The significance of such activity lay in its intensity through a well organized peace movement in different countries.

Pacifism was a continuation of the great body of intellectual speculation of preceding centuries. Notable among Pacifist contributors were the English Quaker, Jonathan Demon and Americans such as Noah Wercester and William Ellary Channing, William Ladd, Victer Hugo, John Noble Constantin Pecquer, and others revived the idea of congress of Nations, together with a world court. Some limited the scope of their projects to a united states of Europe. Elihu Burritt, John Stuart Mill, and Richard Cobden argued the case for free trade as a stimulus for international understanding and exchange of peoples and ideas. <sup>14</sup> There can be no doubt that indirectly it has influenced the attitude of millions of persons besides those who consciously profess it. It is not surprising therefore, that these principles have been reflected, to varying degrees, in the League of Nations and in the United Nations.

The conference system had been significant feature in the development of modern international organization. In addition to political and philosophical writings, an important precursor of international organization has been the practice of multinational conferences. Major conferences have been convened in every century since the Westphalia Conference. The congress of Vienna (1815), the first of a series of international conferences that played an important part in nineteenth century European politics. It also structured the nineteenth century balance of power system and contributed to the existing leading of international law. Among other rules, the congress established categories of diplomatic envoys, general principles for the navigation of international rivers, and provisions for the suppression of the slave trade. The congress of Vienna adopted the principle of the sovereign equality of states. It had important consequences for procedure at future international conference and congress, for it mean that governments could no longer claim special privileges based on the ranking of status, but of the experience of the years that followed the congress of Vienna emerged the informal pattern of conferences and consultations and occasional consorted action is known as the Concert of Europe. It scored a resounding success at the congress of Berlin in 1878, which dealt with the Turkey and the so-called eastern question. The concert of Europe at least prevented or limited some potential armed conflicts. It was, however, unable to cope with the nationalistic rivalries and other devise tendencies, which eventually led to world war. The concert of Europe laid foundations for later, more institutionalized forms of international cooperation. 15

Outstanding among the conferences of the years prior to World War-I were Hague Peace Conference 1899 and 1907. The two Hague Peace Conferences represent a further contribution to the system of international organization developing in the nineteenth century. For the first time, virtually all states in the world (Twenty six in 1899, forty four in 1907) met on equal terms to consult together on mutual problems of international concern. <sup>16</sup> The Hague conferences established rules that were designed to regulate the

international system and to remove the causes of crisis and war. The Hague Conferences attempted to place arbitration procedures on a more formal and more generally acceptable basis. These conferences were more preventive and regulatory in nature. Two important conferences aimed at improving international relations in general by such means as disarmament and establishment of permanent court of Arbitration also contributed to the growth of international organization. In all these respects, the Hague Conferences were the prelude to the building of the League of Nations, a sort of interim stage in the development of international cooperation, designed to bring about a greater measure of security within the system of nation states. The conference system, which had been a significant feature of eighteenth and nineteenth century played an important role in the evolution of international organization. According to one tabulation, the number in each decade from 1840 through 1909 was, 9, 22, 75, 149, 284, 469, and 1,082.<sup>17</sup>

Another development of major importance for the formation of international organizations took place during the later part of the nineteenth century and the early twentieth century. By that time, it had become clear to governments that international cooperation was necessary to carry on activities in such fields, as postal and telegraphic services, meteorology, public health, and international transport. The creation of international public or administrative unions represented the concrete steps towards such permanent facilities. Not less than 33 of the international unions were established between 1865 and 1914. 'Among the organizations set up were the European Commission for Danube (1856); the international Geodetic Association (1864); the international Bureau of Telegraphic Administrations (1868); the Universal Postal union (1675); the International Copyright Union (1886); the International Office of Public Health (1903); and the International Institute of Agriculture (1905). Early form of contemporary international organization, the public unions had limited purposes. Their structures however, were similar. The experts and technicians, who participated in their meetings usually represented governments. Their subdivisions bureaus, council, and conferences served as institutional prototypes for the League of Nations and the United Nations. Beyond this, the public international unions contributed to the development of international administrative law in the so called functional, (That is technical, economic and social) areas. The public union has served as a central, focal point for collecting information and discussing mutual problems as well as for establishing minimum or uniform standards and coordinating common policies. Valuable experience was gained in developing procedures for handling many conferences and for perfecting the multilateral treaty or convention which established the union and assigned it duties and functions. In this way these unions developed the model for the structure of the modern international organizations.

Co-operation by private persons through transnational organizations, developed to coordinating activities in many countries, came into being, in nineteenth century. The World Alliance of YMCA founded in 1855, has been considered to be the first modern private international organization. Example of this type of activity included the Red Cross Movement, founded in 1864 by the Swiss, Henri Dunant; The Institute of

International Law (1873); the Interparliamentary Union (1888); the International Olympic Committee (1894); and the International Association for Labor Legislation (1900).<sup>19</sup> Between 1865 and 1914 a total of 182 such organizations were created by non governmental sponsors.<sup>20</sup> These organizations of course, often dealt with issues closely related to the work of governmental agencies. Individuals who worked with non-governmental agencies sometimes transferred their interests to governments. Thus the non-governmental organizations stimulated the growth of international institutions.

International cooperation was the least way to avoid future conflict. Most citizens and world leaders became convinced that international organizations could help preventing future military conflicts. The practice of joint deliberation established in the nineteenth century continued in a more concise and meaningful fashion during World War 1. During war in the United States the most important private group was the League to Enforce Peace, founded in Philadelphia in June 1915, William Howard Taft was a major leader of this movement. Woodrow Wilson had announced his peace programme to the United State Congress on January 8, 1918. He declared in the important fourteen points that a general association of nations must be formed under specific covenants for the purpose of affording mutual guarantees of political independence and territorial integrity to great and small state alike.<sup>21</sup> David Lloyd George, the British Prime minister had presented a peace programme included a number of similar proposals. Colonel E. M. House was authorized by Wilson to consolidate the various ideas and drafts of British and American plans. Two events of great importance in league history occurred at this time; the issue of General Smuts famous Pamphlet, 'The League of Nations' a practical suggestion, and the appointment of Cecil to take charge, in the British delegation. Smuts work was from every point of view, the climax of all the thoughts and labor expanded on the league idea before the Paris Conference. The Schemes of the Phillimore and Bourgeois Committees, the draft of Wilson and House were therefore played very important role for the creation of first international organization.

Planning during 1914-1918 for a League of Nations demonstrate the variety of contributions. Although President Wilson was credited with being the main champion of this development, private and public groups and individuals in many countries deserve recognition for playing highly significant role. The final draft of the covenant was laid before a plenary session of the peace conference on April 28, 1919, and the covenant and all the supporting agreements were approved unanimously. Since the League Covenant was a part of the treaty of Versailles. The treaty was ratified and took effect on January 10, 1920 and that date is therefore the official birthday of the League of Nations. A permanent general international organization of a nearly universal character came into existence for the first time after World War 1. This development marked another stage in the history of international organizations.

The most important set of goals of the League of Nations related to promoting peace and preventing wars. Although the major emphasis in the covenant was upon peace maintenance, some recognition was given to the desirability of international

economic and social cooperation. The success of modern international organizations (such as the League of Nations or United Nations) is most often judged on the basis of their handling of disputes and their utility in avoiding war. Many reasons have been advanced for the Leagues failure to survive. The absence from membership of major states such as the United States and during shorter period, the Soviet Union and Germany was a handicap to concerted action, the covenant suffered from some gaps and technical weaknesses, but, in, the critical tests, it was the lack of will of the members rather than of available devices that accounted for ineffective measures. Basically, the League of Nations failed because it was ill equipped to accomplish its goals<sup>22</sup>. The lessons of the League's twenty years of experience also served well to modify and strengthen the pattern of the United Nations. The League however, left us with an institutional legacy upon which the United Nations experiment has been elaborated.

Just as World War-I led to the formation of the League of Nations, World War-II led to the establishment of the United Nations. In each case, both states people and scholars tried to develop ways of maintaining peace and stability when the war ended. During the war many meetings, conferences, and declarations had laid the foundation for the United Nations and had prepared the way for final agreement on the terms of the charter.

The San Francisco Conference (April 25, June 26, 1945) was the culmination of the steps leading to the emergence of the United Nations. The Charter of the United Nations was accepted on June 25, 1945 on the following day, the representatives of the 50 conferring states formally signed it. It came into force on October 24, 1945; after the five Great Powers and a majority of the signatory states had ratified it. <sup>23</sup> The Charter of the United Nations clearly reveals the purposes and general nature of the new organization.

This remarkable document contains more than ten thousand words, with 111 Articles divided into 19 Chapters.<sup>24</sup> The four purposes of the United Nations set out in Article 1 of chapter 1 are to maintain International Peace and Security; to develop friendly relations among nations; to achieve collaboration in solving global problems and the promotion of fundamental freedoms; and to act as a center for harmonizing these efforts.<sup>25</sup> Much of the activity of the United Nations becomes visible in the work of its six main organs: the General Assembly, the Security Council, the Economic and Social Council, the Trusteeship Council, Secretariat and the International Court of Justice.

The above mentioned analysis shows that both interdependence and shrinking of global dimensions will require adjustments and will enhance the role of International Organizations. The short history of International Organizations is on demonstration of human ingenuity and adaptability. Their rapid develop is a prime example of how humanity response to changing needs. But International Organization points in that direction, even though, as a human institution, it continues to reflect the divisions and follies of the world in which we live 26

The United Nations is neither a superstate, nor a form of world government in any real sense of the term. It dose not seek to supplant the normal channels of international relations or to supersede bilateral or multilateral arrangements of a local or regional character. Moreover, since the United Nations was designed to maintain peace rather than to make it, its emphasis is on accommodation rather than coercion. It evolves when political consensus and cooperation evolve, and it retrogresses when political disagreement and conflict arise. The problem of providing means for peaceful adjustment as a substitute for military conflict remains a dilemma of international organizations today. Economic rivalries, differences in languages, culture, levels of prosperity and political systems, prejudice, and a lack of trust stands as a barriers to the creation of the kind of international system that may be required to make a league of Nations or United Nations a more effective instrument for dealing with world problems.

#### References

- 1. Daniel S. Cheever & H. Field Haviland JR., *Organizing for Peace: International Organization in World Affairs*, (Boston: Houghton Mifflin Company, 1954), p.6.
- 2. International Encyclopedia of the Social Sciences, Vol. 7& 8 (USA: Macmillan Company and the Free Press 1968), p.33.
- 3. Inis Claude Jr., Swords into Plowshares: The Problems & Progress of International Organization, (New York: Random House, 1956), p.405.
- 4. International Encyclopedia of the Social Sciences, Vol.7&8, p.361.
- 5. *The New Encyclopedia of Britannica*, Vo1,7 (Chicago: William Benton, Publishers, 1973), p.203.
- 6. *International Encyclopedia of the Social Sciences*, Vol.7&8, p.354.
- 7. Theodore A. Couloumbis, James H. Wolfe, *Introduction to International Relations: Power and Justice*, (Englewood Cliffs' N.J. Printice Hall, 1978), pp.256-57.
- 8. K.J. Holsti, *International Politics: A Framework for Analysis*, (London: Printice Hall, 1972), p.51.
- 9. Ibid.
- 10. Norman D. Palmer, Howard C. Perkins, *International Relations: The World Community in Transition*, (Delhi: CBS Publishers & Distributers, 1990-91), p.229.
- 11. Ibid., p.300.
- 12. Peter R. Baehr and Leon Gordenker, *The United Nations: Reality and Ideals*, (New York: Praeger Publisher 1984), p.2.
- 13. Norman D. Palmer, Howard C. Perkins, p.300.
- 14. Stephen S. Goodspeed, *The Nature and Function of International Organization*, (New York: Oxford University Press, 1967) p.25.
- 15. Peter R. Baehr and Leon Gordenker, *The United Nations: Reality and Ideals*, 1984,p.4.
- 16. Stephen S. Goodspeed, op.cit., p.243.
- 17. Norman D. Palmer, Howard C. Perkins, p. 301.

- 18. Peter R. Baehr and Leon Gordenker, p.5.
- 19. Stephen S. Goodspeed, p.29.
- 20. Peter R. Baehr and Leon Gordenker, op. cit., p. 5.
- 21. F. P. Walters, *A History of League of Nations*, (London: Oxford University Press, 1967), p.20.
- 22. A. Leroy Bennett, *International Organizations: Principles and Issues*, (Englewood Cliffs' N.J. Prentice Hall International, Inc) 1991, p.37.
- 23. Peter R. Baehr and Leon Gordenker, p, 16.
- 24. Norman D. Palmer, Howard C. Perkins, p.312.
- 25. David. J. Whittaker, *United Nations in Action*, (London: University College London Press 1995), pp.4-5.
- 26. Lawrence Ziring, Robert Riggs, Jack Plano, *The United Nations: International Organization and World Politics*, (London: Wadsworth Thomson Learning (2000) p. 483.

# Framework of Inter Faith Dialogue in Al-Sharî'a Al-Islâmiyyah

Dr. Muhammad Zia-Ul-Haq

#### **Abstract**

The paper proceeds with the short introduction of interfaith dialogue. Terminologies such as al jadl, al mufawadhat, al hîwar al mûhajah, and al hâdith etc. that are being used by the Muslims for the notion of dialogue have also been elaborated. The thoughts of contemporary Muslims scholars involved in interfaith dialogue reveal that dialogue as conversation between the representatives of religions with the aim of developing understanding and harmony is in accordance with Islamic teachings. The Da'wah, which involves knowing, learning and persuading each other, is also kind of dialogue. Disagreements of nations are diversities from which need for dialogue emerges. Such type of prospects and benefits of interfaith dialogue particularly in Muslims' perspective have been traced then. Islamic concept of religious diversity, which is based on recognition of almost all pre Islamic Religions, has been elaborated in third part of this paper. No compulsion in choice of faith is core of Islamic belief. Muslim Jurists are agreed that freedom of choice of faith is basic ingredient of conversion. Conversion by force and coercion is null and void. This has been discussed in forth part of this study. The fifth part of the study deals with interfaith tolerance and respect. The last part of the study consists upon miscellaneous rules that regulate the conduct of interfaith dialogue. In conclusion of this paper importance of inter religious dependence and possible role of framework of interfaith dialogue in the light of al-Sharî'a al-Islâmiyyah have been identified so that Muslims can actively and positively contribute for peace among religions through dialogue.

Islam, being a unique and youngest in world religions has related itself to the most of the pre-Islamic religions. Islam's recognition of other religions as legitimate religions is essence of Islamic beliefs, which is reflected in the rulings of al-Sharî'a al-Islamîya. Its relations with other religions are indicating the world view of Islam. Al-Sharî'a's view of God, the reality of man and his place in the universal, importance of religious diversity, legislation regarding non-Muslims are providing sufficient theological and legal grounds on which Muslims are regulating their relations with the followers of other religions. Islam's relations with Judaism, Christianity and Sabaeanism

<sup>\*</sup> Chairman/Associate professor, Department of Islamic Law Allama Iqbal open University, Islamabad.

were crystallized first by God through direct revelation in al-Qur'ân. The actions of the Prophet Muhammad (peace be upon him), on the bases of divine guidance, further enhanced Muslims' capacity to work with them. During his life time Holy Prophet entered into agreements with Christians and Jews and at a time went to include them into Muslim Ummah. The Prophet's companions extended this status of official recognition to the Zoroastrians at the time of conquest of Persia. This recognition was extended to Hinduism and Buddhism by the Muslim Jurists following the conquest of the lower region of the Indus valley.

This recognition of almost all pre-Islamic divine religions is inbuilt in the commandments of al-Sharî'a al-Islamîya. Its rulings are regulating the relations of Muslims with others from the early period of Islam till today. In each period of Islamic history during peace and war, Muslims were very successfully able to create interfaith tolerance and co-existence. The Muslim's communication with non-Muslims was also conducted on the bases of these rulings. In spite of political clashes and wars between Muslims and others, these rulings of al-Sharî'a remain in changeable and sustainable because it based on basic sources of Islam i.e. al-Qur'ân and Sûnnah.

In contemporary world due to the spread of idea of clash of civilizations and increasing conflicts between followers of different religious traditions it became inevitable to search way forward for interfaith understanding. The only way to create interfaith understanding and co-existence is dialogue. Contemporary movement of interfaith dialogue was initially started by the Roman Catholic Christians. Later on adherents of other religions including Islam started contributing in it. Presently Muslims have taken this challenge very seriously and many contemporary scholars such as Ismâ'îl Râ'jî al Fârûquî, Syed Hussein Nasr, Prof. Khurshid Ahmed, Muhammad al-Tâlbî , Muhammad Fateullah Gülen and Ataullah Sidiqui are trying to revive original Islamic teachings regarding inter faith relations. The contribution of these scholars is unique and addressing almost all important issues of interfaith relations including dialogue. In the light of rulings of al-Sharî'a al-Islamîya, contemporary Muslim scholars are trying to suggest frame work for interfaith dialogue so that Muslims can effectively contribute in it while considering it as a tool of peace among world religions. The aim of this paper is to identify the main ingredients of Islamic framework of interfaith dialogue while analyzing the contemporary thoughts on the bases of mainstream Islamic teachings.

# I-Introduction to the concept of Interfaith Dialogue

# **Definition of dialogue**

The term dialogue has been explained by various ways. Its literal, religious, philosophical and anthropological dimensions have received attention of the researchers. As a noun it has been derived from the Greek verb dialegomai' which in philosophical term refers to an action through which we can reach the 'Logos' or the idea. In Socrates 'dialegomai' takes the form of question and answer, which is to carry a conversation direct toward reaching a decision or settlement. The English verb ' to confer' is very close to this meaning in its basic use such as 'to give', 'to meet,' 'to

exchange views' or 'to negotiate'. In the thoughts of Plato and Aristotle the meaning remains generally the same, with the emphasis on 'treating' something, or conferring'. In *philo*, dialogue means nothing more than 'conversation' or 'speech' and only once does it meant 'disputation.' <sup>2</sup>

If applied in a religious context, the term Logos could also refer to the 'divine mind' or 'word.' In its New Testament usage 'dialegomai' was the act of exercising one's power of argument with a view of reaching the meaning of the world of God: the logos revealed in scripture through revelation. If revelations were defined in terms of 'comprehensive declaration of the divine will, which sets all life in the divine truth,'<sup>3</sup> then the word 'dialogue' would have a different connotation in religion than in philosophy. Instead of reasoning with a view of reaching the true meaning that would suggest the philosophical usage of 'dialogue,' its religious use would imply the idea of reasoning upon the reality given divine truth. It is in this sense of the word 'reasoning' that the verb is used in Acts 17:2 where Paul is said to reason with the Jews from the Scriptures for three Sabbaths. The same meaning of dialegomai, 'is implied in acts 17:17; 18:4,19; 24; 12. The following text of Acts better characterizes this usage:' Therefore he reasoned in the synagogue with the Jews and with the Gentile worshipers and in the market place daily with those who happened to be there.' <sup>4</sup>

Vjekoslav Bajsic draws attention to the anthropological dimension of this term. He says that dialogue has the power of forming togetherness. By attributing importance to the partner from the beginning, I change my problems and his problems into our problems. Certain interests reveal themselves as 'our' interests while community is being created through common action. Therefore, one may define dialogue as a conversation of man with man about the essential matters of man for sake of man. He also stresses on the need of establishing positive meaning of dialogue because problems of dialogue are at the same time problems of humanization in the broadest sense of the world. Any objection to dialogue on grounds of a principle, before undertaking the dialogue, represents an inadequate anthropology and rests on ideological foundations.<sup>5</sup> Scholars, involved in interfaith dialogue, distinguish it from debate in which representatives of each religious tradition try to prove that the position of their communication is right and others wrong'. 6 Swidler analyses these definitions and concludes it as 'a conversation between two or more persons with differing views, the primary purpose of which is for each participant to learn from the other so that he or she can change and grow'.7

# Muslims' Definitions of Dialogue

Muslims used different terminologies such as *al jadl, al mufawadhat, al hîwar* al *mûhajah,* and *al hâdith* for the notion of dialogue. The base of these terminologies is its use in al-Qur'ân and Sûnnah of Prophet Muhammad. The terminology '*Al Jadl'* is used on several occasions in al-Qur'ân in the meaning of argumentation,<sup>8</sup> which held between different previous prophets and their nations.<sup>9</sup> Muslim jurists usually use the term *al mufawadhat* for describing negotiation in trade matters. One kind of business,

approved by al-Sharî'a, is also named *shirkat al mufawadhat*, in which each party enters as a result of successful trade negotiation. This terminology is described as 'exchange of views of negotiators, on the bases of particular rules, for reaching on an agreements'. This terminology is preferably used in the meanings of political negotiation. The term *al hîwar* is closer to the contemporary meanings of dialogue. Ibn Manzoor (d.1311), a famous scholar of Arabic language, has defined it as 'conversation between people in which they exchange their views with each other. This Arabic terminology is equivalent to the western terminology dialogue is which conversation is aimed on better understandings between the representatives of different traditions or cultures.

Contemporary Muslim scholars, involved in dialogue between people of different traditions, also try to define dialogue in Islamic context. Tunisian scholar Mohammed Tâlbî (1921-) defines dialogue as a state of mind, an atmosphere, an opening, an attitude of friendship or of comprehension'. <sup>16</sup>He feels that Muslims much more urgently need this comprehension.' Islam, he elaborates, has long lived with in 'safe boundaries', but in today's new circumstances, it can no longer afford to remain isolated. 'Thus dialogue for Islam', he argues, 'is first and for most a necessary and vital re-establishment of contact with world at large'. <sup>17</sup> Seyyed Hossein Nasr, an Iranian scholar settled in U.S.A, calls dialogue 'a very honourable term', especially 'in the west and the philosophical traditions'. The meaning of the term, he points out, in 'Platonic and Socratic' discourse is understood 'as a means of discovering the truth'. But 'as used since the Second world War', in the religious sphere, 'it has come to mean discussing various aspects of religion among followers of each religion with the aim of a better understanding of the two sides,' <sup>18</sup>

The above views of Muslim scholars approve that the contemporary use of terminology dialogue as 'conversation between the representatives of different communications with the aim of developing greater understanding and finding a basis for greater cooperation, <sup>19</sup> is in accordance with Islamic thought.

# Dialogue and Da'wah

The relationship of *Da'wah* with dialogue is an other point needs to be elaborated. Contemporary *Muslim* scholars consider *Da'wah* as evidence of favourable Islamic trend towards dialogue. Prof. Khurshid Ahmed sees it as a part of dialogue, which involves 'knowing, learning, reaching, talking, discussing, and persuading each other'. <sup>20</sup> Nasr defines *Da'wah* as an opportunity 'to present the message of Islam and the message of *tawhid* where ever possible'. The condition, in his opinion, is to present Islam 'without coercion'. In relation to *Da'wah* /mission and dialogue Nasr finds 'some clash between the two. In order to have dialogue ', he suggest, one must transcends the trying to convert everyone to your religion'. Rather he prefers to use the term 'witness', and through witness of one's religion 'someone may receive the call of God and embrace Islam. This, he suggests, is a far stronger position for Muslims than any other thing. In Nasr's view, dialogue in wider sense is a part of *Da'wah*. He suggests

that Muslims 'have to reach a level of understanding ...of the doctrine of *Tawhid* and the role of Islam in world as a whole'. This he argues,' will provide a wider vision where they will be happy if they have good Christians amidst them who understand them with out becoming Muslims. He believes that today many Muslims have lost the universality of their religion. If Muslims today 'went back to the best of their 'own traditions' then Da'wah would not be understood in the sense of 'bitter enmity against Christianity, Judaism and other religions;' much of that is political'.<sup>21</sup>

# II-Importance of Inter faith Dialogue

There is much agreement today that what all faiths share is more important than their differences. At present there are two extremes in the Western historical narratives. The first implies that, after the end of the cold war, the West will see its values expending all over the world. Francis Fukuyma told this story in 'The End of the History and the Last Man.'22 Samuel Huntington derived from this story his vision of 'Clash of Civilizations.'23 The both stories are of modernist origin, the first is optimistic about the final worldwide victory of western civilization, and the second is pessimistic about the gradual decline of the West. None of these two points of view have generally been accepted. In the view of Yuri Pochta, 'we must give ourselves a chance to restore modern world history and to avoid any fatalistic comparison of it.'24 Human differences could be considered reason of clashes or it could be treated as a unique characteristic of human life in the context of cultural and religious diversity in which we have to live.

Disagreements and differences of the nations are symbols of diversity and need of conversation emerges from it. Conversation can take place only when there is some disagreement, either of negative kind in which someone knows something and the other does not, or of a positive kind in which there is a difference in thinking and assertion. If there is complete identity of thinking there can be no real conversation but only a confirmation of agreement, reciprocal recitation, and mutual silence or boredom.<sup>25</sup> Dialogical conversation provides opportunity of free exchange of ideas, which can be beneficial to all. Tâlbî points out that the primary objective of dialogue is 'to remove barriers and to increase the amount of good in the world by a free exchange of ideas'. He finds inspiration for this in declaration of Nostra Aetate. 26 He feels confident that the list suggested by the second Vatican Council, e.g. 'what is man? What is the meaning and purpose of life? What is goodness and what is sin? What gives us sorrows and to what extend?' Each of these questions should be developed into a theme for dialogue inviting representatives from all religions whether they have their scripture or not'. But, he stresses, the question should be a question for under standing and learning and not for interrogation.<sup>27</sup>

Muhammad Tâlbî also identifies prospects that are particularly important for Muslims. He thinks that Muslims' participation in dialogue with non-Muslim may yet generates another dialogue within Muslim communities at various levels. He argues 'the dialogue could play the role of shaking Muslims out of their false sense of security and could make their hearts and ears more attentive to the message of God'. He is

against those who dissociate themselves from their past heritage, what he calls the 'wealth and positive advances made by the *Ummah*, yet he is not in favour of clinging to the past. The precise purpose of dialogue, whatever the circumstances, is to reanimate constantly our faith, to save it from tepidity, and to maintain us in a permanent state of Iithâd that is a state of reflection and research.'<sup>28</sup>

There are three other prospects of dialogue, in Nasr 's view. Dialogue 'plays an important role in buttressing our own faith'. In dialogue a person encounters an other person from an other religion 'in whom he sees the mark of authentic faith and piety and wisdom and even on the highest-level sanctity. To reject that as being untrue or unreal cause a danger for the person to lose his or her faith. Secondly, Nasr argues, there are many Christians in the West, whose 'faith has been attacked by nineteenth-century secularist philosophies or the age of enlightenment before that', but when they discover the living condition 'outside of Christianity in which faith is very strong and wisdom and divine knowledge have not been lost', in such encounters they discover their 'own religious universe'. Thirdly, Nasr stresses that all religions are in a deeper sense interrelated and therefore instead of fighting against each other, for them to [discover] .... Their transcendent and divine grounds or principle or origin of all religions is the best answer to those who make us of the diversity of religions in order to destroy religion which has been done by so many people like Feuerbach and Marx and a lot of grandfathers of anti religious philosophy in the last century. <sup>29</sup>

Wilfred Smith identifies 'understanding of the faith of other people, without weakening our own.' as important prospects of dialogue. <sup>30</sup> Swidler adds another element, that of learning. For him the primary purpose of dialogue is that each participant learns from the other so that both can change and grow." Milko Youroukov thinks that 'understanding' and 'learning' however are not possible without tolerance. Monika Konrad Hellwig observes that the point of the dialogue is not proselytizing but the clarification of one's perception of the position of the others, in order thereby to clarify one's perception of one's own position and engage in more realistic and authentic relationships. <sup>33</sup>

In spite of importance of all these prospects of dialogue, the human beings are still not able to benefit from it because the world is not fully prepared for dialogue. The present movement of dialogue is still not matured and there are many problems that are threatening its worldwide success. Therefore it is dire need of time that followers of each religion should strive hard for searching theological bases of dialogue in their own religion.

# **III-Recognition of Religious Diversity**

Islam believes that the core of the massages of all the prophets and messengers was the submission to God in the light of guidance communicated by the prophets. All prophets were Muslims (submitters to the God), and Islam is not merely the religion preached by Muhammad but was also the religion of all the true prophets of God such as Noah, Abraham, Jacob, Joseph, Moses, and Jesus and their followers.<sup>34</sup> Muslim's

recognition of legitimate religions is not limited to Christianity and Judaism only but it extends to almost al major pre-Islamic religions including Hinduism and Buddhism.<sup>35</sup> This recognition is based on Islamic belief that there has been no nation, which had not been visited by a warner<sup>36</sup>so that, the different religious traditions of the world presumably had an authentic starting point.

Religious pluralism in Islam is based on the acknowledgement of the non-believer on three distinct levels: The first is that of humanism. Islamic concept of dîn al-fitrah express that all human being are endowed at birth by God with a true, genuine and valid for all time religion. Insofar as they are humans, this claim would be true of them that they have a sensus communis by the free exercise of which they can arrive at the essence of all religious truth. There is no exception in the universalism of this aspect of Islam. Islamic doctrine of natural religion is the base for universal humanism.<sup>37</sup> All men are ontologically the creatures of God, and all of them are equal in their natural ability to recognize God and His law. Every human being is equipped at his birth with the knowledge that required to know God. Islamic concept of dîn al-fitrah differentiates between natural religion and the religion of the history. The latter are either derivations from this most basic endowment; or they come from other sources such as revelation or human passion, illusion and prejudice. If this kind of religion divides mankind, natural religion unites them all, and puts all their adherents on one level. As the Prophet (peace be upon him) said: All men are born Muslims (in the sense of being endowed with religio naturalis). It is their parents (tradition, history, culture, natural as opposed to nature) that turn them into Christianity and Jews'. 38 On the level of nature, Islam holds the believers and non-believers equal partakers of religion of God.

The second level of religious pluralism in Islam is 'universalism of revelation'. Islam holds that 'There are no people but God has sent them a prophet or Warner'. 39 And that no prophet was sent but to convey the same divine message, namely, to teach that God is one and that man ought to serve him. '40 As if man has been given by nature is not enough, Islam now adds the contribution of history. In history, every nation has been sent a messenger, 'To teach them in their own language;'41 and none has been sent in vain. 42 Every messenger conveyed and made understood identically one and the same message from God whose essence is recognition of Him as God, i.e., as Creator, Lord, Master and Judge, and the service of Him through adoration and obedience. All followers of religious traditions, therefore are recognized as possessors of divine revelations, each fitting its context of history and language, but all identical in their essential religious content. Muslims and non-Muslims are equal in their experience of divine communication. 43 Islam considered adherence to different religious traditions legitimate. Islamic concept of universal revelation made possible a distinction between the revealed essence of a religion, which it shares with all other religions and the figurizations of that religion in history. A critique of the historical by the essential, and of the understanding of both by the natural, has become possible for the first time with this breakthrough of Islam.44

The third level of religious pluralism in Islam is its identification with historical

revelation of Judaism and Christianity. It acknowledged the prophets of the two religions as genuine prophets of God, and accepted them as Islam's own. Muslims are being taught to honour their names and memories. With acceptance of the Jewish prophets and Jesus Christ, Islam reduced every difference between itself and these religions to a domestic variation, which may be due to human understanding and interpretation, rather than to God or the religion of God. By making difference between the Muslims and Jews and Christians internally it thus narrowed the gab between the adherents of these religions. This is why the Muslims declare: [Worthier of affiliation with Ibrâhîm (and by extension, all Hebrew prophets and Jesus Christ) are, rather those who follow his religion, this Prophet and the believers'.]<sup>45</sup>

On the bases of unity in essence and diversity in expressions in these religions God commanded His prophet (Muhammad peace be upon him) to address them in these words: [O People of Books, let us rally together, around a noble principle common to both of us, namely, that we shall serve none but God; that we shall associate naught with Him, and shall not take one an other as Lords beside God'.]<sup>46</sup>

Islam initiated the culture of appreciation to others on their good deeds while saying: [Those who believe ( The Muslims) and those who are Jews, Christians and Sabaeans-all those who believe in God and in the day of Judgement and work righteousness, shall have their reward with God. They shall have no cause for fear nor grief.]<sup>47</sup>

The privilege of Ahlal Al-Kitâb, granted by God in the Qur'ân to the Jews, Christians and Sabaeans, was extended by the Muslims to the Zoroastrians, Hindus, Buddhists and adherents of other religions as they came into contact with them.<sup>48</sup> Therefore, Islam grants today all three religious privileges to adherents of all the religions of the world.<sup>49</sup>

Turkish scholar Muhammad Feteullah Gülen also highlights such ecumenical aspects of Islam in his thoughts. He has very successfully traced theological foundations of these ecumenical aspects of Islam in al-Qur'an and Sunnah of the Prophet (Peace be upon him). He is not only interested in communication with West on the bases of these foundations but also wants to convince the contemporary Muslims about the importance of inter faith dependence. He is saying that 'the attitude of the believers is determined according to the degree of faith. I believe that if the message is put across properly, then an environment conducive to dialogue will be able to emerge in our country and throughout the world.'50 Thus, as in every matter, we should approach this issue as indicated in the Qur'an and Prophet (peace and blessings be upon him). His point of view is that the religion of Islam, beyond accepting the formal origin of other religions and their prophets, requires Muslims to respect them as fundamental Islamic principles. A Muslim is a follower of Muhammad at the same time that he or she is follower of Abraham, Moses, David, Jesus and other biblical prophets. From his perspective not to believe in the biblical prophets mentioned in the Qur'ân is enough of a reason to place someone outside the circles of Islam.<sup>51</sup>

Islamic concept of religious diversity provides sufficient integration which is required for the purpose of healthy dialogue among the followers of different religions. Islamic recognition of other religions as legitimate encourages the Muslims to interact with the followers of all religions. If some one asked for conversation while declaring him right in his selection of religion, he will definitely accept such invitation. The framework of interfaith dialogue devolved on Islamic concept of religious diversity will provide a point from which every one would like to start conversation.

#### iv- Freedom of Choice of a Faith

A Muslim is obliged by his faith to present Islam to the non-Believer. But this obligation is to be performed with the condition of 'no compulsion in choice of faith.' No compulsion is the guarantee of the freedom to convince as well as to be convinced, of the truth. It implies that the converter non-Muslim is to make up his own mind regarding the merit or demerit of what is presented to him. The Qur'ân forbids in unequivocal terms any tempering whatever with the process. Repeatedly, God warned His Prophet not to press the matter once he had made his presentation, absolving him of all responsibility for the decision for or against, or indecision, of his audience. Above all:[There shall be no coercion in religion. The truth is now manifesting; and so is falsehood. Whoever rejects evil and believes in God has attached him to the most solid bonds.]<sup>52</sup>

Allah asked the Prophet:[Call them unto the path of your lord through wise arguments and fair preaching; and argue them( the non-believers)with arguments yet more fair, yet more becoming.]<sup>53</sup>In an other verse this has been further clarified as: [We have revealed to you the Qur'ân that you may convey it to the people. It is the truth. Whoever accepts it does so to his own credit. Whoever rejects it does so to his discredit. You are not responsible for their decisions ...( in case people reject the revelation). Say, I am only a Warner to warn you.]<sup>54</sup>

Like the presentation of any theory, the presentation of Islam to the non-believers can be with all evidences but it can do no more than lay it down. To the over Zealous enthusiast who takes men's rejection too much to heart, or who is tempted to go beyond presentation of the truth, the Qur'ân warned:[Had your Lord willed it, all the people of the earth would be believers(But He did not). Would you then compel the people to believe. O Men, the truth has come to you from your Lord. Whoever wills may be guided by it; whoever does not will, may not.]<sup>55</sup>

The freedom of choice in Islam is basic ingredient of conversion because conversion by force, coercion and interference is null and void to the subject, and a prosecutable crime for the da'iyah, <sup>56</sup> Muhammad Asad explains the terminology dîn and clarified: "The term dîn denotes both the contents of and compliance with a morally binding law; consequently, it signifies 'religions in the widest sense of this term, extending over all that pertains to its doctrinal contents and their practical implications as well as to man's attitude towards the object of his worship, thus comprising also the concept of faith "religious law" or moral law.. depends on the

context in which this term is used. On the strength of above categorical prohibition of coercion (*ikrâh*) in any thing that pertains to faith or religion, all Islamic Jurists (fuqaha) without any exception, hold that forcible conversion is under all circumstances null and void, and that any attempt at coercing a non-believer to accept the faith of Islam is grievous sin: a verdict which disposes of the widespread fallacy that Islam places before the unbelievers the alternative of "conversion or sword"."

The earlier commentators of the Qur'an provide the perceived historical circumstances in which the verse 'no compulsion'58 was revealed. They relate the verse to a custom said to have been common among Arab women of Madina in the pre-Islamic period. Women whose children tended to die in infancy, or who bore only one child (miglât)<sup>59</sup> used to vow that if a child is born to them and survives, they would make him a Jew and let him live among the Jews in order to ensure his long life. When Islam came into being, consequently, some of these children lived with the Jews. During the expulsion of Jews form Medina, the Ansâr attempted to prevent the expulsion of their off springs. They argued that in the Jahiliyya they had caused their children to adopt Judaism because they thought that this religion was better than their heirs: now that Allah has honoured them with Islam, they wanted to force their sons to embrace the new faith, so that they be permitted to stay in Medina with their biological parents. When they communicated their intentions to the Prophet Muhammad, he did not respond at first: then the verse in question was revealed, giving a clear, and negative, response to the request. Therefore, when the Banû Nadîr were expelled from Medina by the Prophet, their sons were given the choice to embrace Islam and stay, or to retain their adopted Jewish faith and leave the city with other Jews. No compulsion was practiced against those who chose the latter alternative. A similar tradition is related about Ansârî children who were suckled by the women of Banû Qurayza. 60

According to an other tradition, the verse was revealed in connection with a certain Ansârî called Hasayn (or Abû al- Hasayn) whose two sons were converted to Christianity by Byzantine merchants who came to sell their goods in Medina. 61 Their father asked the Prophet to pursue them and bring them back to Islam. On this occasion these verses revealed. It is also reported that the verses revealed when an Ansârî man became frustrated after the failure of his attempt to force his black slave to embrace Islam.<sup>62</sup> Umer b. Khattâb is reported to have interpreted and implemented in a similar manner. He offered to his mamlûk (or mawlâ) Wasaq al-Rûmî to become his assistant in the administration after embracing Islam. He refused to embrace Islam and Umer left him alone, invoking these verses of Qur'an. Similar was his reaction when an old Christian woman refused to convert to Islam at his behest. 63 Tunisian scholar, Ibn Ishûr maintains that Jihâd with the purpose of conversion was enjoined only in the earliest period of Islam. In contradiction to the traditional commentaries, which consider that Our'anic verse no.2:256 is abrogated, he maintains that this Our'anic verse revealed late. It was revealed in his view, after the conquest of Mecca. Consequently, it is not abrogated. On the contrary it is itself abrogating Qur'anic verses and Prophetic traditions according to which Jîhad was designed to bring about conversion. Since this revelation

has changed the purpose of Jihad, its aim is now to expend the rule of Islam and induce the infidels to accept its dominion by the contracts of dhimma. He feels that the new situation is reflected in verse no. 9:29, where the unbelievers are required to submit and pay Jizya, but not to embrace Islam. Ibn Ishûr also maintains, again in contradiction to the majority of the opinions, that verse no 9:29 abrogated verse no. 9:73 which does not mention the payment of jizya and could be understood as enjoining jîhad for the purpose of conversion. 64A similar view is expressed by al-Qâsmî who reaches the conclusion the 'sword of jihad', which is legitimate in Islam, is not used to force people to embrace the (Islam) religion, but to protect the Da'wah and to ensure obedience to the just rule and government of Islam.65 In explanation of this verse, Hasan al-Basrî says, 'The people of the Book are not to be coerced in to Islam. '66In the light of this verse it can be concluded that the dhimmis are not to be forced to embrace Islam if they agree to pay the Jizya or the Kharâj. If they choose to ignore the truth of Islam after it made clear to them, God will take care of their punishment in the hereafter, but no religious coercion is practiced against them on earth. <sup>67</sup> Muslim jurists have rejected the validity of forcible conversion to Islam. According to Abû Hanîfa, al-Shâfî and Ibn Qudâmah, if some one acts against this principle and illegitimately forces a dhimmî or a musta'min to embrace Islam, the latter's conversion is not valid unless he remains a Muslim voluntarily after the coercive force ceased. This opinion has practical significance: if a person was forcibly converted to Islam and later reverted to his former religion, he is not considered an apostate and may not be killed. Imam Muhammad bin al-Hassan Al-Shaybâni, on the other hand, maintains that such a person is "outwardly" (fi al-zâhir) considered a Muslim and ought to be killed if he leaves Islam. 68 However, Ibn al-Arabî derives that the verse only forbids forcing people to believe in falsehood; to force them to believe in the truth is a legitimate part of religion.<sup>69</sup>

Above discussion show that 'no compulsion in faith' is an established Islamic rule that was practiced by the Muslims during their period of rise and power. Islamic tradition of no coercion in faith is essence of interfaith dialogue. Any attempt of conversion through dialogue will lead it to disaster. Participants of dialogue must show their commitment that their participation in it is not for the purpose of conversion or proselytization. Any success of dialogue will totally depend on its adherence with the principle of liberty of choice in faith.

### V- Tolerance and Respect

Islam as a terminology is derived from the root words sîlm and salâmah. It means surrendering, guiding to peace and contentment, and establishing security and accord. These principles permeate the lives of Muslims. When Muslims stand to pray, they cut their connection with this world, turning to Lord in faith and obedience, and standing at attention in His presence. Completing the prayer, as if they were returning back to life, they greet those on their right and left by wishing peace: "Remain safe and in peace". With a wish for safety and security, peace and contentment, they return to ordinary world once again. Greeting and wishing safety and security for others is considered one of the most beneficial acts

in Islam. When asked which act in Islam is the most Beneficial, the Prophet (Peace be upon him) replied. (Feeding others and greeting those you know and those you do not know.)<sup>71</sup>

In the most period of Islamic history, Muslims wielded political power and were in the position to accord (or deny) tolerance to others. In an interesting episode, it is however significant to point out that the earliest manner in which religious intolerance manifested itself in Islamic history was the religious persecution faced by Muslims in Mecca before the hijra. In a certain sense, the twelve years between 610 and 622 in Islam can be compared to the first three centuries of the Christian history. Though the suffering of these early Muslims for their faith lasted only for a short period of time and gained only limited importance in the Islamic ethos, an analysis of the question of religious tolerance in Islam cannot be completed without some reference to this nascent period of Islamic history. 72 It is however observed that the non-Muslim communities living under Islamic rule experience for less expulsion and persecution than Jews, or deviant Christians, living under medieval Christendom. 73 After the establishment of strong state, Muslims were used to accept and protect Jewish subject, allowing them to worship freely in their synagogues and to judge themselves by their own laws. When the Jews of Europe suffered Christian persecution, it was often to Muslim countries that they fled for safety.<sup>74</sup>

Muslims are a faith based community: believing and belonging to the community (ummah) go hand in hand. Its earthly objective is to establish a cohesive, human and just social order. It aims to create a society where the individual and the society are under an obligation to enjoin good and forbid evil. Differences of belief are seen in Islamic belief as part of God's plan. The abolition of such differences is not the purpose of the Islam nor is the Prophet Muhammad was sent for that purpose. Al-Qur'ân also emphasizes that such differences do not suggest that their origin is different, rather it emphasises that human beings have a common spirituality and morality. The differences on the bases of religions are infect diversities of human choice because God has given them the freedom of choice: [If it had been your Lord's will, they would all have believed –all who are on earth Will you then compel people against their wills to believe.]

Muslims have enough theological resources to redefine their position in the contemporary world. A society based on inter religious dependence, tolerance and respect can be built so that those involved, Muslims or otherwise, can feel to engage and participate fully in the society that they are living in.<sup>78</sup>

On the bases of recognition of religious diversity in Islam, Muslim scholars suggest tolerance and dialogue as alternatives of clash and conflicts. Tolerance in the opinion of Muhammad Fethullah Gülen is a term that is some times used synonymous to mercy, generosity or forbearance. This is most essential element of moral system; it is a very important source of spiritual discipline and a celestial virtue of perfect people. <sup>79</sup>The Prophet (upon him be peace and blessings), defined a true Muslim as one who harms no one with his/ her words and actions, and who is the most trustworthy representative

of universal peace.<sup>80</sup> Al-Qur'ân always accepts forgiveness and tolerance as basic principle, so much so that the servants of 'All-Merciful' are introduced in the following manner:[And the servants of (God) the All-Merciful are those who move on the earth humility and when the ignorant address them they say Peace.]<sup>81</sup> [When they meet hollow words or unseemly behaviour, they pass them by with dignity'.]<sup>82</sup> [And when they hear vain talk, they turn away there from and say: "To us our deeds and to you yours'.]<sup>83</sup>

The general gist of these verses is that when those who have been favoured with true servant-hood to God encounter meaningless and ugly words or behaviour they say nothing unbecoming, but rather pass by in a dignified manner. In short: 'Everyone acts according to his own disposition'84 and thus displays his or her own character. The character of heroes of tolerance is gentleness consideration. Holy Prophet (the pride of the humanity, peace and blessing be upon him) is example for Muslims in dealing with issues related to interfaith tolerance and respect. This ideal personality lives in an orbit of forgiveness and forbearance. He even behaved such a manner towards Abû Sufyan, who left no stone untouched in enmity of the Muslims throughout his lifetime. During the conquest of Makka, even though Abû Sufyan still was not sure about his conversion to Islam, The Messenger said: (Those who take refuge in Abû Sufyan's house are safe, just as those who take refuge in the Kaaba are safe). Thus, in respect of providing refuge and safety, Abu Sufyan's house was mentioned alongside Ka'ba. 85 After narrating this event Gülen observes 'In my humble opinion, such tolerance was more valuable than if tons of gold have been given to Abû Sufyan, a man in his seventies, in whom egoism and chieftainship had become ingrained.'86

Forgiveness and tolerance have been given great importance in the messages of all the prophets particularly in the message of Prophet Muhammad. In addition to being commanded to take tolerance and to use dialogue as his bases while performing his duties, the prophet was directed to those aspects in which he had things in common with the People of the Book (Jews and Christians)

[Say: "O people of the Book! Come to common terms as between us and you: that We worship none but God; that we speculate no partner with him; that we take not some from among ourselves for Lords other than God'.]87

Tolerance and genuine interfaith dialogue are not simply pleasant ideals that will be fulfilled in some future paradise, but is some thing at the core of what it is to be done by the Muslim in the here and now. 88 Turkish Scholar Muhammad Fethullah Gülen evaluates reasons of awkwardness and says: In countries rife with corruption, intolerance and mercilessness such things as freedom of thought, polite criticism, and the exchange of ideas according to norms of equity and fair debate is absent; It would be meaningless to talk of the results of logic and inspiration. 89 He asked the Muslims to look into the message of Al-Qur'ân and Sûnnah where tolerance and mercy are inbuilt human values. Allah Almighty commanded to the hearts filled with belief and love to behave forgiveness and tolerance, even to those who do not believe in the after

life:[Tell those who believe to forgive those who do not look forward to the days of God: It is for Him to recompense each people according to what they have earned.]<sup>90</sup>

Those who consider themselves addressed by these verses, all devotees of love who dream of becoming true servants of God merely because they are human beings, those who have declared their faith and thereby become Muslims and performed the mandated religious duties, must behave with tolerance and forbearance and expect nothing from other people. 91Gülen feels that dialogue, tolerance and openness are demonstrated in the all embracing nature or universality of Islam. He mentions verse which states [peace is good]. 92 The verse does not necessitate its being particular to certain event, meaning and framework. The rule is general. He questions? Does not the root of noun "Islam" express soundness, surrender, peace, safety, and trust? Then it is not possible for us to be true Muslims without fully representing and establishing these characteristics. In addition to this underlying the meaning of this sacred name is an essence that incorporates embracing all and approaching everything with love.

Milko Youroukov proposes tolerance as solution to the problem of extreme fundamentalism. For the adherence of interfaith dialogue, in his words, tolerance should become a basic criterion to judge attitudes toward one an other and toward others respective religions.<sup>93</sup>

On the other hand, Muhammad Tâlbî feels that the problem of fundamentalism could be over come by willingness to listen to others and certain amount of openness, respect, and humility. He associates tolerance with the medieval mentality; at that time it represents a certain degree of progress. He quotes that Roberts's dictionary defines it as the fact of not forbidding or requiring, although it would be possible to do so. Therefore, he thinks, tolerance is not a right .It is an act of pure indulgence by some one in a dominating position. It implies inferiorities and condemnation. We tolerate error, although we are entitled to prohibit it on the name of truth. What is tolerated is perceived as evil that cannot be extirpated except at the price of greater evil. To tolerate this evil is to put up with it temporarily and unwillingly, as an act pass charity with a certain condescension dictated by a benevolent superiority. Respect, instead, is a right and presupposes the complete and absolute equality of the partners. He concludes that only respect can guarantee the dignity of all. In respect there is neither inferior nor superior. In tolerance there is the one who tolerated, at a higher level, and the one who is tolerated, at a lower level, while this disparity is eliminated in respect.<sup>94</sup>

Importance of tolerance or respect, as suggested by Muhammad al-Tâlbî, as an alternative of conflict and clash is essential element for conduct of interfaith dialogue. Those who hate each other can never entered in meaningful dialogue. Respect of those who are not agreeing with us is from ethics which guides the conduct of participants of interfaith activities. Tolerance in the meaning of respect for others can teach us how to disagree in an agreeable manner. Muslims were tolerant throughout the history and they were successful in convening the message of Islam in peaceful manners to the world. This was reason of spread of Islam. Cotemporary Muslims should also learn this

from their history so that they can provide a chance to the contemporary human beings to understand what Islam is al about.

### VI- Rules to Regulate the Conduct of Interfaith Dialogue

Legitimacy of religious diversity in Islam, freedom of choice of faith, mutual respect and tolerance for the others provide foundations on which interfaith dialogue can be conducted. These are crucial as well as essential elements without which no interfaith dialogue can proceed. Any frame work of interfaith dialogue must have these essential elements which have been clearly inbuilt in the rulings of al-Sharî'a al-Islâmiyyah. These are theological foundations of interfaith relations in Islam and other participants of interfaith dialogue can also take benefit from these. Along with these fundamentals of frame work of interfaith dialogue some other important principles of conduct of interfaith dialogue are also very important to facilitate the participants of interfaith dialogue. These principles are not extensively derived from al-Sharî'a but at the same time are not contradictory to it. Some of these principles are as under:

#### Sincere Preparedness and Freedom of Expression

Tâlbî states clearly that dialogue should not be looked upon as 'art of compromise'. He demands in it sincerity and freedom of expression, with out hostility. He fears that the lack of equal partners in dialogue and unequal preparedness could be dangerous for success of dialogue. He suggests that our hopes should not anchor themselves on convergence of our faith and the colloquia that we organize, but rather we should have faith in the creator. 95He feels that the problem of historical risks can be approached through our respective historical traditions. He argues: 'today we live in a situation where *Dhimmi* no longer exists. It should become imperative and absolutely in dispensable to shelve this notion in the cupboard of history.' This, he contends, is possible from an Islamic point of view. 96? Monika Konrad Hellwig suggests that any genuine dialogue depends on the willingness of some scholars and religious representatives to achieve a psychological distance from historical and practical stumbling blocks, by willingness to consider not the achievements of the other parties but the aims and desires intrinsic in the religious position of each. She observes, habitually each group evaluates its own position by its ideals and the position of the others by their performance. From this nothing but further prejudice and failure of understanding can arise. 97 Internal dialogue before participation in interfaith dialogue could provide sound opportunity of preparedness. This kind of internal dialogue can be used for making appropriate strategy and the participants can enrich their arguments. She feels that only those who can critically undergo an internal dialogue are seriously ready for dialogue with others.98

## Ascending from Temptation of Proselytization

Whoever believes in a truth also has the tendency to communicate it. Something, which is quite normal but Tâlbî, warns that it should not be a 'mission' conceived of as one-way traffic. He detects the same tendency amongst Muslims too. This, he argues,

creates difficulties where one partner in dialogue accuses the other of using less than honourable means'. He suggests that holding 'some colloquia with the purpose of defining the deontology respectful of the freedom of the other respectful of God and respectful of human rights' is essential.<sup>99</sup> The core of dialogue, Nasr suggests, 'is that if you want to talk to an other person and get meaningful result, you must see what he is, right now, in himself, not what you would like him to be in order for you to talk to him'. 100

#### Loyalty with Faith

The participants of dialogue are representatives of their community. Their participation can be fruitful only if they represent mainstream ideas of their religion. In case of doubt in their loyalty with their religious traditions, their contribution will be fake and fruitless. Jewish scholar?Zalman M. Schachter observes that there is a myth, begotten by the market place and parliament, that the individuals involved in the dialogue will have power given to them to change the thinking of the faithful of their own community. He stresses that his community has given him no such power. He acknowledges 'If I go too far out, I will be repudiated by my own community.' Therefore he warns those dialoguers who cross the limits prescribed by their communities.<sup>101</sup> ?

#### **Search of Points of Agreement**

The dialogue can be started on firm grounds, which should be agreed upon by the participants. This basic common ground is what both sides take for granted: the myth, or what we might call the rule of the game. Scholars are trying to find common grounds on which dialogue could be initiated. For example the life of Jesus is controversial issue between Muslims and Christians but both are agreed that he was the son of virgin Marry. The matter of crucified is point of disagreement. Hossein Nasr suggested that this kind of issues could be settled down with the use of traditional epistemology. In his view, this may provide a solution. One could say he remarks, 'that such a major cosmic event as the end of the earthly life of Christ could in fact be 'seen' and 'known' in more than one way, and that it is God's will that Christianity should be given to 'see' that in one way and Islam in an other.' 103

Universal truth could be an other point of agreement. Nasr argues that truth comes before peace and peace follows from the truth. <sup>104</sup>Refering to the saying of Hans Küng 'There will be no peace among the people of this world without peace among the world religions'. <sup>105</sup> Nasr appreciates that Küng has 'taken a step toward the understanding of Islam,' a step further than various Christian theologians, both Catholics and Protestants, before him. Yet he finds that theological problems remain the same. Dialogue has not yet crossed the boundaries in more than goodwill or good gesture. The theological issues-the Prophet, revelation, God and his mercy, history, Christology –remain under the constraint of 'polite diplomacy'. He contends that even today, 'with all the platitude, diplomatic declarations, and even humanitarian gestures towards Islam, and even in the Vatican declarations of 1962, the Prophet of Islam is always left aside'. <sup>106</sup>He emphasizes that the relation of the Prophet to Qur'ân is central. Describing

the various views within Islam, he finds that 'the Qur'ân as the word of God be regarded at the same time as the word of the human Prophet.' Nasr describes, one cannot overlook the beliefs of a billion Muslims concerning the nature of the Qur'ân and its relation to the Prophet'. Furthermore,' non-Islamic western analysis based on the separation between the Qur'ân and its traditional commentaries over the centuries is not going to help dialogue with Muslims, simply because the development of various aspects of the traditions throughout the centuries is based upon the Qur'ân.<sup>107</sup>

All major religious traditions have a concept of God. They may differ in His characteristics but they are agreed on His existing. All religious scriptures has witnessed on his presence. This agreement on the existence of God can be a base of dialogue between the followers of different religious traditions. All followers of the religions are believers of God too. They share with each other in spirituality and could ready to cooperate with each other in this regard. These feelings can be qualified into a tool for creating more religious tolerance and respect for the followers of other traditions. Therefore, as Alexander Andonov proposed, it is need of time that we should look for ontological common ground on the bases of which we could understand each other and transfer meanings among Christians, Muslims and unbelievers. He further says that I believe this common ground is the ontological subject ness<sup>108</sup> of all living creatures.<sup>109</sup>

Other ground for dialogue, identified by Jay Newman, is trans -cultural values. He advances the hypothesis that 'there are some abstracts, basic trans-cultural values' and that 'almost all known societies are built upon a foundation of a limited number' of such values. He argues that those basic trans-cultural values 'are essentially ends and people in different religious or political or ethnic groups disagree as to what the appropriate means to these ends are.'110 Newman further reasons that if there were no trans-culture values, then we would be left with radical ethical relativism and an empty concept of civilization. But if there are universal ethical termini, no matter how abstract... then intercultural dialogue on ethical question is possible, and we can learn from people in other societies about ways of more rapidly realizing common ideals.<sup>111</sup> From an ontological perspective, people-just like all living creatures-are, to a certain extent, a self –creating reality in the sense that they are responsible for their own lives. They build their own lives since this is a process *sui generis and* no one can replace them, no matter how skilful s/he is or how much s/he wants to. People, just like all living creatures, must do their own breathing, eating, growing, etc. Needless to say, people are different from animals. They are producers. They have a particular way of life and can invent a new one. This is an ontological fact. Trans-cultural values are arguably easier to identify from the perspective of this philosophical idea. The problem is to what extent a particular religion respects this basic ontological reality of humankind. 112

Monika Konrad Hellwig (Roman Catholic) suggests that salvation can be another common point of agreement for dialogue. However she thinks that dialogue concerning the meanings of salvation cannot and does not take place in a vacuum. It assumes the meaning of some common terms and understandings and the need to explain some

unique terms. <sup>113</sup>In her opinion, Justice on a grand social scale is also a starting point of dialogue. This common base seems to offer very clear grounds for dialogue among religious traditions on matter of social justice and the relief of large-scale human suffering and deprivation. At least in theory, it offers a basis for meaningful dialogue in matters as thorny and urgent as colonial oppression, racial oppression, and remnants of slave trading, the state of Israel, the plight of the Palestinians, various liberation struggles, societal role restrictions on women, deprivation of civil rights of certain groups, and so forth. <sup>114</sup>

Hellwig Monika feels that the notion of holiness in religious scared books particularly revealed books like Qur'an and Bible are not too far away from each other. There are few conversations in the universe as deeply satisfying to the heart as the dialogue of the devout. She realises that such dialogue took place mostly among the people of each religion separately. If this profound sharing were to take place between zaddik, saint, and dervish, monk, murid, and Hasid, we would have a model of what one of the highest form of conversation could be. She argues that one's own tradition may lack a certain way, approach, attitude, or advice that another tradition has deeply fostered. She suggests that in the literature, in retreats and workshops, and by attendance at worship with other, Christian and Jews can learn about *Zikr*; Muslims and Jews can learn from the stately rising and abating rhythm of the Mass; both Christian and Muslims can learn much from Sabbat for their own holy resting and praying.<sup>115</sup>

#### Conclusion

Interfaith Dialogue is a tool of discovering the truth through the conversation between the representatives of different religions with the aim of developing greater understanding and finding a base for greater cooperation. It removes barriers and increases the opportunity of free exchange of ideas, which can be beneficial to all human beings. Frame work of interfaith dialogue in al-Sharî'a al-Islamîya is based on recognition of religious diversity, freedom of choice in faith and tolerance and mutual respect among the world religions. Religious diversity in al-Sharî'a al-Islamîya is founded on the belief that the core of the massages of all the prophets and messengers was the submission to God in the light of guidance communicated by the prophets. Islam accepts world religions on three levels i.e. humanism, universalism of revelation and its identification with historical revelation of Judaism and Christianity. Concept of religious diversity in al-Sharî'a al-Islamîya proves that religions are sharing with each other in essence but its figurizations and expressions are different. Integration of origin of all religions is a reality which has been witnessed by humanity throughout the history it is therefore appropriate for human beings, instead of fighting against each other, to discover their transcendent and divine roots in world religions. It can help us to understand the faith of other people, without weakening our won.

The establishment of the principle 'no compulsion in faith' in al-Sharî'a al-Islamîya is a result of recognition of religious diversity. The freedom of choice is basic ingredient

of conviction in al-Sharî'a al-Islamîya because Muslim jurists are agreed that conversion by force, coercion and interference is null and void. Non Muslims can be invited to understand Islam through persuasions with all evidences but any attempt at coercing them to accept the faith of Islam is categorically prohibited because many Muslim jurists have rejected the validity of forcible conversion to Islam. Islamic tradition of no coercion in faith is essence of framework of interfaith dialogue.

Freedom of choice is nothing without tolerance and mutual respect between the adherents of world religions. Tolerance is some times used synonymous to mercy, generosity or forbearance. This is most essential element of moral system; it is a very important source of spiritual discipline and a celestial virtue of perfect people. Tolerance and openness are demonstrated in the all embracing nature or universality of Islam because it denotes soundness, surrender, peace, safety, and trust.

The framework of interfaith dialogue developed on religious diversity, no compulsion in choice of faith and tolerance requires that if you want to talk to an other person and get meaningful result, you must see what he is, right now, in him, not what you would like him to be in order for you to talk to him. It also needs sincerity and freedom of expression, with out hostility. Lack of equal partners in dialogue and unequal preparedness could be dangerous for success of dialogue. Therefore all participants have to prepare themselves properly for it. Intra Muslim dialogue, before participation in interfaith dialogue, could provide sound opportunity of preparedness to them. This kind of internal dialogue can also be useful for them to make appropriate strategy. No interfaith dialogue can exist without adherence to a faith therefore participants of dialogue must be loyal to their faiths. In case of doubt in their loyalty with their religious tradition, their contribution will be fake and fruitless.

Present movement of interfaith Dialogue has not yet crossed the boundaries in more than goodwill or good gesture. Muslims are still not participating in it actively. The political clashes between Muslims and Islam phobia in West and USA are reasons of mistrust of Muslims on dialogue. The theological issues such as Prophet, revelation, God and his mercy, history, Christology –remain under the constraint of 'polite diplomacy'. It is therefore appropriate that like Hans Küng West should go forward to wards recognition of Islam, its prophet and Qur'an as Muslims already confirmed divine nature of Christianity and Judaism.

The frame work proposed in this study obviously is not point at which dialogue might be expected to begin, but neither it may be categorically ruled out as possible area of dialogue. The self interest and mutual distrust of power groups may pose almost insurmountable obstacles, but the conduct of dialogue on the bases of common issue such as divine demand for social justice can be a substitute of 'Clash of Civilizations'. Dialogue is the hope for saving the world from conflicts therefore it is duty of the followers of the world religions particularly Muslims to use it as tool of healing and reconciliation among the human beings.

#### References

- 1. Gottlob Schrenk, *Theological Dictionary of the New Testament* (Ed.) Gergard friedrich et al , (trans.) Geoffrey Bromiley,(Grand Rapids, MI,WM.B.Eermans Publishing Company, 1974),p.2/93.
- Simon Harunblower and Antony Spawforth (edi.), *The Oxford Classical Dictionary* (New York, Oxford University Press, 3rd Edition, 1996), p.462; Milko Youroukov, 'Dialogue Between Religious Traditions as a Barrier against cases of Extreme Religious Fundamentalism,' in Plamen Makariev (ed.), *Islam and Christian Cultures: Conflict or Dialogue* (Washington, D.C.: Council for Research in Values and Philosophy, 2001), p.59,75.
- 3. Gottlob Schrenk, op. cit.,p.94
- 4. Acts 17:17
- 5. Vjekoslav Bajsic, 'The Significance and problems of Dialogue Today,' *Journal of Ecumenical Studies*, Vol. 9, (1972), p.36.
- 6. Encyclopedic Dictionary of Religion, (ed.) Paul Kenin Meagher, Sister Consudo SSJ, etc. (Washingtion, D.C., Corpus Publications. 19780, vol.F-N, p.1820.
- 7. Leonard Swidler, 'The Dialogue Decalogue: Ground Rules for Interreligious Dialogue,' *Journal of Ecumenical Studies*, Vol. 20, (1983), p.1.
- 8. Ibn Manzoor, *Lîsân Al Arab*, (ed.) Yousaf al khiyat (Beirut, Dar Al Jil wa dar Lisan al Arab, 1988), p. 1/720.
- 9. See Al Qur'an 4:109; 11:32; 40:5; 22:68; 29:46.
- 10. Ibn Manzoor, op. cit., p. 4/1144.
- 11. Ahmed Raza, Muajam mattan al lughaht (Beirut, Dar Maktabahat al hiyat, 1959), p.4/468; Wahawah Zuhaily, Al mufawazat Fil Islam, Journal Faculty of Islamic Studies, U.A.E, NO.7, 1993, P.32.
- 12. Proceedings of International Seminar on Negotiation, (Al Riyadh, Ministry of Foreign Affairs, Kingdom of Saudi Arabia, 1993),p.16.
- 13. Al Qur'ân has used different root forms of this terminology on several places, see 18:34,37; 58:1; 55:72; 56:22.
- 14. Ibn Manzoor, op., cit., p.3/162.
- 15. See George Percy Badger D.C.l, *An English Arabic Lexicon* (London, Kegan Paul & co, 1881),p.235.
- 16. Mohammed Tâlbî, 'Islamo -Christian Encounter Today: Some Principles', MECC Perspective, No.4/5(July-August 1985) p.10.
- 17. Mohammed Tâlbî, 'Islam and Dialogue: Some Reflection on a Current Topic', in R. Rousseau, (ed.), *Christianity and Islam: The Struggling Dialogue* (Scranton: Ridge Row Press, 1985), p.45.
- 18. Ataullah Siddiqui , 'Christian-Muslim Dialogue in the Twentieth Century', (Macmillan Press Ltd, London, 1997), p.155.
- 19. Longman Dictionary of Contemporary English, (Longman group, 1978), p.301-302.
- 20. Ataullah Siddiqui, op. cit., p. 125.
- 21. Ibid.,158-159.

- 22. Francis Fukuyama, *The End Of History And The Last Man* (London: Hamish Mamilton, 1992.)
- 23. Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order (Simon & Schuster, London, 1996)
- 24. Yuri Pochta, 'Clash of Civilizations or Restorying Mankind,' Plamen Makariev (ed.) *Islamic and Christian Cultures: Conflict or Dialogue, Bulgarian Philosophical Studies* (U.S.A: The Council for research in Values and Philosophy, 2001),p.107.
- 25. Vjekoslav Bajsic, 'The Significance and Problems of Dialogue Today,' *Journal of Ecumenical Studies*, Vol. 9, (1972) p.33.
- 26. Muhammad Tâlbî, 'Islam and Dialogue: Some Reflections on a Current Topic', Op.cit., p.65.
- 27. Ibid.,p.66.
- 28. Ibid.,p.70.
- 29. Ataullah Siddiqui, op. cit., p. 126.
- 30. Wilfred Smith, *The meaning and end of Religion: A New approach to the Religious traditions of Mankind*.1963),p.14.
- 31. Leonard Swidler, 'Interreligious and Interideological Dialogue: The Matrix for All Systematic Reflection Today' in *Towards a universal Theology of Religions*, op. cit., p. 12.
- 32. Milko Youroukov,op.cit.,p.67.
- 33. Monika Konrad Hellwig, 'Bases and Boundaries for Interfaith Dialogue: A Christian viewpoint', *Journal of Ecumenical Studies*, vol. 14, (1977), p. 430.
- 34. See Al Qur'ân 2:127-133; 3:51-52,84; 6:161-163; 10:83-84 and 90.
- 35. In the 95th chapter (*Surah*) of Qur'ân word *tin* (Fig) is mentioned as a symbol of Prophet. Manazir Ahsan Gilani, a famous Indian scholar explores that the followers of Buddha unanimously believe that he received *nirvana*, the first revelation, under a wild fig tree. He considers that the mentioning of Fig at the start of *Surah tin* is a subtle way of mentioning Buddhism in Qur'ân. See Hamidullah Muhammad, *Emergence of Islam* (Islamabad: Islamic Research Institute, 1999), p.203.
- 36. Al Qur'ân 35:24.
- 37. Ismail Raji al-Faruqi, 'Rights of non-Muslims under Islam', In Ismail Raji al-Faruqui Islam and Other Faiths edited by Ataullah Siddiqui (Leicester: The Islamic Foundation Mark field Conference Center, 1998), p. 284.
- 38. Al-Bukhârî, al- *Jâmi al-Sahilil al- Bukhârî*, Bab Ma qila Fi Ulad al-Muslamin, Hadith No 1296.
- 39. Al- Our'ân 35:24.
- 40. Ibid., 16:36.
- 41. Ibid.,14:4.
- 42. Ibid.,4:64.
- 43. Ismail Raji al-Faruqi, 'Rights of non-Muslims under Islam', op.cit.,p.285.
- 44. Ibid.,p.286.
- 45. Al- Qur'ân 3:68.

- 46. Ibid., 3:64.
- 47. Ibid., 2:62.
- 48. Ismail Raji al-Faruqi, 'Islam in Great Asian Religions (New Yourk: Macmillan, 1975),p. 329.
- 49. Ismail Raji al-Faruqi, 'Rights of non-Muslims under Islam' op., cit., p.287.
- 50. Gülen Muhammad Fethullah, *Towards a Global Civilization of Love and Tolerance* (New Jersey: Light Publications, 2006), p. 74.
- 51. see Zeki Saritoprak and Sidney Griffith, 'Fethullah Gülen and the 'People of the Book': A Voice from Turkey for Interfaith Dialogue', *The Muslim World*, Vol. 95,No.3 July 2003,p.337.
- 52. Al- Qur'ân 2:256.
- 53. Ibid., 16:125.
- 54. Ibid., 39:41;10:108;27:92;6:104;34:50.
- 55. Ibid., 10:99,108.
- 56. Ismail Raji al-Faruqi, 'Rights of non-Muslims under Islam', op.cit.,p.291.
- 57. Muhammad Asad, *The Message of the Qur'ân* (translation and explanation) (Gibralter:Dar al-Andalus, 1980, 1984), p. 57-58, n. 249.
- 58. Al-Qur'ân:2:256.
- 59. For an explanation of this term, see Ibn Manzoor, op.cit.,,s.v. *miqlât*,p.2/72-73.
- 60. Tabarî,Muhammad b.Jarîr, *Jâmi 'al-bayân an ta'wîl ây al Qur'an*(Cairo,1954),p.3/14-16; Ibn al-Arabî al-Mâlikî, *Ahkâm al-Qur'an* (Beirut: Dâr al-ma 'rifa,n.d.),p.1/233; Qurtabî,Abu Abd Allah Muhammad b. Ahmed al \_ansârî, *al Jâmili –ahkâm al-Qur'an* (Beirut: Dâr al-fîkr,1993),p.3/256.
- 61. Tibirî, Jâmi al –bayân,p.3/15.
- 62. Tabrisî, Ahmed b. Ali, *Majma al-bayân fi tafsîr al Quran* (Beirut: Dâr al-fîkr wa Dâr al-Kitâb al-Lubnânî, 1954), p. 2/305.
- 63. Ibn Zanjawayhi Humayd, *Kitâb al- amwâl*, (Ed.) Shâkir Dhîb Fayyâd.(Riyadh: markaz al-malik faysal li-'buhûth wa al-dirâsât al-Islâmiyya,1986) p.1/145.
- 64. Ibn İshûr, Muhammad Tahir, *Tafsîr al-Tahrîr wa al-tanw*îr (Tunis: al- Dâr al-Tûnisiyya li-'l-nashr, 1973), p.3/26.
- 65. al-Qâsmî, Jamâl al-Dîn , Mahsin al-ta'wil, (Cairo: Dâr Ihyâ al-Kutub al-arabiyya,1957)p.3/665.
- 66. Sa 'id b. Mansûr ,Sunan,p.3/961.
- 67. Tibirî, *Jâmi al –bayân*,p.3/16; Ibn al-Arabî, *Ahkâm al-Qur'an* (Beirut: Dâr al-ma 'rifa,n.d.),p.1/233.
- 68. Ibn Qudâmah, al-Mughanî (Cairo: Dâr al-manâr, 1367A.H), p.8/144.
- 69. Ibn al-Arabî, op.cit.,p.1/233-134.
- 70. Ibn Manzoor, op.cit., Salama
- 71. Abû Dâwûd, *Al-Sunnan*, Kîtab al-Adâb, Hadîth No. 142.
- 72. Friedmann Yohanan, Tolerance and Coercion in Islam, Interfaith Relations in Muslim Tradition (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), p.87.
- 73. See B.Lews, The Jews of Islam, p. 12;Adam Mitz, al-Hadhâra al-Islâmiyyah (Cambridge Beirut: Dâr al-Kîtâb al-Arabî,1968)p.1/75-86.

- 74, Minou Reeves, Muhammad in Europe, (Uk: Garnet Publishing Limited, 2000), p.34.
- 75. See Al-Qur'ân., 3:104;110;9:71.
- 76. Ibid., 7:172,91:7-10.
- 77. Ibid., 10:99.
- 78. Ataullah Siddiqui, 'Believing and Belonging in a Pluralistic Society—Exploring Resources in Islamic Traditions', David A.Hait (Edi.) *Multi faith Briton* (London: O Books, 2002),p.23-25.
- 79. Gülen, Towards Global Civilization of Love & Tolerance, p. 33-34.
- 80. Al-Bukhari, Book 2, Hadith No.9.
- 81. Al-Qur'ân 25:63.
- 82. Ibid., 25:72.
- 83. Ibid., 28:55.
- 84. Ibid., 17:84.
- 85. Muslim, Al Jamiya al-Sahi, Kitab al-Jihad wal Siyer, Bab fateh Makkah, Hadith No.1780,p.3/1407.
- 86. Gülen, op.cit.,p.34.
- 87. Al-Qur'ân 3 :64.
- 88. Ali -nal and Alphonse Williams, *Advocate of Dialogue: Fethullah Gülen* (Fairfax: the Foundation, 2000), p. 193-194.
- 89. Gülen, op.cit.,p.35.
- 90. Al-Qur'ân 45:14.
- 91. Gülen, Towards a Global Civilization of Love and Tolerance, p.69-70.
- 92. Al-Qur'ân 4:128.
- 93. Milko Youroukov, op. cit., p.64.
- Mohammed Tâlbî, 'Possibilities and Conditions for a Better Understanding' op.,cit.,Vol. 25, 1988 p.180.
- 95. Mohammed Tâlbî, 'Islamo -Christian Encounter Today: Some Principles', MECC Perspective, No.4/5(July-August 1985)p.9.
- 96. Ibid., p. 10.
- 97. Monika Konrad Hellwig, 'Bases and Boundaries for Interfaith Dialogue: A Christian viewpoint', *Journal of Ecumenical Studies*, vol. 14, (1977), p. 426-7
- 98. Editorial note of *Journal of Ecumenical Studies*, Vol. 12, (1975), p.408.
- 99. Mohammed Talbi, 'Islamo -Christian Encounter Today: Some Principles' op.cit.,p.9.
- 100. The Muslim World, Vol.LXXVII, No. 2(April 1987),p.122.
- 101. Zalman M. Schachter, 'Bases and Boundaries of Jewish, Christian, and Moslem Dialogue,' *Journal of Ecumenical Studies*, vol. 14,1977,p.408.
- 102. Editorial note of *Journal of Ecumenical Studies*, Vol. 12, 1975 p.407-408.
- 103. Hossein Nasr, 'Comments on a Few Theological Issues in Islamic Christian Dialogue', in YZ Haddad and W. Haddad,(eds.,), *Christian Muslim Encounter* (Gainsville: University Press of Florida, 1995),p.464.
- 104. Hossein Nasr, 'A Muslim's Reflection on Hans Kung's, Studies in Comparative Religion, Vol.LXXVII, No.2 (April 1987), p.149.
- 105. Hans Küng, 'Christianity and the world religions', Paths of dialogue with

- Islam, Hinduism, and Buddhism (London: William Collins Sons & Co Ltd,1987),p. 443.
- 106. The Muslim world, vol. lxxvii, No.2 (April 1987)p.96.
- 107. Ibid.,p.99.
- 108. Subject ness: The ontological capacity of reality to self create and to advance self creation.
- 109. Alexander Andonov, 'Islam, Christianity and Unbelievers: ways of Mutuality,'in Plamen Makariev(edi.) *Islamic and Christian Cultures: Conflict or Dialogue, Bulgarian Philosophical Studies* (U.S.A The Council for research in Values and Philosophy, 2001), p.87.
- 110. Newman, Jay. *Foundations of Religious Tolerance* (University of Toronto Press, 1982), p.68.
- 111. Ibid.,p.69.
- 112. Alexander Andonov, po. cit., p.81-82.
- 113. Monika Konrad Hellwig, 'Bases and Boundaries for Interfaith Dialogue: A Christian viewpoint', *Journal of Ecumenical Studies*, vol. 14, 1977, p. 423.
- 114. Ibid.,424.
- 115. Ibid.,p.412.

# The Appearance of Rajaz in Arabic Poetry

#### Dr. Kemal Tuzcu\*

#### **Summary**

"Rajaz" is the name used for the short poems with a few couplets recited improsively on battlefields, in poetic repartees and daily life in Pre-Islamic Period. Rajaz, which means tremor and spasm, was used like meter of prosody in Islamic periods. The origin of rajaz is "saj" (rhymes without meter) and it is considered as initial stage of Arabic Poetry. As time passed, saj developed and turned into rajaz in simple meters. Mostly, it was not regarded as a poem because of some religious risks and its relationship with saj. Since it was considered as a type of folk poem, the poets of Pre-Islamic and Islamic periods did not give importance to rajaz.

Rajaz, which is one of the sixteen meters (bahr)<sup>1</sup> of prosody, is also a type verse. We see that this term used for the short poems with a few couplets and recited improvisely in daily life activities, on battlefields, while taking water from wells, on travelling or in similar situations is mostly used as a meter of prosody in the eighth century A.D.

The old Arabs named this meter as rajaz for the reason that they likened the structure of it to a kind of tremor seen on the camel which is an indispensible part of their daily lives.

In Lisânu'l Arab, rajaz means "a disease occuring in thighs of camels" and it is defined as "shaking of camel's legs for an hour when it wants to stand up and then calming down of it". The word of "ريخر", which is generally described as succesive movements and derived from the same root, means "he recited rajaz"; similarly, the word of "ترجز" which means "successively coming of thunder" means "it thundered". Some researchers make a connection between bahr of rajaz and the word of "الرحازة" by interpreting this word as "a means of equilibrium" or "tare" <sup>2</sup>. As a meter of prosody, rajaz is expressed as rhythmic tremor, rapidity and movement <sup>3</sup>.

<sup>\*</sup> Ankara University, Faculty of Letters, Department of Arabic, Ankara-Turkey

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bahr: 1: sea, 2: to cut ear of a camel. 3: width 4: a person who is generous and respected. As a literay term, the word of "bahr", which means "cutting" (shaqq), is used since each of these sixteen meters are produced from each other. (See. Muhammed al-Bâtil, "Bahru'r-Rajaz", Majallatu Câmi'ati'l-Malik Sau'ûd, VII/2, Riyâdh 1415/1995, 267-268).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A.Schaade, "Rajaz" ", *İA*, IX, 657,658-659 يقال رجزت الحمل إذا عدلت الرجازة See. *Sherhu't-Taysîr fi'l- 'Arûdh* Matbaatu'l- Âmira 1261, 42

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibn Manzûr, a.g.e, V, 349-353;

The poems recited in bahr of rajaz are named as "urjûza" (أرحوزة). The plural form of it is" arajeez" (أراحيز ). The Poet al-Kumait (death date 126/743) likened the sounds of a boiling caldron to" urjuze" and says 4: (al-Mutaqârib)

The bubling sounds of (that boiling caldron) resemble AslAm's urjûzes satirizing Gifâr.

The person who recites rajaz or urjûze is called rajeez "راحز" (singular male) and rajjâz "رخانة" (singular male) rujjâz "زخانة" (plural male) and rajjâzah "رخانة" (singular female). Another reason why rajaz is called rajaz is that when the camel suffering from this tremor disease it lifts its trembling leg up and stands on its other three legs at the moment of tremor. Most of it is "mashtûr", namely rajaz considered to be used on trimeter is resembled the camel standing on its three legs. The lines below by al-Ra'i (death date 90/708) describing stones put on the fire in the shape of trivet throw light on this situation 7: (at-Tawîl)

The three thrown over the fire and the bubbling sounds of a big caldron were released.

# 1. THE APPEARANCE OF RAJAZ AS A TYPE OF VERSE 1.1. Rajaz and Saj<sup>8</sup>:

Even literary critics of today try to find out what kind of connection between the types of lines written in prose and written in verse there is; some of them have concluded that the Arabic Poetry has gained its form after completing the stages of prose without meter, prose with saj, rajaz and qasîdah<sup>9</sup>. On the other hand, some others have made a relationship between poetry and music claiming that the poetry is much older than the prose; they have also said that the poetry and the prose appeared as entirely different styles expression.

Ibn Rashîq (death date 456/1063) stated that at first the words had been totally written in prose and then the Arabs invented the types prosody in order to pass their morality, traditions, customs, stoutheartedness, bravery, courage and

<sup>6</sup> Jalâluddîn al-Hanafî, *al-'Arûz: Tahzîbuhu wa İ'âdetu Tadvînuhu*, Baghdâd 1978, 645.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Abu'l-Faraj al-İsfahânî, *al-Aghânî* (Yay.'Ali Muhenna\_Samîr Câbir) Beirut 1986, I, 334; al-Jahiz, Abû 'Othmân 'Amr b. Bahr, *al-Bayân wa't-Tabyîn* (Tah. al-Muhâmî Fawzî 'Atvî), Beirut 1968, I, 325

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Halved

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> İbn Manzûr, *Ibid*, V, 350; In fact, there might have similarity between a camel standing on its three legs or the positions of Stones around fire and mashtûr rajaz being the original verse type since it consists of three lines. This shape resembles to the orthography of short rajazs belonging to the first period because two of three lines are written side by side while one of them is below.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Saj: Rhyming straight lines

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ode

generosity to the next generations; they also called them "poem" after these meters were matured and become widespread<sup>10</sup>.

It is easily understood from these statements of Ibn Rashîq that the writing was not widely used by the nomadic Arabs, who were transforming their information in the ways of oral tradition, and they discovered the poem in order to set their own values into the minds of new generations. It is rather difficult to save a prosaic expression than to save a poetic and rhythmic expression in a human mind. al-Jâhiz (death date 255/868) explained this difficulty of prosaic expression like in the following way: "The beautiful prosaic words said by the Arabs outnumber their beautiful poetic words. However, neither has one tenth of the prosaic words been preserved nor has one tenth of the poems been lost."

Due to this difficulty of prosaic expression, the prose without meter gradually started to be formed again with rhyme and rhythm and in this way the saj, which is the primitive form of the rajaz, appeared. The saj, whose literal meaning is "singing of a dove repeatedly and monotonously "as a literary term means" to recite verse-like lines with rhyme but without rhythm, <sup>12</sup>.

Brockelman clarified that the first artistic form expression was saj namely it was required to be non-rhythmic but rhyming, and that rajaz was derived from this saj which the oracles and the seers made some predictions; and that other bahrs were coming from the rajaz<sup>13</sup>. Goldziher had the same opinion with Brockelman and stated that saj was one of the ancient styles of expression, and it was older than qasîdahs and urjuzes; and also that rajaz was an improved form of saj<sup>14</sup>.

In his book named Târîkhu'l-Âdâbi'l-Lughati'l-'Arabiyye, Corcî Zaydân mentioned about his shared opinions with Ibn Rashîq. He expressed that the Arabs felt the need saj to pass their moral values and courage to the future generations by stating that they started the poetry with saj and supporting his idea by giving some saj examples of the oracles. He also added that these sajs were recited pleasantly with their correct rhymes<sup>15</sup>. The presence of the poems in the form of saj, rajaz and other bahrs seen in some expressions of various Arabic sources weakens the idea of that the poetry has completed many phases one of which is poem.

We see that the expressions with saj coming from Pre-Islamic Period mostly belong to the oracles. The soothsayers of Pre-Islamic Period, who claimed that they knew the things which would happen in the future, were answering the questions asked by their visitors. These questions supposed to be insprations and divine insprations, and also some information seen as possible signs of future events were being responded by these oracles indirectly but with a style which is full of both amazing and reliable implications consisting of various sajs. Sheqq Anmar and Satih

12 Ibn Manzûr, *Ibid*, VIII, 150

Abû 'Alî el-Hasan b. Rashîq el-Qayravânî, al-'Umde fi Sina'ati al-Shi'r wa Nakdihi (Tashih: Muhammed Badruddîn en-Na'sânî), Egypt 1907, I, 5

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> al-Jâhiz,*Ibid* I, 153

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Carl Brockelmann, *Târîkhu'l-Âdâbi'l-Arabî*, ('Abdulhalîm an-Najjâr ) Cairo 1959, I, 51; Reynold A. Nicholson, *A Literary History of The Arabs*, Cambridge 1956, 74

المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المالوي المال

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> al-Jâhiz ,*Ibid* I, 154; Georgy Zaidan, *Târîkhu Âdâbi'l-Lugâti'l-'Arabiyye*, Beirut 1983, I, 58

az-Zi'b'î were famous soothysayers of Pre-Islamic Period as well as the owners of the saj found in the sources<sup>16</sup>.

Both the oracles had interpreted the dream of Rabî'a b. Nasr al-Lakhmî, one of the ancient kings of old Yemen, with the same expressions by using them in a form of saj. When Sheqq and Satih's saj, which was asserted with almost the same words, is lined up one under the other a poetic appearance is achieved<sup>17</sup>.

"A fire you saw from the darkness To the soil of Sehmet it fell From it ate all the skulled."

When the saj, which was recited by 'Avf b. Rabî'a, the oracle of the Asad Tribe, after they had decided to kill Hucr b. 'Amr al-Kindî, the father of Imru'u'l-Qays (death date 545) who was their ancient master is written one under another the verse below is obtained<sup>18</sup>:

و الغلآبُ غيرُ المغلّبُ في الإبلِ كأتمّا ربربْ لا يقلَقُ رأسته الصخبْ هذه دمّه يَنْعبْ و هو غدا أولُ منْ يُسلبْ

"Ever conquering and never defeated Within the camels' herd employs Wars uproar never aches his head Now his blood shall flow Tomorrow first he will be killed"

The words above written one under the other closely resembles *al-Shi'ru al-Hurr* or *al-Qasîdah an-Nathriyya* which are still being discussed by contemporary critics of Arabic Literature.

After a short time, some of the oracles began to foretell their predictions about the future with lines in a style containing a mixture of saj-rajaz. When The Prophet Mohammed (PBUH) was called the oracle, Khatar b. Mâlik, who was requested for information about this topic, replied as follows<sup>19</sup>;

\_

<sup>16</sup> al-Jâhiz, *Ibid*, I, 190

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ibn Hishâm, *as-Sîratu'n-Nabawiyya* (Publisher: Mustafâ as-Sakâ'- Ibrâhîm al-Abyârî,

<sup>&#</sup>x27;Abdulhafîz esh-Shalbî ). I, 16; İsmâ'îl b. 'Omar b. Kathîr al-Kurâshî, Abu'l-Fidâ', al-Bidâya wa' n-Nihâye,II, 62; It is reported like this: جمجمة وتهمة على التوالى ويقصد بالأولى فحمة والثانية بقعة من الأرض واقعة على ساحل البحر فأكلت منها كل ذات جمجمة . See. Ibnu'l- Ethîr, al-Kâmil fî't-Târîkh, Beirut 1995, I, 323

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> İbn Qutaibah, Muhammad 'Abdullah b. Muslim, *esh-Shi'ir wa'sh-Shu'arâ'*, Beirût 1412 /1991, 52

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibn Hajar al-Asqalânî, *al-Isâba fî Tamyîzi 's-Sahâba*, (Publisher. 'Alî Muhammad al-Bajâvî ) Beirût 1992 V, 690

"I swear upon the Ka'ba and its pillars that; it has been forbidden To seek news from the fierce genies or demons, because an exalted prophet With a lance, a clear proof and a book from the Almighty in this hand, has been sent."

While Ibn Hajar was accepting these lines as a mixture of rajaz and saj. Dr. Frolov working on this subject did not regarded them as the epitomise of saj<sup>20</sup>. Frolov evaluated these lines as rajaz with trimeter according to the prosody, and he also found some irregularities related to the meter in the frequent appearance of rajaz to be regarded as the most ancient form of poetic expression in various written sources shows that once upon a time, rajaz was widely used by the old Arabic communities. It is quite possible to see several rajazs whose owners are definite and indefinite or anonymus in books written especially on language and literature.

The rare appearance of rajaz in the collections of the poems belonging to Pre-Islamic periods is for the reason that the rajaz mostly considered as a type of folk poem.

#### 1.2 Rajaz and Cameleer's Songs ( الحداء ) al-Hudâ':

Some orientalists studying on Arabic Literature tried to establish a commencement theory for Arabic Poetry after taking many similar features of primitive communities such as the Pre-Islamic Arabs. According to this theory; the poetry, in ancient primitive communities, started with simple lines repeated by the members of the community while they are working or travelling together.

Tâhâ Husayn made a relationship between music and poetry by suggesting that poetry had appeared before prose and associated the beginning of poetry with singing a song. He also claimed that poetry and song occured and developed together in Arabic society<sup>21</sup>. In the works of some old Arabic historians, it is possible to find some assertions which fit in with these opinions of the writer. These assertions tell us that the beginning of the singing song is al-Hudâ<sup>22</sup>.

al-Hudâ' or al-Hida' and al-Hadv " الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء ، الحياء . (to drive camel by singing and encourage it to walk or run faster) is the infinitive form of this verb <sup>23</sup>. The person singing these melodies is called al-Hâdî. al-Hâdî is not a poet dealing with poetry but anyone from the band of travellers whose skill and voice is appropriate for singing hudâ'. He sings his hudâ' improvisely without any preliminary preparation <sup>24</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> D. Frolov, "The Place of Rajaz in The History of Arabic Verse", *Journal of Arabic Literature*, XXVIII, Leiden 1997, 248

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Tâhâ Husayn, *fi 'l-Adabi 'l-Jâhilî*, Cairo 1927, 324

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> al-Mas'ûdî, *Murûj al-Dhahab*, Beirût 1988, IV, 222

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> İbn Manzûr, *Ibid*, XIV, 168

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Mâcid Ja'âfîra, Ru'ya fî Makâneti'r-Rajaz 'Inda'l-Qudamâ' wa'l-Mu'âsirîn, *Mu'ta li'l-Buhûth wa'd-Dirâsât*, vol: 3, no: 2 (1988), 216

Khalîl b. Ahmad, who invented meters of prosody by arranging meters of poetry, associated al-Hudâ' directly with rajaz and said: "Hudâ' is hâdî's reciting rajaz while going after camels" Another linguist al-Akhfash stated that rajaz was recited while working, driving a camel and singing hudâ'. In addition to this, Ibn Jarîh who was talking about literature with people coming from Iraq to visit him asked them "What do you think about rajaz, namely al-Hudâ'.

Although there are lots of similar assertions about the beginning of Hudâ', the most accepted one among them tells: Mudar b. Nizâr b. Ma'ad b. 'Adnân<sup>28</sup>, one of the ancestors of The Prophet Mohammed, hit the hand of a shepherd with a stick since the shepherd scattered his herd of camels. Then, this good-voiced shepherd uttered: *O my hand*, *O my hand* "وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه وا يداه

Owing to Hudâ', "Musiqâ" soon after developed among the Arabs who got accustomed to music and new types of music such as nasb, sinâd and hazaj. According to al-Mas'ûdî (death date 346/974), al-Hudâ' had appeared before song<sup>30</sup>. Some critics claimed that the first melody used by the Arabs in order to keep their camels under control was Hudâ' and these Arabs accepted rajaz as Hudâ' by stating that all of the bahrs in meter of prosody were taken from the camels striking their hooves on the desert sands in harmony with the rhythm of this Hudâ'.

# 2. APPEARANCE OF RAJAZ AS A METER (BAHR) OF PROSODY

It is a fact that there are prosody or meters of poem resembling prosody in all Semitic communities. In order to protect Arabic poetry, Khalîl b. Ahmad (death date 175/791) established the system of prosody after he had collected some bahrs having been used for a long time in this geographical region and types of verse described with the same name above. We see that some bahrs used rapidly in poems with a few couplets such as rajaz, ramal, hazaj had been different types of verse prior to this compilation of Khalîl b. Ahmad.

Al-Walîd b. al-Mughîrah (death date 1/622), one of the old living in Quraish, wants to talk to a group of clansmen of Quraish about how they introduce The Prophet Mohammad to the people visiting the Ka'bah in approaching season of pligrimage. As the clansmen of Quraish prefer to call him poet, al-Mughîrah says: "We know all kinds of poetry: rajaz, hazaj, qasîdah. What he (The Prophet Mohammed) recites are not poems." We understand from these words of him that there were not only qasîdahs but also other types of poetry such as rajaz, hazaj. In his

<sup>28</sup> Mudar b. Nizâr b. Ma'ad b. 'Adnân: He is the grandfather of Prophet Muhammad in seventeenth generation and the great ancestor of some 'Adnâni tribes.

<sup>31</sup> Ibn Hishâm, *Ibid*, I, 270

122

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> al-Khalîl b. Ahmad al-Farâhîdî, *Kitâbu'l-'Ayn*, (Publisher: Mahdî al-Mahdhûmî es-

Sâmarâ'î ) Beirût 1988, II, 326 <sup>26</sup> İbn Manzûr, *Ibid*, II, 1126

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> al-Aghânî, I, 396

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> al-Mas'ûdî, *Ibid*, IV, 222: İbn Rashîq, *Ibid*, II, 242

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> al-Mas'ûdî, *Ibid*, IV, 222

book titled "al-Qawâfî", al-Akfash states: "I have heard from the most of the Arabs: The whole poetry consists of qasîdah, rajaz, and ramal. Qasîdah originates from simple, long, wholly complete, entirely long, exactly plentiful and the whole bahrs of rajaz. The people sitting on their mounts sing with it. Some of these people claim that they sing these songs in bahr of al-Hafif. The ramal is a group of poems except for qasîdah and rajaz. In Arabic Literature, each poem with trimeter is rajaz. They recite it while they are working and driving their camels." It is understood from these statements of al-Akhfash that rajaz and ramal were not only bahrs but also each of them might have been used as a term in different meanings previously and even as a type verse<sup>33</sup>.

There are also data about rajaz is being different type. In the book named as" al-Kâfî fi 'Ilmayi'l-Arûd ve'l-Qawâfî" it is suggested that poets who accepted all the short poems with a few meters as rajaz did not take the bahrs of these poems into consideration<sup>34</sup>. Furthermore, al-Jawharî claimed that rajaz involved each of the bahrs being formed of Mustaf'ilun whether was short or not and both of almunsarih and al-muktadab were rajaz<sup>35</sup>. In the following periods, we see that some qasîdahs which were not in the form of bahr of rajaz were considered as rajaz since the all couplets of them were in the same rhyme<sup>36</sup>.

These statements show that rajaz had been known as a type of verse until Khalîl b. Ahmad compiled the meters of prosody and also after that rajaz and other sorts of prosody were given as a name to some bahrs of prosody which were similar to themselves. Another data explaining how rajaz turned into a bahr of prosody was not able to be reached. When Khalîl b. Ahmad was asked why rajaz was called with this name, perhaps due to the relationship of its metrical scales<sup>37</sup>, he replied as "Because it looks like the tremor on the legs of a camel" Since it was such a changeable and active bahr, it was later called "Himâru al-Shi'r" (the ass of the poetry), or "Matiyyatu al-Shu'arâ" (the mount of the poets).

### 2.1 Terms of Rajaz and Qasîd - Qasîdah

Many experts asserted that in the beginning, the whole poetry consisted of rajaz and quatrains and they called the ones reciting poems "shâ'ir", and reciting rajaz "râjiz". In later periods, Ibn Rashik stated that the word of "sha'ir" comprised both of "sha'ir" and "râjiz"<sup>39</sup>.

The first qasîdahs had emerged at the time of 'Abd al-Muttaleb and Hashim b. 'Abdi Manâf and then expanded<sup>40</sup>. The first poets reciting qasîdah were al-Mohalhil (death date 531), Imru'u'l-Qays. According to an assertion, the first

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> al-Akhfash Sa'îd b. Mas'ada, Kitâbu'l-Qawâfî, (Publisher: Izzat Hasan), Damascus 1970, 68

<sup>68</sup> 33 Nihat M.Çetin *Eski Arap Şiiri*, Istanbul 1973, 66

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Jalâl al-Hanafî, *Ibid*, 646

 $<sup>^{35}</sup>$  Ibn Rashîq , *Ibid* , I, 137

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 121

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> İbn Manzûr, *Ibid*, V, 350

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 89

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 123

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> İbn Sallâm, *Ibid*, I, 26

qasîdah was recited by al-Afwah al-Awdî (death date 570) and he was the oldest one among the others<sup>41</sup>.

The poetry had started to expand approximately one hundred and fifty years before the Hijrah and then a type of prosody which were named as qasîd and related to some rules appeared. To recite a qasîd is derived from the root of "قصد" which means "to head towards something." The reason why it was called qasîd was shown as that the poet had completed his poem with words and then selected the good and nice meanings. By the help of the quotations in the book "Lisân" of al-Jawhary<sup>42</sup>." Like the plural form of safin is safinah, qasid is the plural form of qasidah. Both qasîd and qasâ'id are the plural forms." The cause of this naming was that the poet intented to recite qasîdah after he had tried to regulate that he felt in his heart and mind instead of expressing them improvisely<sup>43</sup>. According to the integrity of chain of saj-rajaz-qasîdah, some studies were made about meter of " مستفعلن " how this meter turned into the bahr of "Kâmil". The cause of this was explained like: As meter, the form of "مستفعلن" converted to the form of "مستفعلن", namely al-sabab al-Thaqîl (rapid heavy rhytmic beat) turned into Sabab al-Khafîf " مُ س تَقَاعِ لُنْ " (light rhytmic beat), and also this form " مُتَفاعِلُنْ " changed into this form extracting the letter Sin. As a result, the structure of the first Arabic qasîdah was completed and this bahr was named as al-Kâmil as a sign of this completion<sup>44</sup>. The first two couplets of a qasîdah of al-Muraqqish al-Akbar (death date 552), who is among the Pre-Islamic poets, are given as a example for this conversion from rajaz to Kâmil<sup>45</sup>:

Is it possible for the remains of the house which does not feel anything to answer?

If there were some traces to tell, they would speak.

The house is deserted, and the traces are like the marks made on the face by the pen.

Additionally, he presence of rhyme in the first two couplets is accepted as a trace of old tradition Arabic poetry based upon rajaz<sup>46</sup>. After these developments in poetry, the bahr of Tawîl (long meter) were started to be used more frequently in qasîdahs and also other sorts of bahr such as kâmil, wâfir, and basît were used<sup>47</sup>. Because, the poet can adapt to expression better in completed meters and long bahrs; but this is

41

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> as-Suyûtî, *al-Muzhir fî 'Ulûmi'l-Luga ve Envâ'ihâ*, Beirût, 1998, II, 404

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Ibn Manzûr, *Ibid*, III, 354

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ibn Manzûr., Ibid III, 354-355

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Jalâl al-Hanafî, *Ibid*, 651

<sup>45</sup> Jalâl al-Hanafî, *Ibid*, 651-652

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Sâlim Hadâdah, "Ustûratu'r-Rajaz wa Wâqi'u't-Tawîl fi'sh-Shi'ri'l-'Arabiyyi'l-Qadîm", *Majallatu'l-Kuwait* April 2001, no: 210, 70

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Brockelmann, *Ibid.* I, 53

impossible in short meters such as rajaz $^{48}$ . Tawîl is the longest and the most suitable one to qasîdah in regard to strength. But, only real poets manage to recite poems in this meter, the ones who are not poet fail $^{49}$ .

Qasîdah, which became the most important type of prosody for Arabs, is a kind of poem whose both of couplets are complete, and again whose meter has not changed with various modifications and defects<sup>50</sup>. After stating that he had heard that most of the Arabs said that the whole poetry consisted of qasîd, rajaz and ramal; al-Akhfash described the word of "qasîd" as" a poem in full shape of tawîl, basît, kâmîl, madîd, wâfir, rajaz, and light bahrs." It must be concluded from the word "full" here that these bahrs are the ones which are not majzû' "جزوء'", mashtûr "مشطور", and manhûk "منهوك. After defining qasîd in this way, he described rajaz as trimeter poem whose name was hudâ' recited by the Arabs while working or travelling on camel and he named other poems except for the frame of these as ramal 52. Another rule of qasîdah is related to the number of couplets. If poem consists of three or six couplets, this is called "segment", "strophe" or stanza. There must be a unity of meter in these types of poem<sup>53</sup>. Although many other statements were made about the number of couplets, it impossible to reach a certain definition. Al-Akfash regarded poems with three or more than three couplets as qasîdah. However, Ibn Jinnî (death date 392/1001) claimed that poems with three, ten or fifteen couplets could be counted as poem but he did not make a certain statement. Generally, the most accepted idea in this matter is that gasîdah involves at least seven couplets<sup>54</sup> On the other hand, al-Bâkillânî did not accept the poems with less than four couplets as rajaz and the poems with less than two couplets as qasîd. If poem is in different bahrs, this is not called qasîd 55. Among the most important conditions of qasîdah, the unity of bahr in each couplet is revealed. If the couplets have different bahrs this poem cannot be qasîdah 56. In his "Sharhu Arûdu's-Sâvî", Najmaddîn Sa'îd b. Mohammad As-Saî'd claims that if the qasîdahs in bahrs such as rajaz and ramal have various changes, it is impossible to call them gasîdah and even poem<sup>57</sup>

The most outstanding feature distinguishing rajaz from qasîdah is the lack of intention of reciting a literary poem and again the lack of the procedure of consideration, selection and seperation. In rajaz, the feelings and emotions are expressed sentimentally and improvisely. The reason lying behind the rejection of rajaz as poem may be the definition of poem given like this: "Poem depends upon

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> al-Ağânî, IX, 388

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Sâlim Hadâdah, *Ibid*, 70

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Muhammad 'Abdulmun'im Khafâcî, al-Qasîdatu'l- 'Arabiyya, Beirût 1993, .42

<sup>51</sup> Majzû': Brachycatalectic; Mashtûr: Halved; Manhûk; Depleted

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> al-Akhfesh, *Ibid*, 68 ve Ibn Manzûr, *Ibid*, III, 355

<sup>53</sup> Khafâcî, *Ibid*, 40

<sup>54</sup> Ibn Rashîq, Ibid I, 125

<sup>55</sup> al-Bâqillânî, İ'jâzu'l-Qur'ân, (Publisher: Ahmad Sakr), Cairo 1963, 83

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Khafâcî., *Ibid*, 41

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Sevim Özdemir, *Najmuddîn Sa'îd b.Muhammed as-Sa'îdî'*s hand-written work *Sharhu 'Arûzi's-Sâwî'*s text criticism, non published doctoral thesis, Süleyman Demirel University, The Institute of Social Sciences, Isparta 2001, 215

four factors following the intention; word, meter, rhyme and meaning." Rajaz is accepted as expression of emotions in a improvisely reproachful way. The word "reproachful" is intentionally used here. Because, it is quite possible to find Turkish meanings of "rajaz" except for its being a literary term of prosody in the word of "reproach".

Another reason why rajaz and qasîdah are understood as different types of verse that is difference in their number of couplets. In almost the works belonging to language and literature, the poetry is frequently divided into two parts as rajaz and qasîdah by not mentioning other kinds of prosody and probably by taking the length of poem into consideration <sup>59</sup>. Ibn Rashîq claimed that the name of rajaz was given to mashtûr, manhûk and similar pieces of verse, whereas long types of prosody with several couplets was called qasîdah. He also claimed that mashtûr and manhûk rajaz, which were not accepted as poem, was regarded as qasîdah according to the number of couplets. He permits calling these types of poetic verses qasîdah by stating the the importance of qasd and intention in the length of qasîdah and poem recited in these types of rajaz<sup>60</sup>.

The qasîdahs recited in the bahr of rajaz are called "urjûzah". The plural form of is "Arâjîz". It is more suitable to name the short poems recited in the bahr of rajaz or rarely in other bahrs in Pre-Islamic Period and Sadru'l-Islam as rajaz since they are not evaluated under the definition of qasîdah. The plural form of this is "Arjâz".

Ibn Rashîq defined these terms and tried to make the uncertainties about this subject clear in his work al-'Umdah in which he reserved a chapter under the title of "ar-Rajaz and el-Qasîdah". He stated that urjuze might be called as qasîdah at any rate whether it is long or short, but qasîdah might not be called as urjûzah even if the lines of it have the same rhyme unless it is one of the kinds of qasîdah; that each rajaz might be called as qasîd while each qasîdah whose lines are similar to rajaz might not be called be rajaz. With a quotation from Ibn Nahhâs, he described the word of "qarîd" as "poem which is not rajaz" originated from the word "to cut something". In order to explain "qarîd", a definition which means " to give up doing something belonging to the same type" is also made here and by the help of a quotation from Ebû Ishâq it is described as "to seperate things from each other, to cut and as if to quit something by leaving rajaz outside of poem entirely".

In Arabic poetry, The first distinction between qasîdah and rajaz was made by al-Aghlab al-'Ijlî. The caliph Omar advised al-Mughîre b. Shu'ba (death date 51/671), who was appointed to be governer for the city, to listen to the poems recited in Islamic Period. Upon this, Labîd and al-Aghlab were invited, too. Labîd wrote

<sup>59</sup> See, al-Aghânî, XVI, 21; al-Bayân wa 't-Tabyîn, I, 405

--

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 77

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 125

<sup>61</sup> Ibn Manzûr, Ibid, V, 350; Khafâcî, Ibid, 42.

<sup>62</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 122

"Baqarah" sura of Qur'ân on a paper in order to imply that he did not recite any poems since he had become Muslim. Al-Aghlab replied.<sup>63</sup>

أ رَجَزاً سَأَلْتَ أَمْ قَصِيداً فَقَدْ سَأَلْتَ هَيناً مَوْجُوداً

"Did you want rajaz or qasîd or something that is easy to find?"

#### 2.2. Rajaz as an Art of Poetry:

Rajaz that was not counted as a type of fine art in the beginning and this state of rajaz continued in Islamic Period<sup>64</sup>. The reason for this was that rajaz was a kind of folk poem or metrical verses. There were also ones who did not accept rajaz as poem, since they considered rajaz as the words of simple and ordinary people <sup>65</sup>. Furthermore, a general opinion of poets and critics was the presence of poetic weakness in rajaz. Rajaz, in a sense of usage area, was to express emotions felt in daily life between bedouin and his surroundings. In a sense of meter, rajaz was an active meter used in lines telling the situations such as desert life, enjoyment of children, challenging enemy on battlefields or situations that were not related to palaces and city life such as travels lasted for a day or night. Because of this reason, rajaz could not replace qasîdah which addresses to caliphs or governors; and few râjizs had the chance to reach their rajazs to caliphs<sup>66</sup>.

Abu'l-'Alâ' Al-Ma'aarî (death date 449/1057) saw rajaz as a worthless type of poetry and he stated this opinion frequently in his works. He claimed that rajaz was the least valued poem and he did not consider it as even a poem. He sometimes accepted rajaz as poem; but the worst poem. In somewhere else, he said that rajaz was weaker than qasîdah and also Ru'bah (death date 145/762) and al-'Ajjâj were weaker than Jarîr (death date 110/728) and al-Farazdaq in poetry. His strongest proof about the weakness of rajaz were the words of al-Farazdaq: "I see a weakness in rajaz. Leave it." <sup>67</sup> The poet had put himself in a place above râjiz<sup>68</sup>. On the other hand, al-Farazdaq was regard as the one who did not manage to catch the renovations in poetry and also among the poets who were not able to pass to rajaz whose usage area had already expanded<sup>69</sup>.

127

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Jaakko Hameen Anttıla, Five Rağaz Collections (al-Aghlab al-'Iğlî, Bashîr ibn an-Nikht, Candal ibn al-Muthannâ, Humayd al-Arqat, Ghaylân ibn Hurayth). Materials for the Study of Rağaz Poetry II. Helsinki: Finnish Oriental Society 1995, (Studia Orientalia. 76.) 152-153 In al-Aghânî it is reported differently:

أ رجزا تريد أم قصيدا لقد طلبت هينا موجودا

See. al-Ağânî, XV, 358

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Nihat M.Çetin, *Ibid*, 65

 $<sup>^{65}</sup>$  al-Bâqillânî,  $\mathit{Ibid}$  , 55

<sup>66</sup> Jalâl al-Hanafî, Ibid, 657

<sup>67</sup> Ihsân 'Abbâs, *Tarkhu'n-Naqdi'l-Adabî 'Inda'l-'Arab*, Jordan 1993, 384

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Muhammad al-Bâtil, *Ibid*, 277

<sup>69</sup> al-Jâhiz, *Ibid*, I, 599

Al-Ma'arrî appreciated rajaz as the houses in the lowest part of paradise, since rajaz was the worst of type poetry. If he runs into Ru'bah in paradise, he shall say: "How compelled you are because of disliked rhymes; even if yours and your father's rajaz are turned into qasîdah, a singular nice qasîdah can not be obtained." <sup>70</sup>

This approach of al-Maarry to rajaz projected in his poems. In "Luzûm Mâ Lâ Yalzam" he said:

You could not reach loftiness of honour , rajaz cannot also reach the level of  $\mbox{\it qas}\mbox{\it idah}$ 

The poet compared "shâ'ir" and "râjiz" in his another poem that "sha'ir" cannot reach his degree of veneration; yet, in this comparison, "rajiz" is certainly in a lower position than "sha'ir":

You could not reach degree of veneration. Can a rajeez reach the degree of a poet

In another poem, he expressed this couplet carrying the same meaning:

The one, who is unable to obtain the degree of being poet in expression, is satisfied with rank of rajîz?

While al-Ma'arrî is insulting rajaz in this way he admits abundance of rajaz in Arabic poetry<sup>71</sup>.

al-Ma'arrî makes the following expressions about that rajaz had reached to peak from the aspect of art during the rule of Ommayad claimming that it does not comply with panegyric because of queer words in it: "Your words are not in accordance with praise, they are nothing more than a black pitch, you are scratching ears of praiseworthy with a stone. It is enjoyed with a nice incense of lute. When did you turn into a running horse as if swimming or a barking dog for its hunt, after pulling the quality of camel for which you are lamenting because of too much travelling." He criticizes internal structure of "urjûzah" recited about nearly every subject with his this words<sup>72</sup>.

In his couplets below, al-La'în al-Minqârî expressed that rajaz had weaker structure than the structure of qasîdah by looking down upon this art of al-'Ajjâj who had completely establihed the term of "urjûzah" in Arabic literature:<sup>73</sup>

7

Abu'l-'Alâ'el-Ma'arrî, Risâlatu'l-Gufrân, (Publisher. 'Âişe 'Abdurrahmân binti'ş-Şâti') Cairo 1977, 376

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ihsân 'Abbâs, *Ibid.*, 385

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> al-Ma'arrî, *Risâletu'l-Gufrân*, 377

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Abu'l'Alâ' al-Ma'arrî, *al-Fusûl wa'l-Gâyât fî Tamjîdillâh wa'l-Mawâ'iz*, Cairo 1938, I, 320

O son of the wretched! Do you threaten me with the urjuzes? It seems to me that there are vileness and weakness.

We also see that Jarîr, accepted as one of the poets who were not able to recite rajaz in Ommayad Period by al-Jâhiz, had a prejudice against rajaz. In a comparison made between al-Farazdaq and Jarîr, we understand that Jarîr was considered as a better poet. When the poet, who had never recited nasîb<sup>74</sup> and rajaz, was asked the reason of this, he answered: "I have never fallen in love, had I fallen in love I would have recited such good nasîbs that even old women would weep over their youth having lapsed away. I liken rajaz to horseshoe prints on the ground. If I had not been afraid of them to be lapsed away, I would have recited many rajazs." <sup>75</sup>

#### 2.3. Discussions On Whether Rajaz is a Poem or not:

Since there is a difference of opinion on whether rajaz is a type of poem or not, some of the people do not accept rajaz as a poem. The claims about this topic generally focus on two points. The first one of these claims is religious risks and the other one is a group of reasons coming from the technique of poetry. In Lisânu'l-'Arab, there are some conflicts in statements of al-Khalîl b. Ahmad, who was the inventor of prosody, about rajaz and quotations related to this topic. It is first expressed by al-Khalîl b. Ahmad in his work that rajaz would fit in with this situation owing to its good structure; even if a single meter is used after accepting rajaz as poem. On the other hand, in the quotation drawn from the vocabulary titled "at-Tahzîb" it is known that al-Khalîl b. Ahmad claimed that rajaz consisted of only half couplets or the one third of couplets since he did not consider rajaz as poem <sup>76</sup>. The objection of al-Khalîl b. Ahmad against rajaz being a poem at this point is about that some couplets asserted that The Prophet Muhammad had recited and belonging to himself or others can not be regarded as poem; if these couplets had been poem The Prophet Muhammad would not have attempted to recite them. According to the same assertion, The Prophet Muhammed did not recite any couplet entirely based on its meter, he recited just "sadr" or "ajuz" of a couplet; and he did not recite a couplet according to its meter while he was reciting the whole couplet. The example of Labîd:

Pay attention to that everything is nothing except for Allah. Every being will perish.

Only "sadr" of a couplet:

was recited but "ajuz" was not. Consequently; since these are half couplets, they are neither poems nor couplets according to al-Khalîl b. Ahmad. If a half couplet was called poem, it would be possible to accept even a part of it with a meter as poem <sup>78</sup>.

75 al-Aghânî, VIII, 48

<sup>78</sup> İbn Manzûr, *Ibid*, V, 351

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Nasîb: Love poetry

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> İbn Manzûr, *Ibid*, V, 350

<sup>77</sup> Sadr: First hemistich; 'Ajuz: Second hemistich

There are also some lines asserted to have recited by The Prophet Muhammed himself. In the battle of "Hunayn" or "Hevâzîn" and on a white mule he recited the couplet below in order to bring together his scattered warriors:

It is not a lie, I am the Prophet and the son of 'Abd' Almuttalib.

At the time of the Hijrah from Macca to Madînah in the cave where he shaltered, he recited these lines for his bleeding finger as a result of a stone struck:

You are just a bleeding finger, what happens to you on the way of Allah is only this.

The first line was considered as "manhûk", while the second one as "mashtûr" and they were not accepted as poem.

The reason underlying this thought of al-Khalîl b. Ahmad was the perspective of Qur'ân about poet and poetry. As the society of the time which was trying to make a synthesis between a group terms belonging to Pre-Islamic Period and Islamic concepts viewed The Prophet Muhammad as a "shâ'ir" or sh'er and Qur'ân as a collection of poetry, some verses of Qur'an appeared in order to strengthen the belief that Qur'an was not a group of words uttered by people and pull down the false beliefs about this subject<sup>79</sup>. A contradiction appeared between the verses of Qur'an about this topic and establishing a close relationship between The Prophet Muhammad and poetry or regarding The Prophet as a "shâ'ir" and the lines recited by him as poem. This situation caused a negative point of view for the poetry. This might be one of the reasons why al-Khalîl did not consider rajaz as a poem.

In Lisân, following these quotations, opinions of al-Akhfash about rajaz are found. In respect of this; while al-Khalîl was accepting rajaz as poem, al-Akhfash did not. Al-Akhfash stated that the verses of Qur'an mentioned above forced him not to regard rajaz as poem. al-Azharî commenting the verses of Qur'an above as "Since we have not taught him poetry, why does he recite poem and try to make a book about this subject"said "his reciting one or more couplets belonging to somebody else does not change this situation because this means that we have not made him a poet." Following this, it was mentioned that al-Khalîl b. Ahmad had not regarded rajaz of "mashtûr" and "manhûk" as poem. From this assertion, it might be concluded that al-Khalîl b. Ahmad considered complete and majzoo rajaz as poem. Again under the light of the same meaning, al-Shantarînî stated: "In my opinion, mashtûr and manhûk are not couplets. Because, the principle of couplet is that it consists of two lines. In this way, the words which are not possible to express plainly are not couplets. Consequently, masthoor and manhook are just the halves of couplets<sup>80</sup>." al-Ma'arrî added that urjûzah of manhûk rajaz had not been heard from the old poets and the poets could not express what they wanted to state due to the shortage of these meters and this had led the rejection of it as a poem<sup>81</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> See. Glorius Qur'ân: al-Shu'arâ': 224-226, Yâsîn: 69, el-Hâqqa: 41

<sup>80</sup> Muhammad al-Bâtil, *Ibid.*, 276

<sup>81</sup> al-Ma'arrî, *al-Fusûl ve'l-Gâyât*, I, 137

Although rajaz was considered as a different type of prosody in the past, it should not be forgotten that it puts the same expression with the poem in human spirit. Yet, according to the definition of poem made by the Arabs, because of the lack of intention, these lines might not accepted as poem<sup>82</sup>. These are the lines recited haphazardly as they are wished and without thinking upon them, and as consequence without a structure. Someone's reciting a few couplets does not show that he is a poet. The reason why these were called rajaz was the fact that The Prophet Mohammed, who recited these lines, was a rajeez and that this rajaz was not regarded as poem and consequently the attempt of keeping The Prophet Mohammed from the doubt of being considered as a poet while the holy book Qur'an as a book of poetry. There is no obvious and objective scientific evidence about these attempts. In addition to this, râjizs were not accepted as poets in later periods<sup>83</sup>. Some found resemblance between rajaz and Qur'an owing to its addressing style with saj even though they did not accept rajaz as a type of poem.

82 Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 123

<sup>83</sup> Ibn Rashîq, *Ibid*, I, 124

# علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

أ.د.محمد شريف السيالوي \* أ.رُحمي عمر ان \* \*

#### **Abstract**

Admittedly Quran is the main source of divine guidance for humanity. The scholars of Arabic Language had tremendous efforts to discover the exact meanings of the words used in the Holy Quran as to comprehend the essence of Quranic guidance. Explanation of Odd words (Ghrab-ul-Quran ) is one of the most important branch of Arabic Lexicography. Al-amam Raghib al-Asfahni (D. 502 A.H.), his book (Al-Mufirdat-fi-Ghareeb-ul-Quran) occupies an important place in this particular branch of Islamic exegeses. Its importance, authenticity and authority can be visualized by the survey of Tafseeri Literature produced during the last many centuries which is replete with the quotations and references from the book of Amam Raghib. The article deals with the biography of Amam Raghib and some salient features of his book (Al-Mufirdat-fi-Ghareeb-ul-Quran). The book is of paramount importance with reference to understanding the quranic odd words.

إن القرآن الكريم له شأن كبير لدى الإسلام والمسلمين فهو هديهم في شريعتهم ودستورلهم في الحياة والمعاملات الاجتماعية وهو الذكر الحكيم والصراط المستقيم وهو الذي لا تزيغ الأهواء ولا تلتبس به الألسنة ولا يشبع منه العلماء.

فلا غروان يكون القرآن موضع عناية للمسلمين منذالقديم فقد تتابعت أنواع التأليف في أحكامه وتفسيره وفي بلاغته وفي لغته وفي إعرابه ومفرداته حتى لقد ازدهرت في الثقافة الإسلامية ضروب من العلوم والفنون حول القرآن الكريم

وكذلك موضوع غريب القرآن يحتل مكانة ممتازة بين علوم القرآن واسنابحاجة إلى ذكر عناية الدارسين والعلماء ومجهوداتهم المشكورة تجاه علوم القرآن والتأليف فيها فصنفوا عن مفرادتها ومعانيها ووضعوا معاجم لحفظ المفردات وتحدثوا عن القواعد الصرفية والنحوية لصيانة اللسان عن الخاطأ في قراء ته وفهم معانيه.

<sup>\*</sup> رئيس قسم اللغة العربية بجامعة بهاء الدين زكريا بملتان.

<sup>\*\*</sup> محاضرة قسم اللغة العربية بجامعة بهاء الدين زكريا بملتان.

وكفى بنا في هذا الخصوص أن نقول إن هذه العناية كانت استجابة لما أو جبته المحافظة على القرآن الكريم و فهم معانيه خلال مواده اللغوية وماترى إليه من دقيق الدلالة والمغزى وصحيح المبنى والمعنى. والعلماء القدامي من المسلمين كانوا يتسمون بسمات منها حرصهم على فهم القرآن والمحافظة على لغته. فعلى سبيل المثال كان القصد من تأليف المعجمات وكتب اللغة هو دراسة القرآن من أن لا يقتحمه خطأ في النطق والفهم وحراسة العربية من أن لا يقتحم حرمها دخيل لا ترضى عنه العربية. والمراد بغريب القرآن ما ورد في القرآن من مفردات أشكل فهمها على الدارسين والمفردات للإمام الراغب من أجود الكتب في هذا الفن.

# ضرورة العلم بغريب القرآن:

ومن المعلوم أن العرب الذين نزل بهم القرآن قد كانو ينطقون اللغة العربية بلهجات مختلفة وفي الحديث: "إن القرآن أنزل على سبعة اَحرف" ولا جل هذا ربما كان بعض العرب يجهل عن بعض اللهجات. وإنه قد ثبت أن الراسخين في اللغة العربية وفصحائها كانو ايجهلون معاني كثيرة من الألفاظ.  $^2$ 

و هناك بعض الآثار المروية عن الصحابة رضى الله عنهم. في هذا الصدد أخرج أبو عبيد في الفضائل عن إبراهيم التيمى أن ابا بكر الصديق رضى الله عنه سئل عن قوله تعالى ((و فا كهة و أبّا)) ققال : أى سماء تظلنى و أى أرض تقلني, إن أناقلت في كتاب الله ما لا اعلم  $^4$ 

وأخرج عن أنس (رض) أن عمر (رض) بن الخطاب رضي الله عنه قرأ على المنبر: ((وفاكهة وأبا)) فقال: هذه الفاكهة قد عرفناها، فما الأب؟ ثم رجع إلى نفسه، فقال: إن هذا لهو العلف ياعمر (رض)<sup>5</sup>

وعن ابن عباس (رض) أنه قال: كنت لا أدري مافاطر السموات، حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر، فقال أحدهما أنا فطرتها، يقول: أناابتدأتها. 6

وأخرج ابن أبي حاتم عن قتادة قال: قال ابن عباس: ماكنت أدري ماقوله: (( ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق )) <sup>7</sup>حتى سمعت قول بنت ذي يزن: "تعال أفاتحك" تقول تعال أخاصمك. <sup>8</sup>

صحيح البخاري في الخصومات باب كلام الخصوم بعضهم في بعض: 90/3.

<sup>2</sup> مقدمة الصحاح لأحمد عبد الغفور العطار ذار العلم للملا بين، بيروت ص: 14 الطبعة الثانية 1399هـ 1979م.

سورة العبس الآية: 31

الإتقان في علوم القرآن اللسيوطي: 4/2.

<sup>5</sup> الإنقان في علوم القرآن 4/2، در اسات في علوم القرآن لعبد القهار داؤد العاني: 154/1.

<sup>6</sup> الإتقان في علوم القرآن: 4/2.

<sup>7</sup> سُورة الأعراف الآية:89

الإتقان في علوم القرآن: 5/2، در اسات في علوم القرآن: 154/1.

علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

وأخرج الفريابي، حدثنا إسرائيل ،حدثنا سماك بن حرب ،عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: كل القرآن أعلمه الأأربعا:  $(غسلين)^1$  و  $(elho)^3$  (والرقيم)

و أخرج عن طريق مجاهد عن ابن عباس (رض)،قال: ماأدري " الغسلين" ولكنى أظنه الزقوم.  $^{5}$ 

هذا ونحوه أمثلة تدل على بعض المفردات من القرآن قد تخفى معانيها على الناطقين بالضاد فاعتبرت مثل تلك المفردات من قسم الغريب لغرابتها وخفاء معانيها على على أهل اللغة والنبي صلى الله عليه وسلم بيدأنه كان أفصح العرب وكان يتكلم بالوفود بلغتهم وبلهجتهم والصحابة لم يكونوا يفهمونها.

وروى سهل بن معاذ عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (لا تزال الأمة على شريعة مايظهر فيها ثلاث مالم يقبض منهم العلم ويكثر فيهم الخبث وتظهر فيهم السقارة قالوا وما السقارة يارسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (بشر يكونون في آخر الزمان نحيتهم بينهم إذا تلا قوا التلاعن.

وجاء في الحديث أنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنّ أحبكم إليّ وأقر بكم مني مجلسا يوم القيامة أحا سنكم أخلاقا وأبعضكم إلى وأبعدكم مني مجلسا يوم القيامة هم الثرثارون والمتشدقون المتفيهقون قالوا يارسول الله صلى الله عليه وسلم قد عرفنا الثرثارين والمتشدقين فمن المتفيهقون؟ قال المتكبرون) $^{6}$ 

وقال ابن الأثير في النهاية وقد عرفت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أفصح العرب لسانا حتى قال له علي رضي الله عنه وقد سمعه يخاطب وفد بني نهد يارسول الله نحن بنوأب واحد ونراك تكلم وفود العرب بما لا نفهم أكثره. 7

وجاء في رواية أن عمر رضي الله عنه سال أصحابه وهو على المنبر عن معنى التخوف في قوله تعالى: (أوياخذهم على تخوف) <sup>8</sup> فسكتوا فقال شيخ من هذيل فقال هذه لغتنا التخوف التنقص قال عمر: هل تعرف العرب ذلك في أشعار ها؟ قال نعم قال شاعر نا زهير:

تخوف الرجل منها تامكا قردا كما تخوف عود النبغة السفن<sup>9</sup>

سورة الحاقة الأية:36(ولا طعام إلامن غسلين)

سورة مريم الآية: 13(وحنانا من لدنا)

سورة التوبة الآية:114(إن ابراهيم لأ واه حليم)

سورة الكهف الآية: 9 (أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم)

الإتقان في علوم القرآن: 5/2.

سنن الترمدي أبواب البر والصلة باب ماجاء في معاني الأخلاق.ج. 3.

7 كشف الظنون:1203/2\*مقدمة الصحاح ص:12.

سورة النحل الآية:47.

تهذيب الألفاظ لا بن السكيت:ص:6،مقدمة الصحاح للعطار ص:14.

يريد أن يدرك معانيه كتحصيل اللبن في كونه من اوّل ومن هنا احتاج علماء الحديث النبوي الشريف إلى وضع معاجم في غريب الحديث كما احتاجو إلى التا ليف في غريب القرآن فموضوع غريب القرآن مهم جدا بل نقول إنه واجب خاصة على من يتصدى لفهم القرآن وتفسيره لأنه أول مايحتاج أن يشتغل به من علوم القرآن هو العلوم اللفظية. ومن العلوم اللفظية تحقيق الألفاظ المفردة يأتي بمرتبة أولى لأن تحصيل معانى مفردات القرآن من أوائل المعاون لمن يريد أن يدرك المعاون في بناء مايريد أن يبنيه وليس ذلك نافعا في علوم القرآن فقط بل في كل علم من علوم الشرع. فأ لفاظ القرآن هي لب كلام العرب وزبد ته وواسطته و عليه إعتماد الفقها والحكماء في أحكامهم وحكمهم وإليها مغزع خداق الشعراء و البلغاء في نظمهم ونثر هم ماعداها وعدا الألفاظ المتفرعات منها.

والمشتقات منها هو بالإضافة إليها كالقشور والنوي وبالإضافة أطايب الثمرة وكالحثالة والتبن بالإضافة إلى لبوب الحنطة. 1

قلنا انفا إن المعرفة بمعاني مفردات القرآن واجبة على من يتصدى لكتاب الله ليبين معانيه ويفسر أحكامه ويجب أن تكون هذه المعرفة بغريب القرآن حيث تمنع عنه الزلل وتبعده عن الخطا.

يقول الزركشي في البرهان: "ومعرفة هذا الفن ضروري وإلا فلا يحل له إلا قدام على كتاب الله تعالى: وقال مجاهد: لا يحل لأحديومن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله إذالم يكن عالما بلغات العرب.<sup>2</sup>

ومن تتبع هذا العلم يظهر لنا أن حبر الأمة وبحرها عبد الله بن عباس (رض) فقد دعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم لفقه كتاب, كتاب الله عزوجل وهو حجة في هذا العلم.

وقد روي عن مكرمة عن عبد الله بن عباس (رض) أنه قال: إذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر فإن الشعر ديوان العرب $^{5}$  ومما جعل الصحابة الصحابة يولون عنايتهم بهذا العلم هو ماأخرجه البيهقي مرفوعا عن أبي هريرة (رض) أعربوا القرآن والتمسوا غرائبه والعلامة السيوطي رحمه الله قد أورد مسائل مسائل كثيرة في هذا الباب $^{5}$ 

من كلام العرب: فإن الله تعالى انما أنزل القرآن بلسان عربي مبين، فقال ابن عباس: سلاني عما بدا لكما، ... فقال نافع: أخبرني عن قوله تعالى: "شرعة ومنها

مقدمة المؤلف للمفر دات في غريب القر آن.ص:6.

البرهان في علوم القرآن للزركشي: 292/1،دراسات في علوم القرآن:153/1.

الإتقان في علوم القرآن:27/2.

دراسات قى علوم القرآن 135/1

<sup>5</sup> المصدر السابق

علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

+ا" قال: الشرعة: الدين والمنهاج: الطريق قال: وهل تعرف العرب ذلك ? قال نعم، أما سمعت أباسفيان بن الحارث بن عبد المطلب، وهو يقول:

لقد نطق المامون بالصدق والهدى وبيين للاسلام دينا ومنهاجا 2

قال: أخبرني عن قوله تعالى: "وحنانا من لدنا $^3$  قال: رحمة من عندنا، قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال نعم، أماسمعت طرفة بن العبد يقول:

أبا منذر أفنيت فاستبق بعضنا

حنانيك بعض الشرأهون من بعض4

قال: أخبرني عن قوله تعالى: "فأجاءها المخاض"<sup>5</sup>. قال ألجأها، قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت حسان بن ثابت يقول:

إذشددنا شدة صادقة

 $^{6}$ فأجأناكم إلى سفح الجبل

قال: أخبرني عن قوله تعالى: ( فيطمع الذي في قلبه مرض) <sup>7</sup> قال الفجور والزنى قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال نعم، أما سمعت قول الأعشى:

حافظ للفرج راض بالتقى  $\frac{8}{4}$ ليس ممن قلبه فيه مرض

قال: أخبرني عن قوله تعالى: "لا فيها غول" قال ليس فيها نتن و لا كراهية كخمر الدنيا قال: وهل تعرف العرب؟ قال نعم، أما سمعت قول امرى القيس.

رب كأس لاغول فيها وسقيت النديم منها مزاجا<sup>10</sup>

قال: أخبرني عن قوله تعالى: "من طين لأزب" أقال: الملتزق، قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال نعم، أما سمعت قول النابغة:

ولا يحسبون الخير لا شربعده ولا يحسبون الشرضربة لازب $^{1}$ 

سورة المائدة الآية: 48.

الإتقان في علوم القرآن:28/2-69.

سورة مريم الأية:13.

الإنقان في علوم القرآن، 70/2، ديوان طرفة بن العبد دار صادر بيروت 1380، ص:67.

سورة مريم الآية: 23.

<sup>·</sup> الإتقان في علوم القرآن، 71/2،شرح ديوان حسان وضعه عبد الرحمن البرقوقي

ص:302.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة الأحزاب الآية: 32.

<sup>8</sup> الإتقان.... 75/2.

سورة الصافات الآية: 47.

<sup>10</sup> الإتقان في علوم القرآن: 4/2

<sup>11</sup> سُورة الصَّافات الآية: 11.

وهناك أسباب كثيرة لضرورة العلم بغرائب القرآن من شأنها الإفضاء إلى التغيرات في اللغات واللهجات، فوجد اللحن في العربية واشتدت الحاجة إلى حفظ القرآن من هذا الفساد فوفق الله للعلماء المسلمين على خدمة كتابه العظيم بتدوين العلوم العربية. ومنها وضع المعاجم وقد قدر السبق في هذا المجال لأ ئمة اللغة لأثبات نحو الخليل والزمخشري  $^{2}$  والراغب وابن منظور الأفريقي والزبيدي  $^{4}$  وأمثالهم.

#### بدء التاليف في غريب القرآن

بدأت حركة التاليف في غريب القرآن في العصر الثاني لعصر الرسول صلى الله عليه وسلم لما حدثت فيه ماأو جب على العلماء الاهتمام بعلم غريب القرآن. والباعث في هذا الخصوص هو حفظ لغة القرآن من الضياع والصون لمعاني مفرداته ويستهدف هذا العلم معرفة الكلمات الغريبة لغة ومعنى وإعرابا.

الإتقان في علوم القرآن:75/2-76، ديوان النابغة الذبياني تحقيق وشرح كرم البستاني 1379هـ 1960م ص:13.

هو أبو عبد الرحمان خليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدى الأزدي اليحمدى: كان من أئمة اللغة والأدب ويقال: الفر هودي نسبة إلى فراهيد بن مالك بن فهم بن عبد الله بن مالك بن مضر الأ زدي البصري، سيد الأ دباء في علمه وزهده، كان سفيان الثوري يقول: من أحب أن ينظر إلى رجل خلق من الذهب والمسك فلينظر إلى الخليل بن أحمد و وضع علم العروض وهو استأذسيبويه النحوي وللخليل من التصانيف: "كتاب الإبقاع" وكتاب الجمل" و"كتاب الشواهد" و "كتاب العروض". ط" و" تفسير حروف اللغة" خ و كتاب العين ط"

معجم الأدباء: ياقوت الحموي:72/11-77. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان لا بن خلكان: 244/2-2448 الأعلام لخير الدين الزركلي: 314/2.

هو أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري،كان إماما في التفسير والنحوواللغة والأدب، متفننا في علوم شتي معتزلي المذهب متجاهرا بذلك. وله من التصانيف: " الكشاف" في تفسير القرآن،" والفائق في غريب الحديث، نصائح الكبار ونصائح الصغار، مقامات في المواعظ"، وأساس البلاغة" في اللغة وغير ذلك من التصانيف توفي بقصبة خوارزم يوم عرفة سنة 538 ه.

\* معجم الأدباء: 126/19-135، وفيات الأعيان:128/5-174. الأعلام: 1787.

هوأبوالفيض محمد بن عبد الرزاق الحسينى الزبيدى الملقب بمرتضى كان علامة باللغة والحديث والرجال والأنساب ولدسنة 1145 ه في بلجرام بالهند توفي بالطاعون في مصر سنه 1205 ه ومن تصانيفه: "تاج العروس في شرح القاموس": ط عشر مجلدات، طبعة مصرو أسانيد الكتب الستة-خ " و " عقود الجواهر المنيفة في أدلة مذهب الإمام أبو حنيفة ط " مجلدان. و " اتحاف السادة المتقين" ط في شرح إحياء العلوم لغزالي عشر مجلدات طبعة مصر وكشف اللثام عن آ داب الإيمان والإسلام" " رفع الشكوى وترويح القلوب في ذكر ملوك بني أيوب" ط و " حكمة الإشراق إلى كتاب الأفاق ط" (الاعلام: 70/7).

علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

ولولا هذه العناية التي بذلها العلماء رحمهم الله لحدث للغة العربية ما حدث لغير ها من اللغات التي إندرست وتبعثرت مفرداتها لمرور الزمن واختلاط الأجناس وامتزاج الألسن وتداخل اللغات<sup>1</sup>

وفي العصر الثاني كان اللسان العربي عندهم صحيحا محروسا لا يتداخله الخلل، ولا يتطرق إليه الزلل إلى أن فتحت الأ مصار وخالط العرب غير جنسهم من الروم والفرس والنبط.

فامتزجت الألسن وتداخلت اللغات ونشأبينهم الأولاد، فتعلموا من اللسان العربي مالا بدلهم في الخطاب منه... ألهم الله سبحانه وتعالى جماعة من أهل المعارف أن صرفوا إلى هذا الشان طرفا من عنايتهم فشر عوافيه حراسة لهذا العلم الشريف.2

#### المؤلفون في غريب القرآن:

وعدد كبير من اللغويين والمفسرين كتبوا في هذا العلم الشريف وقد ذكرلنا السيوطي كتابا للعزيزي في هذا العلم. وقال إنه أقام في تأليفه خمس عشرة سنة، يحرره هو وشيخه أبو بكر الأنباري.  $^{3}$ 

وقيل إنه أول من جمع في هذا الفن شيئا أبو عبيدة معمر بن المثنى التميمي البصري المتوفي (سنة 210 ه). أوقيل إنه أول من صنف في غريب القرآن وعني بجمعه وترتيبه هو أبوسعيد أبان بن تغلب بن رباح الحريري التابعي المتوفي سنة 141ه.

وكان من أصحاب الإمام الصادق والباقر عليهما السلام. <sup>5</sup> ثم تبعه جماعة من جهابذة العلماء من بينهم أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل بن الأصفهاني المعروف بالراغب فإلف كتابا سماه "المفردات في غريب القرآن" أو " معجم مفردات لألفاظ القرآن". و فيما يلى قائمة لبعض الرجال الذين كتبوا في علم غريب القرآن.

- 1- أبو الحسن النضر بن شيمل المازني البصري المتوفى سنة 203 هـ
  - 2- أبو عمر اسحاق بن مرارة الشيباني المتوفي سنة 206 هـ
- 3- أبوزكريا يحي بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي المعروف بالفراء المتوفى سنة (207 هـ) 6

مقدمة تفسير غريب القرآن للشيخ فخر الدين الطريحي المتوفي (1075 هـ) إيران.ص: "و"

كشف الظنون:1203/2 ومقدمة تفسير غريب القرآن للطريحي ص: ه

<sup>3</sup> كشف الظنون: 1208/2، الإتقان في علوم القرآن: 3/2,دراسات في علوم القرآن: 152/1. 4 كشف النانين: 2/1002

كشف الظنون: 1203/2.

مقدمة تفسير غريب القرآن للشيخ فخر الدين. ص "و". هو أبو زكريا يحي بن زياد بن عبد الله بن منظور الأسلمي، المعروف بالفراء المتوفي(207 ه). الديلمي الكوفي من بني أسدوقيل مولى بن منقر كان أعلم الكوفيين بالنحو واللغة وفنون الأدب. حكى عن أبي تعلب أنه: قال: لولا الفراء لما كانت عربية لأنه

- 4- أبو عبيد القاسم بن سلام الهروي الخزاعي الكوفي المتوفى سنة 224 هـ.
- 5- أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الباهلي الدينوري المتوفى سنة 267 هـ أ
  - أبو بكر محمد بن العزيز السجستاني $^2$  المتوفي سنة  $^2$  ه.
  - 7- أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل الأصفهاني المتوفى 502 هـ
    - 8- أبو الفرج عبد الرحمان بن علي الجوزي المتوفى 597 هـ,<sup>3</sup>
- 9- أبو حيان أثير الدين محمد بن يوسف بن علي بن حيان الأندلسي المتوفى سنة 745 هـ<sup>4</sup>
  - $^{5}$  نظام الدين الحسن بن محمد بن الحسين القمى النيسا بوري.
- 11- الشهاب أحمد بن يوسف عبد الدائم بن محمد المعروف بابن السمين الحلبي المتوفى 756 ه<sup>6</sup>

خلصها وضبطها ولو لا الفراء اسقطت العربية وقال سلمة بن عاصم: إني لأ عجب من الفراء كيف كان يعظم الكسائى وهو أعلم بالنحومنه. وقال الفراء: أموت وفي نفسي شيئ من "حتى" لأ نها تخفض وترفع وتنصب وكان لا يميل إلى الا عتزال ومن كتبه " المقصور والممدود. خ" و "المعاني ويسمى معاني القرآن. ط" و " المذكر والمؤنث" - طوكتاب " اللغات" و "الفاخرخ" في الأمثال. وفيات الأعيان: 176/6-182. الأعلام:

أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدنيورى، النحوي اللغوي صاحب " كتاب المعارف" وأدب الكاتب" كان فاضلا ثقة ولد ببغداد وسكن الكوفة ثم ولي قضاء الدينور مدة، فنسب إليها. وتوفي ببغداد. من كتبه "تأويل مختلف الحديث. ط " و "أدب الكاتب. ط " و "المعارف". ط... و "مشكل القرآن" و " غريب القرآن". ولدسنة 213 ه وقيل مات 276ه. و فيات الأعيان: 42/3، الأعلام: 137/4.

سمي كتابه: " نزهة القلوب وفرحة المكروب" ويعرف " بالعزيزي" طبع في القاهرة عام 1295 ه بها مش تبصرة الرحمان وتيسير المنان لعلي بن أحمد مقدمة تفسير غريب القرآن للطريحي ص"ط" في الحاشية.

عبدالرحمن بن على بن محمد الجوزي القرشي البغدادي، أبو الفرج: علامة عصره في التاريخ والحديث، كثير التصانيف مولده ووفاته ببغداد له نحو ثلاث مئة مصنف، منها تلقيح أهل الأثار في مختصر السير والأخبار. ط" قطعة منه. (الإعلام: (316)).

أبوحيان من كبار العلماء بالعربية والنفسير والحديث والتراجم واللغات ..... واشتهرت تصانيفه في حياته وقرئت عليه من كتبه " البحر المحيط ط " في تفسير القرآن ثماني مجلدات ... وتحفة الأريب ط " في غريب القرآن الأعلام: 152/7.

هو الحسن بن محمد محمد بن الحسين القمي النيسا بوري. نظام الدين ويقال له الأعرج. مفسرله اشتغال: بالحكمة والرياضيات...له كتب منها "غرائب القرآن" و"رغائب الفرقان ط" في ثلاثة مجلدات، يعرف بتفسير النيسابوري الفه828ه. الأعلام: 216/2.

هو أحمد بن يوسف بن عبد الدائم الحلبي، أبو العباس، شهاب الدين المعروف بالسمين: مفسر عالم بالعربية والقرآت شافعي من أهل حلب استقرواشتهر في القاهرة. ومن كتبه: تفسير القرآن" عشرون جزء والقول الوجيز في أحكام الكتاب العزيز" خ الجزء الأول منه و "الدر المصون. خ" في إعراب القرآن مجلدان ضخمان و" عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ". خ في غريب القرآن. الأعلام: 274/1.

علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

- أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد الهائم الشافعي المصرى المتوفى  $^{1}$  815
- 13- أبو عبد الرحمن عبد الله بن مخلوف المالكي الأشعري المتوفي سنة 875
- $^{2}$  الشافعي المتوفي  $^{2}$  الشافعي المتوفي  $^{2}$  ال $^{2}$  المتوفي  $^{2}$  المتوفي  $^{2}$  المتوفي  $^{3}$

فهؤ لاء العلماء الذين ذكرتهم آنفا ألفوا في علم غريب القرآن، والإمام الراغب وإن كان متاخراعنهم زمنا لكنه سبق في تأليف كتاب في غريب القرآن لكونه أجمع مادة وأكثر نفعاوأسهل تناولا وأقرب فهما. وطبعا أنه لقد قدرله الاطلاع على ماقاله القدامي في هذا العلم فإذا كتاب المفردات في غريب القرآن بجمع ماقيل في غرائب القرآن قبل الإمام الراغب فضلا عن ماكانت نتيجة جهود المؤلف المشكورة وآرائه القيمة ماعدا الكتاب: المفرادات في غريب القرآن. هناك عدة مؤلفات أصدرت حديثافي هذا الفن واكتفي بذكر بعضها لإ فادة دراسي غرائب القرآن فهاهي ذا.

- 1- تفسير غريب القرآن لا بن قتيبة
- 2- تفسير معانى القرآن لأبي زكريا الفراء.
- 3- كتاب الإتقان في علوم القرآن للحافظ جلال الدين عبد الرحمان السيوطي.
  - 4- البرهان في علوم القرآن للزركشي.
- 5- دراسات في علوم القرآن لعبد القهار داؤد العاني تفسير الكشاف للزمخشري.
  - 6- النهاية لا بن الأثير.

هو أحمد بن محمد بن عماد الدين بن علي، أبو العباس، شهاب الدين، ابن الهائم: من كبار العلماء بالرياضيات.... ومن تصانيفه: " اللمع ط " في الحساب،... و " كتاب الفرائض. خ " رسالة " و "التبيان في تفسير القرآن- خ" جزء غير كبير. الأعلام: 226/1.

مقدمة تفسير غريب القرآن للشيخ فخر الدين الطريحي ص:و-ط.

هو عبد الرحمان بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي، جلال الدين: إمام حافظ مورخ أديب المتوفى 911 ه. له نحو 600 مصنف، منها "الكتاب الكبير"، من كتبه الإتقان في علوم القرآن ط "وترجمان القرآن" ط" وتفسير الجلالين". ط.... و"مقصات متشابه القرآن ط".... " والمذهب في ماوفع في القرآن من االمعرب خ"..... و "مفحمات الأقرآن في مبهات القرآن ط "..... الأعلام: 301-302.

# قائمة المصادر والمراجع

| الإمام أبو عبد الله محمد بن اسماعيل بن ابر اهيم بن | البخاري:    | (1  |
|----------------------------------------------------|-------------|-----|
| المغيرة البخاري الجعفى (المتوفى 256هـ)             | . وي.       | ( - |
| "صحيح البخاري"                                     |             |     |
| دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، طبعة     |             |     |
| بالأوفست عن طبعة دار الطباعة العامرة باستنبول،     |             |     |
| 1981هـ 1981م                                       |             |     |
| أبو العباس شمس الدين الأربلي (المتوفى 681 هـ)      | ابن خلکان:  | (2  |
| "وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان"                |             |     |
| تحقيق الدكتور احسان عباس دار صادر ،بيروت 1398      |             |     |
| A)                                                 |             |     |
| أبو على الحسن بن رشيق القيرواني ( المتوفى 463 هـ)  | ابن رشیق:   | (3  |
| "كتاب العمدة في صناعة الشعر ونقده"                 |             |     |
| سنة 1325 هـ -1907م. (طبع بمطبعة السعادة بجوار      |             |     |
| محافظة مصر)                                        |             |     |
| أبو يعقوب بن إسحاق (المتوفى 244 هـ)                | ابن السكيت: | (4  |
| "تهذيب الألفاظ" بيروت1895م.                        |             |     |
| أحمد بن فارس بن زكريا القزويني ( المتوفى 395 هـ)   | ابن فارس:   | (5  |
| "معجم مقاييس اللغة العربية"                        |             |     |
| تحقيق وضبط عبد السلام محمد هارون                   |             |     |
| مكتب الأعلام الإسلامي جمادى الأخرة 1404 ه          |             |     |
| أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري        | ابن قتيبة:  | (6  |
| (المتوفى276 هـ)                                    |             |     |
| "تفسير غريب القرآن"                                |             |     |
| بتحقيق السيد محمد صقر                              |             |     |
| مكتبة توحيد وسنة، محلى جنكي عقب قصة                |             |     |
| خواني بشاور 1398 هـ. 1978م.                        |             |     |
| الحافظ أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (        | ابن ماجة:   | (7  |
| المتوفى 275 ه) "سنن ابن ماجة" بتحقيق محمد فؤاد عبد |             |     |
| الباقى.                                            |             |     |
| دار إحيا التراث العربي،1395هـ,1975م.               |             |     |
| أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم                  | ابن منظور   | (8  |

#### علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

| (المتوفى 711 هـ) " لسان العرب"                                                                |                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| (العدودي ٢١١ م) العدن المعروف بابن أبي أبو الفرج محمد بن إسحاق النديم المعروف بابن أبي        | 9) ابن النديم:                                                                          |
| ابو العرب محمد بن إسحاق الشديم المعروف ببن ابني يعقوب الوراق النديم البغدادي(المتوفي 385 هـ)" | 9) ابل التديم.                                                                          |
| يعصوب الوراق السديم البعدادي الفسوقي رووها الفهرست" دار المعرفة والطباعة والنشر بيروت، لبنان  |                                                                                         |
| العهرست دار المعرف والعباعة والسربيروت ببان. حبيب بن أوس الطائي ( المتوفى 186 هـ)             | 10) أبو تمام:                                                                           |
| حبيب بن أوس الطالي ( المتوقي 180 هـ)<br>"ديوان الحماسة" 1384 هـ 1965م                         | 10) أبو للمام.                                                                          |
| ليوان الحفاسة 1304 هـ 1903م<br>بتحشية مولانا محمد اعزاز علي الديو بندي تحت إدارة              |                                                                                         |
| بنحسيه مولات محمد اعرار علي الديو بندي تحت إداره المكتبة السلفية شارع شيش محل. لاهور:2.       |                                                                                         |
| المحتب المستيد المتارع سيس المحق المسجداني<br>سليمان بن أشعث بن السحاق السجستاني              | 11) ابوداؤد:                                                                            |
| المتوفى 275 هـ)                                                                               | 11) 'بود'ود.                                                                            |
| (المتوقى 173 هـ)<br>"سنن ابى داؤد"                                                            |                                                                                         |
| سنل ابى داود<br>بتصحيح مولانا محمود حسن الديو بندي                                            |                                                                                         |
| بنصنحيح مو د ت محمود حسل الديو بندي مكتبة امدادية، ملتان باكستان                              |                                                                                         |
|                                                                                               | دار در از در از در از در از در از در در از در از در در در در در در در در در در در در در |
| الدكتور (المتوفى 1939م)                                                                       | 12) ا.ي.ونسنك                                                                           |
| " المعجم المفهرس لأ لفاظ الحديث النبوى الشريف"                                                |                                                                                         |
| مكتبة بريل في مدينة ليدن، سنة 1936م.                                                          | ; th (12                                                                                |
| الإمام الحافظ أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة                                                   | 13) الترمذي:                                                                            |
| الترمذي (المتوفى 279 هـ) "سنن الترمذي"                                                        |                                                                                         |
| دارالفكر للطباعة والنشرو التوزيع، بيروت 1400 هـ.                                              |                                                                                         |
| 1980م                                                                                         |                                                                                         |
| اسماعيل بن حماد (المتوفى 393 هـ)                                                              | 14) الجو هري:                                                                           |
| ,                                                                                             | 14) الجو هري:                                                                           |
| " الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية"                                                             |                                                                                         |
| بتحقيق أحمد عبد الغفور العطار، دار العلم للملايين،                                            |                                                                                         |
| بيروت، الطبعة الثانية 1399 ه                                                                  |                                                                                         |
|                                                                                               |                                                                                         |
|                                                                                               |                                                                                         |
|                                                                                               | 7:1: 1 (15                                                                              |
| ملا مصطفى بن عبد الله الكاتب جلبي المعروف بالحاجى                                             | 15) حاجي خليفة:                                                                         |
| خليفة (المتوفى1067 هـ)                                                                        |                                                                                         |
| "كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون"                                                           |                                                                                         |
| منشورات مكتبة المثنى بغداد                                                                    | . 11 (1.6                                                                               |
| حسان بن ثابت الأنصاري (المتوفى54 هـ)                                                          | 16) حسان بن ثابت:                                                                       |
| "شرح ديوان حسان بن ثابت"                                                                      |                                                                                         |
| وضعه عبد الرحمان مطبعة السعادة بمصر                                                           | . ( ) ( / -                                                                             |
| أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل الأصفهاني                                                 | 17) الراغب:                                                                             |
| (ت502 هـ)                                                                                     |                                                                                         |

| turnal of Research (Faculty of Languages & Islamic Statics) 2007 For |                     |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------|
| " المفردات في غريب القرآن"                                           |                     |
| تحقيق وضبط محمد سيد كيلاني                                           |                     |
| الناشر: نور محمد كتب خانه آرام باغ، كراتشي, باكستان.                 |                     |
| أبوالفيض محمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدى                          | 18) الزبيدي:        |
| الحنفي ( المتوفي 1205 هـ)                                            |                     |
| "تاج العروس من جواهر القاموس"                                        |                     |
| منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى                |                     |
| بالمطبعة الخيرية المنشأة بجمالية مصر 1306ه                           |                     |
| خير الدين الزركلي( 1397 هـ)                                          | 19) الزركلي:        |
| "الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من                        | -                   |
| العرب والمستعربين والمستشرقين"                                       |                     |
| دار العلم للملايين، بيروت، لبنان 1980م.                              |                     |
| باهتمام: خويدم العلماء محمد اسحاق الناظم المكتبة                     | 20) السبع المعلقات: |
| الرحيمية الواقعة بديوبند (يو-بي) هند                                 | ` \                 |
| عبد الرحمان شيخ كمال الدين أبوبكر بن محمد بن سابق                    | 21) السيوطي:        |
| الملقب بجلال الدين (المتوفى 911 هـ) "                                | <del>"</del> (      |
| 1) الإتقان في علوم القرآن"                                           |                     |
| بتحقيق أبي الفضل ابراهيم، منشورات الرضي بيدار                        |                     |
| مطبعة أمير الطبعة الثانية 1303 هـ                                    |                     |
| 2)" بغية الوعاة"                                                     |                     |
| طبع بالقاهرة.1326 ه                                                  |                     |
| 3)"حسن المحاضرة "                                                    |                     |
| طبع بالقاهرة 1324 ه                                                  |                     |
| أبو العباس الفضل بن محمد الضبي (المتوفي 168م)                        | 22) الضبي:          |
| "ديوان المفضليات"                                                    | •                   |
| مع شرح وافر لأبي محمد القاسم بن محمد بن بشار                         |                     |
| الأنباري بمطبعة الآباء اليسوعين، بيروت 1920م                         |                     |
| أبو على الفضل بن الحسن الطبرسي                                       | 23) الطبرسي:        |
| ( المتوفّى 548 هـ)                                                   |                     |
| "مجمع البيان في تفسير القرآن"                                        |                     |
| بتعليق السيدهاشم الرسولي المحلاتي                                    |                     |
| مكتبة العلمية الإسلامية طهران سوق الشيرازي                           |                     |
| طرفة بن العبد بن سفيان بن سعد ( المتوفى60ق ه)                        | 24) طرفة بن العبد:  |
| "ديوان طرفه العبد"دار صادر, بيروت, لبنان 1380                        | - \                 |
| ه.                                                                   |                     |
| الشيخ فخر الدين الطريحي ( المتوفى 1085 هـ)                           | 25) الطريحي:        |
| " تفسير غريب القرآن" (مقدمة)                                         | # '-                |
| بتحقيق محمد كاظم الطريحي                                             |                     |
|                                                                      |                     |

#### علم غريب القرآن، نشأته وتطوره

| الناشر زاهدي، ايران (بلا تأريخ)                                                       |                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| " عبد القهار داؤد العاني                                                              | 26) العاني:                            |
| " در اسات في علوم القرآن"                                                             | • `                                    |
| مطبعة المعارف بغداد 1972م                                                             |                                        |
| أحمد بن عبد الغفور العطار                                                             | 27) العطار:                            |
| "مقدمة الصباح"                                                                        |                                        |
| الطبعة الثانية، دار العلم للملابين، بيروت، 1399 هـ                                    |                                        |
| عنترة بن شداد بن عمروبن معاوية العبسي                                                 | 28) عنترة:                             |
| (المتوفى 22ق ه)                                                                       |                                        |
| " دیوان عنتره بن شداد"                                                                |                                        |
| حققه وقدم له المحامي فوزي عطوي.                                                       |                                        |
| د ار صعب بيروت.1980م.                                                                 | 491 . 7 . 7 . 9                        |
|                                                                                       | 29) القرآن الكريم                      |
| عمر رضا كحالة                                                                         | (30) كحالة:                            |
| "معجم المؤلفين: تراجم مصنفي الكتب العربية"                                            |                                        |
| مطبعة الترقي بدمشق 1277هـ "                                                           |                                        |
| ÷ 1 ti · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                            | ·i · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| مالك بن أنس مالك بن أبي عامر بن عمروبن الحارث الأصبحي ( المتوفى 179 ه)"كتاب الموطا"   | 31) مالك بن أنس:                       |
| الاصبحي (المتوقى 7/ الم) كتاب الموقف مير محمد كتب خانه مركز علم وادب آرام باغ كراتشي. |                                        |
| أبو العباس محمد بن يزيد المعروف بالمبرد النحوي (                                      | 32) المبرد:                            |
| المتوفى 285 ه)                                                                        | (32                                    |
| " الكامل في اللغة والأ دب" ( الجزء الاوّل)                                            |                                        |
| مكتبة المعارف، بيروت.                                                                 |                                        |
| محمد شفيع ( الدكتور) وجماعته                                                          | 33) محمد شفيع                          |
| " موسوعة المعارف الإسلامية في الأردية" (المجلد                                        |                                        |
| الأول) الناشر: محمد بشير                                                              |                                        |
| جامعة بنجاب بلاهور، سنة 1393ه                                                         |                                        |
| محمد عبد الله ( الدكتور) السيد وجماعة                                                 | 34) محمد عبد الله:                     |
| " موسوعة المعارف الإسلامية في الأردية" ( المجلد                                       | ·                                      |
| العاشر) الناشر: اقبال حسين                                                            |                                        |
| جامعة بنجاب بلاهورسنة 1364 ه.                                                         |                                        |
| محمد فؤاد عبد الباقي                                                                  | 35) محمد فؤاد عبد                      |
| " المعجم المفهرس لأ لفاظ القرآن"                                                      | الباقي:                                |
| مطبعة د ار الكتب المصرية، 1364 ه                                                      | •                                      |
| عساكر الدين أبو الحسن مسلم بن حجاج القشيري (                                          | 36) مسلم:                              |

| المتوفى 261 هـ)                                                         |                   |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| " الصحيح لمسلم" شرح كامل للنووي                                         |                   |
| قديمي كتب خانه، مقابل آرام باغ كراتشي الطبعة الثانية                    |                   |
| 1375 هـ -1956م                                                          |                   |
| ,                                                                       |                   |
|                                                                         |                   |
|                                                                         |                   |
| ميرزا محمد باقر الموسوي الخوانساري الأصبهاني (                          | 37) میرزا محمد    |
| المتوفى 1313 هـ)                                                        | ، ع)<br>باقر :    |
| " روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات"                               | .5 .              |
| عنيت بنشره مكتبة اسماعليان تهران.                                       |                   |
| النابغة الذبياني (المتوفي 604م 18ق هـ)                                  | 38) النابغة:      |
| الحبود المسيدي (المسوحي ٢٥٥م ١٥) من الديوان النابغة الذبياني"           | . === (50         |
| تيوران المبات المبياتي<br>تحقيق وشرح كرم بستاني 1979م.                  |                   |
| عمیق وسرے طرم بست فی ۱۳۲۱م.<br>دار صادر بیروت لبنان                     |                   |
| در معدد بیروت, بیدان.<br>أبو عبد الرحمان أحمد بن شعیب بن علی بن سنان بن | (20 النسائ        |
| <del>-</del>                                                            | 39) النسائي:      |
| دينار النسائي ( المتوفى 303 هـ) "سنن النسائي"                           |                   |
| بشرح الحافظ جلال الدين السيوطى وحاشية الإم السندي                       |                   |
| المكتبة العلمية، بيروت لبنان                                            | 11                |
| أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي                                   | 40) ياقوت الحموي: |
| (المتوفى226 هـ)                                                         |                   |
| " إرشاد الألباء إلى معرفة الأدباء المعروف وبمعجم                        |                   |
| الأدباء" الطبعة الأخيرة، دار إحياء التراث العربي،                       |                   |
| بيروت لبنان                                                             |                   |

# تشكل المعنى من موسيقى العروض و الصورة الفنية على بن جبلة العكوك" أللدّهر تبكي أم على الدهر تجزع " نموذجًا تحليليًا

د عماد على سليم الخطيب\*

#### **Abstract**

# THE MEANING STRACTURE FROM IMAGERY ALI EBN JABALAH ALAKAWAK : ALLEDHRE TABKI STND.

This Work introduces, criticizing show of What sever said about the ALI EBN JABALAH ALAKAWAK, Which is came in the books of criticalism.

This work supposes that there is an existence of a kind of relation in between the technical image and others of abbreviations as it is connected with, imagination, material, presumption, realization, ..., feeling's and symbols thus we review these abbreviations with definitions explanation and understanding the standard text.

#### تعريف بالشاعر علي بن جبلة العكوّك (1)

اسمه و تاریخه:

#### هو علي بن جَبلة بن مسلم بن عبد الرحمن الأنباري. <u>160 - 213 هـ /</u> 828 م

مولده و وصفه:

شاعر مجيد، أعمى، أسود، أبرص، من أبناء الشيعة الخراسانية، ولد بحيّ الحربية في الجانب الغربي من بغداد.

#### لقىه:

يلقب بالعَكَوَّك وبه اشتهر ومعناه القصير السمين.

ويقال إن الأصمعي هو الذي لقبه به حين رأى هارون الرشيد متقبلاً له، معجباً به.

#### فقد بصره:

يختلف الرواة في فقده لبصره، فمنهم من قال إنه ولد مكفوفاً ومنهم من قال إنه كف بصره وهو صبى.

#### موهبته الشعرية:

عني به والده فدفعه إلى مجالس العلم والأدب مما أذكى موهبته الشعرية وهذبها.

أستاذ النقد الحديث المساعد قسم اللغة العربية و آدابها جامعة البلقاء التطبيقية الأردن قربه من الخلفاء و بعده عنهم:

امتدح العكوك الخلفاء ومنهم هارون الرشيد الذي أجزل له العطاء وفي عهد المأمون كتب قصيدة في مدحه إلا أنه لم ينشدها بين يديه وإنما أرسلها مع حميد الطوسي فسخط المأمون عليه لأنه نوه بحميد الطوسي وأبي دلف العجلي وتأخر عن مدحه والإشادة به، مما أوصد عليه أبواب الخلفاء بعد الرشيد.

وممن أشار لذلك ابن شيخان السالمي ( 1284 – 1346 هـ ) في قصيدة له من مجزوء الرجز، و مطلعها:

سَلَّ الفؤادَ وانصرف ظَبْيٌ تربّى في الغُرف

و يقول فيها:

تتيه بالفضل على العكوك في أبي دلف أ

موضوعات شعره:

تدور موضوعات شعره حول المديح والرثاء كما يراوح في بعضها بين السخرية والتهكم والفحش وهتك الأعراض والرمي بالزندقة والغزل والعتاب.

مجموع القصائد و مجموع الأبيات:

له ( 65 ) قصيدة، بها (554) بيتًا.

#### جدول بحوره الشعرية:

| الأبيات | القصائد | البحر  |
|---------|---------|--------|
| 92      | 16      | الطويل |

تشكل المعنى من موسيقى العروض و الصورة الفنية

|          | . 33 |     |
|----------|------|-----|
| المديد   | 1    | 53  |
| البسيط   | 14   | 63  |
| الوافر   | 6    | 18  |
| الكامل   | 7    | 79  |
| الهزج    | 1    | 24  |
| الرجز    | 3    | 50  |
| الرمل    | 4    | 82  |
| السريع   | 2    | 6   |
| المنسرح  | 2    | 6   |
| الخفيف   | 4    | 49  |
| المتقارب | 5    | 32  |
| المجموع: | 65   | 554 |

## وصف الأصفهاني له:

وصفه الأصفهاني بقوله: " هو شاعر مطبوع، عذب اللفظ، جزل، لطيف المعانى، مدّاح، حسن التصرف ".

#### قصىة وفاته:

لوفاته قصة اختلف فيها فمنهم من يقول إن المأمون هو الذي قتله؛ لأنه بالغ في مدح أبي دلف العجلي وحميد الطوسي و قد خلع عليهما صفات الله، و روى ذلك ابن حجة الحمي في " ثمرات الأوراق في المحاضرات "، يقول العكوك بن علي بن أبي جبلة في أبي دلف :

إنما الدنيا أبو دلف بين باديه ومحتضره

فإذا ولى أبو دلفٍ ولّت الدنيا على أثره كلُّ من في الأرض من عربٍ بين باديه إلى حضره

مستعير منك مكرمةً يكتسبها يوم مفتخره

فأعطاه أبو دلف مائة ألف درهم. ولما بلغت المأمون غضب غضباً شديداً على العكوك

فطلب فهرب فاجتهدوا إلى أن جاءوا به مقيداً فلما صار بين يديه قال له يا ابن اللخناء أنت

القائل في مدحك لأبي دلف كل من في الأرض من عرب البيتين جعلتنا ممن يستعير المكارم

منه ویفتخر بها ...

ولا قل في ذلك مدحه للطوسي ، و ذكر له ذلك القرشي النجفي في " حماسة القرشي "، فيقول في مدحه:

إنما الدنيا حُمَيْدٌ وأياديه الجسامُ فإذا ولِّي حميدٌ فعلى الدنيا السلامُ

ويقول أيضًا في مدحه من كتاب الثعالبي في "خاص الخاص ": دجلة تسقي وأبو غانم يطعم من تسقي من الناس الناس جسم وإمام الهدى رأس وأنت العين في الرأس

ومنهم من قال إنه توفي حتف أنفه. و قد ذكره الشيخ الأديب عائض القرني من أصحاب القصائد التي قتلت أصحابها.

#### كتب النقاد العرب القدماء عنه:

ذكره صاحب الأغاني في تفوقه و غلبته زمن الخليفة هارون الرشيد" فلما قدم عليه علي بن جبلة العكوك غلب عليه، وسقطت منزلة أبي الأسد عنده، فانقطع إلى الفيض بعد عزله عن الوزارة ولزومه منزله، وذلك في أيام الرشيد. وذكر له مدحته:

يا دواء الأرض أن فسدت ومديل اليسر من عسره كل من في الأرض من عرب بين باديه إلى حضره

يكتسبها يوم مفتخره

مستعبر منك مكرمة إنما الدنبا أبو دلف

بین مبداه و محتضر ه

حتى برع، وحتى كان العالم إذا رآه قال لمن حوله: أوسعوا للبغوي وكان ذكيا مطبوعا، فقال الشعر، وبلغه أن الناس يقصدون أبا دلف لجوده وما كان يعطى الشعراء، فقصده وكان يسمى العكوك- فامتدحه بقصيدته السابقة. كما ذكر الأصفهاني هجاءه الهيثم بن عدى إجابة لطلب الخزيمي، و إنشاده حميداً الطوسي شعراً في أول رمضان، بروايته:

" أخبرني الحسن بن على، قال: حدثني أحمد بن أبي طاهر، قال: حدثني أبو و ائلة

السدوسي، قال:

دخل على بن جبلة العكوك على حميد الطوسى في أول يوم من شهر رمضان، فأنشده:

> جعل الله مدخل الصوم فوزا لحميد ومتعه في البقاء وفراق الندمان والصهباء فهو شهر الربيع للقراء وأنا الضامن الملي لمن عا قرها مفطرا بطول الظماء وكأني أرى الندامي على الخسف يرجون صبحهم بالمساء

قد طوى بعضهم زيارة بعض واستعاضوا مصاحفاً بالغناء

و ذكر في حبه الجارية و حبها له على قبح وجهه:

" أخبرني عمى قال: حدثنا أحمد بن الطيب السرخسي قال: حدثنا ابن أخي على بن جبلة العكوك قال أحمد: وكان على جارنا بالربض هو وأهله، وكان أعمى وبه وضح. وكان يهوى جارية أديبة ظريفة شاعرة وكانت تحبه هي أيضاً على قبح وجهه وما به من الوضح، حدثني بذلك عمرو بن بحر الجاحظ".

و جاء ذكره كشاهد على المساواة في البديع عند أسامة بن منقذ في " البديع في نقد الشعر "، فقال:

اعلم أن المساواة هي مساواة الآخذ منه للمأخوذ عنه، والأول أحق به، لأنه ابتدع والثاني اتبع، فالأول سابق، والثاني لاحق، كما قال العكوك يصف فرساً:

كالماء جالت فيه ريحٌ فاضطربْ متطردٌ يرتجُّ من أقطاره

و لحقه ابن المعتز فقال:

أطلقته، فإذا مسكت جمدُ

فكأنه موجٌ يذوبُ إذا و قال ديك الجن:

مشعشعةٌ من كفّ ظبي كأنما تناولها من خدهِ فأدراها

و أورد له ابن حمدون شعرًا في " التذكرة الحمدونية ":

من الكامل:

رَدَّتُهُ في عِظَتي وفي إفهامي

وأرى الليالي ما طَوَتْ من قوتي

حيثُ الرميَّةُ من سِهام الرّامي

وعلمتُ أنّ المرء من سنن الرّدى

من الوافر:

فما تعدوهُ أهواءُ القلوب مُسَلَّمَةَ الضمير من الذنوب

أَغَرُ تُوَلَّدُ الشهواتُ منه وما اكتحلت به عينٌ فتبقى

ولنْ في النفوسِ لها شماسُ شعاعاً لا تحيطُ عليه كاسُ

و أورد له ابن أبي عون في " التشبيهات "، من التشبيهات الحسان في الخمر قوله: وصافيةٍ لها في الكاس لينٌ كأنّ يدَ النديم تديرُ منها

و أورد له البصري في " الحماسة البصرية "، قوله: وما لامْرىء كَو اللَّهُ منكَ مَهْرَبٌ ولَوْ رَفَعَتْهُ في السَّماءِ المطَالعُ ظُلامٌ ولا ضَوْءٌ مِن الصُّبْح سَاطِعُ و لا هار بٌ لا يَهْتَدِي لمكانه

و ذكر أبو أحمد العسكري في " المصون في الأدب"، سرقته المتدرجة هكذا: قال الفرزدق و هو سارق من الأخطل: ولو حملتني الريحُ ثم طلبتني لكنتُ كشيء أدركته مقادرُه

وسرق سلمٌ الخاسر بيت الأخطل والفرزدق فقال: وأنت الدَّهِر مبثوثاً حبائله في والدَّهرُ لا ملجاً منه ولا هِربُ ولو ملكتُ عِنانُ الرِّيحُ أصرفُه في كلِّ ناحية ما فاتك الطَّلبُ

و سرقه أيضاً على بن جبلة العكوك فقال: وما لامرئ حاولته منك مَهربٌ ولو رفعته في السماء المطالعُ بُل هار ب لا يهتدي لمكانه ظلامٌ ولا ضوعٌ من الصبح ساطعُ

و عرف له ابن الجراح في " الورقة "، فقال:

هو على بن جبلة الضرير، ويعرف بالعكوَّك، خراساني بنوي، شاعر مطبوع مجيد، وكان أبرص، وله مدائحُ حِسانٌ. وأحسنُ قوله في أبي ذُلفَ، وحُميدِ بن عبد الحميد الطوسي، والحسِ بن سهل. قال عنه الجاحظ: كان أحسن خلق الله إنشاداً، ما ر أبتُ مثله بدو با و لا حضر باً.

و يذكر له ابن شاكر الكتبي في " فوات الوفيات "، روايته عن سؤال طرفة بن العبد عن لذات الدنيا فقال: مركب وطى، وثوب بهى، ومطعم شهى، فسئل امرؤ القيس فقال: بيضاء ر عبوبة، بالشحم مكروبة، بالمسك مشبوبة، وسئل الأعشى فقال:

صهباء صافية، تمزجها ساقية، من صوب غادية، قال العكوك: فحدث بذلك أبا دلف فقال:

أطيب الطيبات قتل الأعادي واختيالي على متون الجياد ورسول يأتي بوعد حبيب وحبيب يأتي بلا ميعاد

و عرف له ابن خلكان في " وفيات الأعيان و أنباء أهل الزمان "، " هو أبو الحسن علي بن جبلة بن مسلم بن عبد الرحمن، المعروف بالعكوك الشاعر المشهور ؛

أحد فحول الشعراء المبرزين قال الجاحظ في حقه: كان أحسن خلق الله إنشاداً، ما رأيت مثله بدوياً ولا حضرياً وكان من الموالي وولد أعمى، وكان أسود أبرص، ومن مشهور شعره قوله:

بأبي من زارني مكتتماً خائفاً من كل شيء جزعا زائرٌ نم عليه حسنه كيف يخفي الليل بدراً طلعا رصد الغفلة حتى أمكنت ورعى السامر حتى هجعا

ويحكى أن العكوك مدح حميد بن عبد الحميد الطوسي بعد مدحه لأبي دلف بهذه القصيدة فقال له حميد: ما عسى أن تقول فينا وما أبقيت لنا بعد قولك في أبي دلف: إنما الدنيا أبو دلف... وأنشد البيتين، فقال: أصلح الله الأمير، قد قلت فيك ما هو أحسن:

دجلة تسقي وأبو غانم يطعم من تسقي من الناس الناس جسم وإمام الهدى رأس وأنت العين في الرأس

ولما مات حميد في يوم عيد الفطر سنة عشر ومائتين رثاه بقصيدة – سيحللها البحث هنا - من جملتها:

فأدبنا ما أدب الناس قبلنا ولكنه لم يبق للصبر موضع

وأخبار العكوك كثيرة، ونقتصر منها على هذا القدر.

والعكوك: بفتح العين المهملة والكاف وتشديد الواو وبعدها كاف ثانية، وهو السمين القصير – كما تقدم - ، مع صلابة، رحمه الله تعالى".

#### لماذا تشكل المعنى؟

لم نجد مصطلح (تشكل المعنى) مستخدمًا بين مصطلحات التحليل في كتب النقد العربي القديم، بل وجدناه في كتب النقد العربي الحديث، ولم يعرف كمصطلح من كلمتين، بل عرف النقاد كلمة (المعنى) وحدها مشيرين إلى كلمة (تشكل) ضمنًا - كما سيأتي - .

و قد عرف مجدي و هبة المعنى في معجمه مصطلحات الأدب (2) بأنه " المدلول، و هو ترجمة ظواهر خارجية، من أحداث، أو أشخاص، أو أشياء، أو رموز لها (كالكلمات أو الصور) إلى مدركات ذهنية متواضع عليها ".

و جاء في موطن آخر من المعجم قوله: بأن المعنى مصطلح فلسفي امتد إلى ميدان النقد الأدبي من خلال السؤال عن وظيفة الشعر الاجتماعية أو السياسية أو الأخلاقية إلى جانب الوظيفة الجمالية، و في هذا تحيد نوع المعنى الذي نستمده من النص الشعري قبل ان نصب ذلك المعنى في قالب من الوظائف المذكورة. من ذلك يمكن أن نرى في المعنى التعريف الذي يعيده إلى الرموز اللفظية و علاقاتها النحوية إلى أشياء موجودة أو إلى أفكار مشتركة بين الناس جميعًا. ثم يضيف مجدي وهبة:

#### إن هذا التعريف يتضمن مبدأين هما:

1- مبدأ الانتظام، 2- مبدأ القاعدة.

الانتظام في وجود علاقة سببية عامة بين التعبير في ظروف معينة و بين استجابة أناس ينتمون إلى فريق لغوي معين. و الثاني يتطلب أن يخضع استعمال الكلمة أو العبارة لقواعد الصحة أو الخطأ حسب القاعدة اللغوية، و قد قسم علماء اللغة المعنى لذلك إلى:

- 1- المعنى الانفعالي، الذي يؤدي إلى مجموعة انفعالات عند استجابته للمعنى.
- 2- المعنى الإدراكي، الذي لأ تخرج فيه الإثارة عن حيز الإدراك الذهني كالتفكير و الافتراض مثلا. و قد يقسم المعنى الإدراكي إلى:
  - 1- علاقة الاسم بالمسمى،
- 2- علاقة الكلمة ببعض خصائص الأشياء أو صفاتها، و تعد هذه الصفات عناصر تساعد الذهن على تحديد المعنى. و اتفق على تسمية العلاقة باسم ( الكلمة ).

#### لماذا الصورة الفنية؟

يحدِّد كمال أبو ديب في جدلية الخفاء والتجلّي (4) أبعاد دراسة الصورة الفنية بتحليل منابع الصورة وكشفها لأبعاد شخصية الفنان وبيئته الحضارية إلى مدى جديد،

و هو صعيد البنية الوجودية للصورة، والصورة بهذا المعنى ترتبط بمعناها السيكولوجي، بوجود تفاعلات تخلق انطباعا يفجّر انبعاثه في الشعر عواطف ودلالات تتوقف حيويتها على طبيعة الإنسان، وما تحتوي من علاقات التشابه والتوسط التي تنشأ على صعيد التصورات واللغة.

و لعل الصورة الفنية بمعناها المتداول في كتب النقد تشي بأنها تلك المؤثرات في كلمات الجمل لغرض بلاغي مقصود، (5)... و ما يلتصق مع هذا التعريف من تفصيلات من كونها ( الهيئة الموحية و المعبرة في أن معًا )(6) ، و تلك البواعث و الأنماط قد لا تخرج عن وصفها للصورة التي أوصلت المعنى بجمال مسموع مقروء.

ثم يأتي دور البحث في ربط (تشكل المعنى) باستعمال الكلمة أو العبارة أو الجملة ب (الصورة الفنية) التي قد تضع لهذا الاستخدام منهجًا مفاده استثمار فنون البلاغة و شجاعة نحو اللغة العربية من حذف و تقديم و تأخير و إطناب و بسط و ... للمعنى وقد اعتمد البحث الأمور التالية في الدراسة:

- 1- لا بد من وجود مركز للصورة الكلية، يتكوم من مجموعة من الصورة الجزئية، و لكل صورة جزئية مركز تلتف حوله الكلمات المشكلة للصورة، و هكذا وصولا للصورة الأم في النص، و التي تلتف حولها الكلمات كاملة، و لا تخرج كلمة عن سربها في تحديد المعنى.
- 2- التركيب هو الأكبر في النص، و تصغره الجملة، فالعبارة، فالكلمة المفردة. و التسلسل مهم و يعنى التشكل الذي يريده البحث من :

كلمة + كلمة = عبارة عبارة + عبارة = جملة

جملة + جملة = تركيب  $_{..}$  و من التراكيب يكتمل النص

 3- لا انفصال بين القاعدة اللغوية و النحوية و البلاغية عن الصورة الفنية. و يأتى المعنى كما يفترض البحث هكذا:

المعنى المهم و المؤثر = تصنعه الصورة الفنية المتشكلة بطريقة بلاغية نحوية لغوية سليمة.

الدر اسات السابقة في تشكل المعنى:

لم تاتصق كلمة (تشكل) إلى جانب كلمة (المعنى) في كتب النقد العربي القديم، مثلما وجدناها تشكل منفردة مصطلحًا غنيًا التحليل النقدي المنظم عند النقاد العرب القدماء، وقد جاء التصاقها في جمل نقدية متطورة تهدف للتحليل بين سطور هنا أو هناك، وهذا بعضها (7):

" حملا على المعنى "، أخبار أبي القاسم الزجاجي، الزجاجي.

- " تقدم صاحبكم في هذا المعنى " ، أخبار أبي تمام، الصولي.
- " كشف المعنى " ، أخبار الحمقى و المغفلين، ابن الجوزي.
- " الحاجة للمعنى " ، أخبار الراضي بالله و المتقي لله ، الصوليز
  - " و هذا المعنى أراده"، أدب الكاتب، ابن قتيبة الدينوري.
- " أفرغ المعنى و أجري " ، أسرار البلاغة في علم البيان، الجرجاني.
  - " أشبعت فيه المعنى " ، الاعتبار ، أسامة بن منقذ.
  - " مؤدية عن المعنى " ، الإعجاز و الإيجاز ، أبو منصور الثعالبي.
    - " دقة المعنى " ، الأغاني، أبو فرج الأصفهاني.
    - " إصابة المعنى " الأمثال ، أبو عبيد بن سلام.
    - " حسن المعنى " ، الأنوار و محاسن الأشعار ، الشمشاطي.
      - " تقريب المعنى" البخلاء ، الجاحظ.
      - " تتميم المعنى " البديع في نقد الشعر ، أسامة بن منقذ.
      - " لطفُ المعنى" البصائر و الذخائر، أبو حيان التوحيدي.

إلى غير ذلك من اللواصق..

و ننقل الآن بعض كلام النقاد العرب القدماء في دراستهم للمعنى، ومن ذلك قول ابن المعتز:

" وقد كان بعض العلماء يشبه الطائيّ في البديع بصالح بن عبد القدوس في الأمثال ويقول لو أن صالحاً نثر أمثاله في شعره وجعل بينها فصولاً من كلامه لسبق أهل زمانه وغلب على مدّ ميدانه وهذا أعدل كلام سمعته في هذا المعنى " (8).

و إلى المعنى أرجع أبو هلال العسكري البلاغة ، فقال (9) :

" في الإبانة عن موضوع البلاغة في اللغة، وما يجري معه من تصرف لفظها البلاغة من قولهم: بلغت الغاية إذا انتهيت إليها وبلغتها غير. ومبلغ الشيء منتهاه. والمبالغة في الشيء: الانتهاء إلى غايته. فسميت البلاغة بلاغة لأنها تنهى المعنى إلى قلب السامع فيفهمه ".

و من النقاد المحدثين درس عبد القادر الرباعي في كتابه جماليات المعنى الشعري (التشكيل و التأويل)(10)، تشكل المعنى الشعري من خلال البحث في جماليات التشكيل و التأويل و قد ترك التصور النظري إلى المستوى العملي التطبيقي، فانتقى أبياتًا و قصائد متكاملة درسها و تصور المعنى الشعري فيها من خلال مثلثين: الأول يمثل الشاعر و النص و طرفي الـ (مع و الضد)، و الثاني يمثل المعنى و الشاعر و الرؤيا للناقد و الشاعر، و كانت هذه كلها عوامل لفهم النص و فهم المعنى في النص – كما يقول - .

كما أكد عبد القادر الرباعي على وظيفة الناقد – و هو قارئ واع – في جهده الموازي لجهد المبدع، مع إمكانية تجديد الرؤيا للناقد تبعًا لتطور الثقافة و تجديد العقول المستمر، و إن دراسة النص القديم بعقلية جديدة تعني: إحياءه في الشعور و الوجدان.

و أراد عبد القادر الرباعي من المعنى الشعري أن يكون هو المعنى المؤلف من الأفكار المندغمة في الشعور، ليكون الخيال المشكل لها في الشعر هو المتشكل من الصورة و الإيقاع، و هما مصطلحان يتساندان و يتكاملان في بناء النص الشعري.. و ختامًا فالكلمة تصبح موضوعًا بعد تجاوز ها لمعناها الحرفي، و صولا إلى المعنى الكلي الشامل للقصيدة، و عليه فإن المعنى الشعري ينبع من القوة الشاعرة و القوة الناقدة و لا بد من الرؤيا التجريبية للقوة الناقدة لأنها تكشف الأبعاد و تقف على الجمال المكنون الساحر لقيم الحياة و الإنسان و إذا ما عرفنا قيمة الجمال و جمال القيمة للنص يبقى المعنى خالدًا ما بقيت الحياة خالدة.

و تبع الرباعي مصطفى الصاوي الجويني في كتابه البيان فن الصورة، و هو يدرس أمثلة محللة تحكي حكاية قصيرة أو طويلة عن موضوعات حكايا مختلفة تسلك مسلكًا يركز على الحدث أكثر من الصفة عند الشاعر، مثل ارتباط صورة الأسد بتطور نفسية الشاعر التي تتحول من حالة الهدوء إلى حالة الطغيان في الصورة المتشكلة لتتناسب صورة الأسد مع حالة الطغيان... و هكذا، لكنه لم يشر إلى اصطلاح ( تشكل المعنى ) من الصورة الفنية، الذي يعنيه الباحث هنا.

#### تحليلات سابقة للقصيدة:

لم تدرس القصيدة كاملة في أي بحث أو كتاب، على حد علم الباحث، (12) و قد جاء ذكر ها هنا و هناك، للاستشهاد على روعة ما قبل فيها و من قبلت فيه، إلا أنه لم يتطرق أحدهم لتحليلها، على الأقل بهذه الطريقة.

وصف القصيدة (13):

القافية : فجع (ع) الأبيات (33) البحر : الطويل

#### الأبيات مرتبة:

وَما صاحِبُ الأَيّامِ إلّا مُفَجّعُ عَزاءُ مُعزِّ لِلَّبيبِ وَمَقنَعُ سهامُ المَنايا ر ائحاتُ وَ وُقَّعُ أصاب عروش الدهر ظلَّت تَضعضعُ وَلكِنَّهُ لَم يَبِقَ لِلصَبِر مَوضِعُ به وَبه كانَت تُذادُ وَتُدفَعُ عَلى جَبَل كانَت بهِ الأَرضُ تُمنَعُ وَأَضحى بهِ أَنفُ النّدى وَ هوَ أَجدَع أماني كانت في حَشاهُ تَقَطَّعُ قَواعِدٌ ما كانت على الضيم تركعُ وَلَم أَدر أَنَّ الخَلقَ تَبكيهِ أَجمَعُ جِمامٌ كَذاكَ الخَطبُ بِالخَطبِ يُدفَعُ حمى أُختها أو أن بَذلَّ المُمَنَّعُ وَحَلَّت بِخَطِبٍ وَ هِيهُ لَيِسَ بُرِ فَعُ تُذادُ بِأَطرافِ الرِماحِ وَتوزَعُ فَلَم يَدر في حَوماتها كَيفَ يَصنَعُ لَها غَيرَهُ داعي الصباح المُفَزَّعُ إلى عَسكَر أشياعُهُ لا تُرَوَّعُ مِراحاً وَلَم يَرجع بها وَهيَ ظُلَّعُ كَتَائِبُهُ وَحامِيها الكَمِيُّ المُشَيَّعُ مَريعُ وَحاميها الكَمِيُّ المُشَيَّعُ وَمَفتاحُ باب الخَطبِ وَالخَطبُ أَفظَعُ إلى شَجوهِ أو يَذخُرُ الدّمعَ مَدمَعُ عَلَيه وَ أَضحى لَو نُها وَ هوَ أَسفَعُ وَأَجدَب مَر عاها الَّذي كان يُمرغُ فَقَد جَعَلَت أو تادُها تَتَقَطَّعُ

1-أَلِلدَّهر تَبكي أَم عَلى الدَهر تَجزَعُ 2-وَلُو سَهَّلَت عَنكَ الأسي كانَ في الأسي 3-تَعَزَّ بما عَزَّ بِت غَيرَ كَ إِنَّها 4-أُصبنا بِبَوم في حمَيد لَوَ أَنَّهُ 5-وَ أَدَّبنا ما أَدَّبَ الناسَ قَبلَنا 6-أَلَم تَرَ لِلأَيّام كيفَ تَصَرَّمَت 7-وَكَيفَ التَّقي مَثوىً مِنَ الأَرض ضَيِّقٌ 8-وَ لَمَّا انقَضَت أَيَّامَهُ انقَضت العُلا 9-وَر احَ عَدُوُّ الدين جَذلانَ يَنتَجي 10-وَكَانَ حَمَيدٌ مَعَقِلاً رَكَعَت بهِ 11-وَ كُنتُ أَر اهُ كَالْرَ زِ ايا رَ زَ نَتُها 12-جمامٌ رَماهُ مِن مَواضعَ أَمنِهِ 13-وَلَيسَ بغَر و أَن تُصيب مَنيَّةُ 14-لَقَد أَدرَ كَت فينا المَنايا بثَأر ها 15-نعاء حمَيداً للسرايا إذا غَدَت 16-وَ لِلمُر هَق المَكروبِ ضاقَت بأمره 17-وَ للبيض خَلَّتها البعولُ وَلَم يَدَع 18-كَأَنَّ حمَيداً لَم يَقُد جَيشَ عَسكر 19-وَلَم يَبِعَثِ الخَيلَ المُغيرَةَ بالضُحي 20-رَواجعُ يَحمِلنَ النِهابَ وَلَم تَكُن 21-هُوى جَبَلُ الدُنيا المَنيعُ وَغَيثُها ال 22-وَسَيفُ أَميرِ المُؤمِنينَ وَرُمحُهُ 23-عَلَى أَيِّ شَجِو تَشتَكِي النَفسُ بَعِدَهُ 24-أَلَم تَرَ أَنَّ الشَّمسَ حالَ ضياؤُ ها 25-وَ أَو حَشَتِ الدُنيا وَ أَو دي بَهاؤُ ها 26-و قد كانت الدنيا به مُطمئنَّةً نَداهُ النَدى وَ إِبنُ السَبيلِ المُدَفَّعُ عُواطِلَ حَسرى بَعدَهُ لا تَقَنَّعُ وَنامَت عُيونٌ لَم تَكُن قَبلَ تَهجَعُ لِكُلِّ امرى مِنهُ نِهالٌ وَمشرَعُ لِكُلِّ امرى مِنهُ نِهالٌ وَمشرَعُ وَبِالأَصلِ يَنمى فَرعُهُ المُتَقَرِّعُ ثُقَسَم أَنفالُ الخَميس وَتُجمَعُ وَطَعنَ الكُلى وَالزاعِبِيَّةُ شُرَّعُ وَطَعنَ الكُلى وَالزاعِبِيَّةُ شُرَّعُ وَالزاعِبِيَّةُ شُرَّعُ

تشكل المعنى من موسيقى العروض و الصورة الفنية 27-بكى فقدة روح الحياة كما بكى 28-وفار قت البيض الخُدور وأبرزت 29-وَأَيقَظَ أَجفاناً وَكانَ لَها الكَرى 30-وَلكِنَّهُ مِقدارُ يَومٍ ثَوى بِهِ 31-وَقَد رَأَب اللهُ المَلا بِمُحَمَّدٍ 32-أَغَرُ عَلى أسيافِه وَرِماجِهِ 35-حَوى عَن أبيه بَذل راحَتِه النَدى 35-حوى عَن أبيه بَذل راحَتِه النَدى

|                     | لتفعيلات القصيدة:   | التوزيع العروضي |
|---------------------|---------------------|-----------------|
| التقطيع             | رمز التقطيع المقترح | رقم البيت       |
| التقطيع<br>ب/ب/ب-ب- | ع                   | 1:16:23         |
| ب/بب                |                     |                 |
| ب-                  |                     |                 |
|                     | ٩                   | 2               |
| ب/بب                |                     |                 |
| -                   |                     |                 |
| /                   | m                   | 3               |
| ب/بب                |                     |                 |
| _                   |                     |                 |
|                     | ij                  | 4.7             |
| ب-ب/بب/بب           |                     |                 |
| _                   |                     |                 |
|                     | ن                   | 5               |
| ب/بب/ب-ب            |                     |                 |
| _                   |                     |                 |
| //                  | গ্ৰ                 | 6               |
| ب-ب/ب/ب-ب           |                     |                 |
| ب/ب                 |                     |                 |
|                     | <b>4</b>            | 8,17,2719       |
| ب/بب                |                     |                 |
| ب-                  |                     |                 |
|                     | 路                   | 9               |
| ب/بب/بب             |                     |                 |
|                     |                     |                 |
| //                  | ي                   | 10.20.24        |
| ب-ب/بب/ب            |                     |                 |
| ب-                  |                     |                 |
|                     | ث                   | 11              |
| ب/ب/ب               |                     |                 |
| ب-                  |                     |                 |
| /                   | ص                   | 12              |
| ب/ب/ب               |                     |                 |
| ب-                  |                     |                 |

|           | į | 13.2922 |
|-----------|---|---------|
| ب/ب/ب     |   |         |
| ب-        |   |         |
|           | 7 | 3014    |
|           |   |         |
|           | 4 | 15.25   |
| ب-ب/بب    |   |         |
| ب/ب-ب-    |   |         |
|           | غ | 18      |
| ب/بب      |   |         |
| ب-        |   |         |
|           | ٤ | 21      |
| ب-ب/بب/بب |   |         |
| ب-        |   |         |
| ب/ب/ب     | ۲ | 26      |
| ب-ب/بب    |   |         |
| ب/ب-ب-    |   |         |
|           | ف | 28      |
| ب-ب/بب/بب |   |         |
|           |   |         |
|           | ب | 31      |
| بب-ب-ب    |   |         |
| ب-        |   |         |
|           | و | 32      |
| ب-ب/بب    |   |         |
| -ب-ب/ب    |   |         |
|           | J | 33      |
|           |   |         |

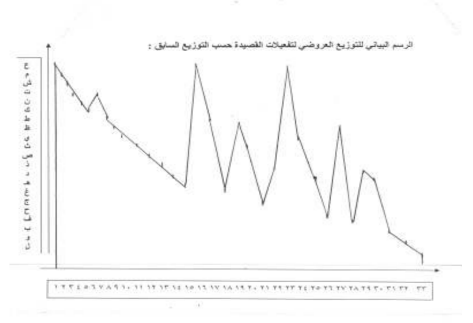
# ملحوظات:

- 1- التكرار قليل في وزن التفعيلات الممزوجة.
- 2- كانت التفعيلات الرئيسة من بحر الطويل هي:

فعولن ب\_\_ مفاعیلن ب\_\_\_

3- جاءت التفعيلات الفرعية كما في الجدول القادم:

| الفرعية                              | الرئيسة |
|--------------------------------------|---------|
| فعول بب                              | فعولن   |
| مفاعلن بـبـ ، مفاعى بــ ، مفاعيل بـب | مفاعيلن |

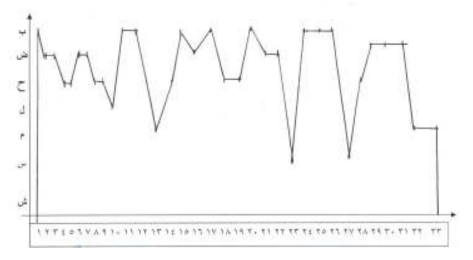


رموز مقترحة لأنماط الصور الفنية في القصيدة يوضحها الجدول التالي :

| نمط الصورة الفنية | الرمز |
|-------------------|-------|
| بصرية             | ب     |
| ضوئية             | ض     |
| حركية             | ح     |
| لونية             | ل     |
| لمسية             | م     |
| سمعية             | س     |
| شمية              | ش     |
| ذوقية             | ذ     |
| تجريدية           | ت     |
| نموذجية صغرى      | ن ص   |

| نمه ذحية كيري | ن ك |
|---------------|-----|
|               |     |

الرسم البيائي لتوزيع الماط الصور القنية في القصيدة حسب رموز الجدول السابق :



رموز مقترحة لمجالات الصور الفنية في القصيدة يوضحها الجدول التالي:

| مجالات الصورة | الرمز |
|---------------|-------|
| الفنية        |       |
| طبيعة         | ط     |
| إنسان         | ن     |
| حيوان         | ۲     |
| ثقافة         | J     |
| يومية         | ي     |
| تجريدية       | រ្យ   |

توزيع مجالات و أنماط الصور الفنية في أيبات القصيدة : ( انظر جدول الرموز المقترحة ).

|           |            |                    | •( -          | <i></i> |
|-----------|------------|--------------------|---------------|---------|
| رمز نمطها | رمز مجالها | مركز الصورة الفنية |               | رق      |
|           |            |                    | الفنية        | البيت   |
| ·ſ        | 4          | دهر                | صاحب الأيام   | 1       |
| ۻ         | ي          | عزاء               | في الأسى عزاء | 2       |
| ۻ         | ن          | المنايا            | سهام المنايا  | 3       |

|               | , , , , ,  | ,                     | Ι                  |    |
|---------------|------------|-----------------------|--------------------|----|
| ۲             | Ü          | الدهر،حميد            | أصاب عروش          | 4  |
|               |            |                       | الدهر              |    |
| ن ص           | ي          | صبر                   | لم يبق للصبر       | 5  |
|               |            | . 6                   | موضع               | _  |
| <u>ض</u><br>ض | <u>ط</u>   | أيام                  | الأيام تصرمت       | 6  |
| ض             | ط          | الأرض، الجبل          | التقى مثوى على جبل | 7  |
|               | ط          | . 111 . 21-11 1 . 511 | انقضت أيامه،       | 8  |
| ح             |            | الأيام، العلا، الندى  | انقضت العلا، أنف   | ð  |
|               |            |                       |                    |    |
|               |            | 8                     | الندى              |    |
| ح             | ي          | عدو ، أمان <i>ي</i>   | عدو ينتجي،         | 9  |
|               |            |                       | أماني تقطع         |    |
| ل             | ي          | حميد، قواعد           | حميد معقلا ركعت    | 10 |
|               |            |                       | به، قواعد ما كانت  |    |
|               |            |                       | تركع               |    |
| ب             | ي          | حميد                  | أراه كالرزايا      | 11 |
| ·             | ۲          | حمام                  | حمام يدفع          | 12 |
| م             | ي          | منية، ممنع            | تصيب منية، يذل     | 13 |
| ,             | <b>)</b> ; |                       | الممنع             |    |
| ح             | ي          | منايا                 | المنايا أدركت      | 14 |
|               | ي          | حميد                  | السرايا غدت        | 15 |
| <u>ب</u><br>ض | ي          | المكروب               | ضاقت بأمره في      | 16 |
|               |            |                       | حوماتها            |    |
| ·             | Ü          | بيض                   | خلتها البعول       | 17 |
| ح             | ي          | حميد                  | أشياعه لم تروع     | 18 |
| 7             | ح          | الخيل                 | لم يبعث الخيل و    | 19 |
|               |            | - "                   | هی ظلع             |    |
| ب             | ي          | الخيل،كتائب           | يحملن النهاب،      | 20 |
| •             | پ          |                       | ي<br>كتائبه ترجع   | -0 |
| ن ص           | ط          | الجبال ، الغياث،      | هوی جبل الدنیا،    | 21 |
| 5-8           | _          |                       |                    | 21 |
|               |            | الكامي                | غيثها المريع،      |    |
|               |            | حميد، الخطب           | حاميها الكمي       | 22 |
| ن ص           | ي          | حميد، الحصب           | سيف أميسر          | 22 |
|               |            |                       | المؤمنين، مفتاح    |    |
|               |            | **                    | باب الخطب          |    |
| س             | ن          | حميد، النفس،          | تشتكي النفس        | 23 |
|               |            | الشجو، الدمع          | إلى شجوه، يذخر     |    |

تشكل المعنى من موسيقى العروض و الصورة الفنية

|    | الدمع             |                     |   |     |
|----|-------------------|---------------------|---|-----|
| 24 | الشمس حال         | الشمس               | ط | ·   |
|    | ضياؤها            |                     |   |     |
| 25 | أوحشت الدنيا      | الدنيا              | ط | Ļ   |
| 26 | الدنيا به مطمئنة  | الدنيا              | ط | ض   |
| 27 | بكى روح الحياة،   | الحياة، الندى       | ط | س   |
|    | نداء الندى        |                     |   |     |
| 28 | فارقت البيض       | البيض               | ي | ح   |
|    | الخدور            |                     |   |     |
| 29 | أيقظ أجفانا، نامت | أجفان، عيون         | ي | ض   |
|    | عيون              |                     |   |     |
| 30 | مقدار يـوم لكـل   | الموت،المرء         | ث | ض   |
|    | امرئ من نهال      |                     |   |     |
| 31 | رأب الله المسلا   | النبي محمد صلى الله | ت | ن ص |
|    | بمحمد             | علیه و سلم          |   |     |
| 32 | أغر على أسيافه و  | السيوف، الرماح      | ت | م   |
|    | رماحه             |                     |   |     |
| 33 | بذل راحته الندى   | الندى،حميد          | ی | م   |

- الله المور تتحدث عن حميد الطوسي، و أشيائه. 2- قد تنتمي الصورة لأكثر من نمط أو مجال، فيأخذ البحث الأقرب، كما يراه منسجمًا مع الجو العام للنص.



رمزا طرفي الصور الفنية المقترحان في القصيدة يوضحهما الجدول التالي:

| طرف الصورة الفنية | الرمز |
|-------------------|-------|
| مشرق              | ش     |
| مظلم              | ظ     |

# توزيع طرفي الصور الفنية في أبيات القصيدة:

| الرمز    | رقم البيت             |
|----------|-----------------------|
| ظ        | 1                     |
| ظ        | 2                     |
| ظ        | 3                     |
| ظ        | 4                     |
| ظ        | 2<br>3<br>4<br>5<br>6 |
| ظ        | 6                     |
| ظ        | 7                     |
| ظ        | 8                     |
| <u>ظ</u> | 9                     |
| m        | 10                    |
| ش        |                       |
| <u>ظ</u> | 11<br>12              |
| ظ        | 13                    |
| ظ        | 14                    |
| ظ        | 15                    |
| ظ        | 16                    |
| ظ        | 17                    |
| ظ        | 18                    |
| ظ        | 19                    |
| <u>ظ</u> | 20                    |
| <u>ظ</u> | 21                    |
| <u>ظ</u> | 22                    |
| <u>ظ</u> | 23                    |
| <u>ظ</u> | 24                    |
| <u>ظ</u> | 25                    |
| ش        | 26                    |
| <u>ظ</u> | 27                    |
|          | l                     |

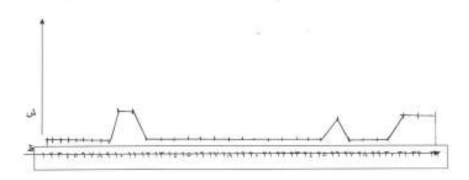
تشكل المعنى من موسيقي العروض و الصورة الفنية

| ظ | 28 |
|---|----|
| ظ | 29 |
| ظ | 30 |
| ش | 31 |
| ٣ | 32 |
| ش | 33 |

# ملحوظتان:

- 1- موقع الإشراق و الظلمة مهم في تحليل الصورة حسب الجو العام و العاطفة.
- 2- تكثر الصور المظلمة على حساب الصور المشرقة كثيرًا؛ مما يوحي بالعاطفة الحزينة التي تملكت الشاعر أثناء كتابة القصيدة.

الرسم البياني لتوزيع طرفي الصور القلية في القصيدة حسب رمزي الجدول السابق :



#### التحليل

ربما يجوز لنا أن نقسم القصيدة - لغايات الدراسة و التحليل - إلى لوحات رسمها العكوك هي:

- المطلع،
- و القائد الطوسى،
- و أشياء القائد الطوسى،
  - و ما يحيط بأشيائه.

و لعل التشكيل الصوري للمعنى في القصيدة ينطلق من محور الحديث عن (حميد الطوسي) لكونه مركزًا تدور حوله الصور كافة. كذلك للحديث عن الأثر الذي تركه بعد رحيله؛ ذلك أنه لم يكن قائدًا عاديًا – و هذا ديدن كل زمان و مكان أن يخلد فيه أناس و يموت آخرون..

و سيستفيد البحث من الجداول التي عرضها قبل التحليل في عرض مكنونات النص، و منها الذي عرض عن تكوين الصورة التشكيلية بالمشرق و المظلم منها، والطبيعي و الإنساني و الثقافي و اليومي و التجريدي. و بنظرة سريعة نجد مراكز التشكيل للصورة متسلسلة من البيت الأول إلى نهاية القصيدة مرتبة هكذا: الدهر + العزاء + المنابا + حميد + الصير + الأبام + الأرض + الجبل + الأبام +

الدهر+ العزاء + المنايا + حميد + الصبر + الايام + الارض + الجبل + الايام + العدو + حميد + حميد + المنية + المنايا + حميد + المكروب + البيض + حميد + الخيل + الكتائب + الجبل + الخليفة + حميد + الشمس + الدنيا + الدنيا + الحياة + البيض + العيون + الإنسان + النبي محمد - صلى الله عليه و سلم - + السيوف + الرماح + حميد.

و من النظرة الفاحصة يغلب أن تنطلق الصورة المتشكلة عند العكوك من صاحب الغرض الذي من أجله كانت هذه القصيدة (حميد) و هذا مقصود و طبيعي أن يكون. كما غلبت صور الحياة اليومية لحميد على باقي الصور؛ و هذا يغيد التشكيل عن أشياء (حميد)، و تردد في التشكيل بين لحظة و أخرى الانتقال من الحياة اليومية للطبيعة من حوله و هي حزينة – أيضا – تتشارك مع الحزن الذي تحزنه أشياؤه عليه. و ندرت صور الدلالة الحيوانية إلا من واحدة هي صورة الخيل، ولم تترك الصورة وحدها دون العودة بها لحميد بضمير الغائب.

و تكرر الحديث بالضمير الغائب منذ ذكر (حميد) في البيت الرابع، و جاء الضمير متعلقا بالأفعال – تارة – و تارة ملتصقا بالأسماء، و أخرى مختفيا وراء التصريح بـ (حميد) صراحة. و سبق ذلك الأبيات (1-7) بمطلع مدهش و خاتمة لا تقل دهشة عنها، عندما جعل الشاعر من صاحب الأيام (مفجع) على الدوام. و أنه لا فائدة من البكاء على الدهر أو الجزع منه فالفجيعة حاصلة ما دام الدهر يمشي و لا يتوقف. أما الخاتمة التي جاءت – كما يتصورها الباحث - في البيت السابع فقد استهجن الشاعر التقاء (حميد) بالأرض، في القبر الضيق و هو جبل شامخ كانت به الأرض تمنع! و أدخل الشاعر ذكر (حميد) في البيت الرابع على صراحة الاسم

تذكيرًا بحجم المصاب فليس الأمر بالهين اليسير، لكنه مصاب جلل و لو أصاب عروش الدهر ظلت تضعضع، و عروش الدهر كناية عن المنعة و القوة.

أما حديث الضمائر فهو حديث الذكريات المتعلق بالأفعال، و جاء قليلا نسبة لضمير الأسماء، و كذلك نسبة لتفضيل الشاعر ذكر (حميد) بالاسم صراحة مستمتعا بالتشكيل التصويري و هو ينتقل من:

- 1- حميد المصاب الكبير،
- 2- إلى حميد المعقل الشجاع الذي ركعت له قواعد الشرك،
  - 3- فحميد المفقود الموجود بشجاعته و تذكر الجند له،
- 4- ثم حميد القائد الذي أخاف الأعداء و فرح المؤمنين بالنصر

هذا هو حميد، و تلك شيمه الظاهرة للجميع ، و كم تمنى البعض لو قيلت هذه الأبيات به، و قد قيل : لو قيل في حميد هذه القصيدة لكفته شهرة، و قد حققت له شهرة حقيقية؛ بما حملته من تشكيل صوري جميل، يراوح بين البيان – تارة – و البديع—تارة أخرى – و أخرى قد يحلو لك أن تراها في تشكيل الصورة بأضرب المعاني البلاغية المتداولة.

و سنحلل الآن القصيدة لوحة لوحة كما يلي:

#### لوحة الدهر

لقد جاء الدهر بصيغ متعانقة في القصيدة على شكل سلسلة حبات من الخرز لتشكل معنى العزاء الحقيقي لقائد عظيم يستحق الخلود مثل الطوسي، و تلك الصيغ هي: الدهر على أصل الكلمة كما هي في المعجم:

إذ جاء في المحيط في اللغة، للصاحب بن عباد / (دهر):

الدَّهْرُ: الأَبَدُ المَمْدُوْدُ رَجُلٌ دَهْرِيٌ ودَهْرِيُّونَ: أي يقولونَ: " ما يُهْلِكُنا إلاَّ دَّهْرُ"

والدَّهَارِيْرُ: أَوَّلُ الدَّهْرِ. ودَهْرٌ دَهِيْرٌ. طَوِيلٌ. وكانَ ذلك في دَهْرِ النَّجْمِ: أي حِيْنَ يَطْلُعُ. والدَّهْرُ: النازِلَةُ، دَهَرَهُم أَمْرٌ: أي نَزَلَ بهم مُكْرُوْهٌ. وما دَهْري بكذا: أي ما هَمّي وغايَتي.

و في اللسِّان (دهر) :

الدَّهْرُ: الأَمَدُ المَمْدُودُ، وقيل: الدهر ألف سنة.

و كانت العرب من شأنها أن تَذُمَّ الدهر وتَسُبَّه عند الحوادث والنوازل تنزل بهم من موت أو هَرَمٍ فيقولون: أصابتهم قوارع الدهر وحوادثه وأبادهم الدهر.

والدهر: الزمان الطويل ومدّة الحياةِ الدنيا.

والدهر لا ينقطع. قال الأزهري: الدهر عند العرب يقع على بعض الدهر الأطول ويقع على بعض الدهر الأطول ويقع على مدة الدنيا كلها. قال: وقد سمعت غير واحد من العرب يقول: أقمنا على ماء كذا وكذا دهراً، ودارنا التي حللنا بها تحملنا دهراً، وإذا كان هذا هكذا جاز أن

يقال الزمان والدهر واحد في معنى دون معنى. قال: والسنة عند العرب أربعة أزمنة: ربيع وقيظ وخريف وشتاء.

و قَالَ الجوهري: الدهر الزمان. وقولهم: دَهْرٌ دَاهِرٌ كقولهم أَبَدٌ أَبِيدٌ، ويقال: لا اتيك دَهْرَ الدَّاهِرِين أَي أَبداً. ورجل دُهْرِيُّ: قديم مُسِنُّ نسب إلى الدهر، وهو نادر. قال سيبويه: فإن سميت بِدَهْرٍ لم تقل إلاَّ دَهْرِيُّ على القياس. ورجل دَهْرِيُّ: مُلْحِدٌ لا يؤمن.

قال ابن الأنباري: يقال في النسبة إلى الرجل القديم دَهْرِيُّ. قال: وإن كان من بني دَهْرِ من بني عامر قلت دُهْرِيٌ لا غير، بضم الدال، قال ثعلب: وهما جميعاً منسوبان إلى الدَّهْرِ وهم ربما غيروا في النسب، كما قالوا سُهْلِيٌّ للمنسوب إلى الأرض السَّهْلَة.

و هكذا أدرك العكوك عن ماذا يتكلم عندما جزع على الدهر و بكاه، ثم ألصق معه صيغًا أخرى تقترب منه و تبتعد: فأما اقترابها فبالمعنى، و أما ابتعادها فبالذي يريده الشاعر و قد نجده بعيدًا عنا لكنه قريب من الشاعر، و المعاني القريبة هي في المنايا، و الأيام، و الصبر، و الكرب، و الحمام، و الدنيا، و الحياة. و أما البعيدة فقد ألصقها الشاعر بالدهر من خلال ارتباطها به ارتباط لوحة بالذي يشكلها من ألوان و خطوط، و ذلك يتجلى في : أشياء حميد الطوسي و تلك لوحة مستقلة سيأتي الحديث عنها. و النتيجة أنه :

لا فائدة من البكاء على الدهر أو الجزع منه فالفجيعة حاصلة ما دام الدهر يمشي و لا يتوقف... (14).

### لوحة حميد الطوسى:

مر بنا كيف تكرر الحديث بالضمير الغائب منذ ذكر (حميد) في البيت الرابع، و جاء الضمير متعلقا بالأفعال – تارة – و تارة ملتصقا بالأسماء، و أخرى مختفيا وراء التصريح ب (حميد)..

و مر بنا – أيضًا - أن حديث الضمائر هو حديث الذكريات المتعلق بالأفعال، و جاء قليلا نسبة لضمير الأسماء، و كذلك نسبة لتفضيل الشاعر ذكر (حميد) بالاسم صراحة مستمتعا بالتشكيل الصوري و هو ينتقل من حميد المصاب الكبير، إلى حميد المعقل الشجاع الذي ركعت له قواعد الشرك، فحميد المفقود الموجود بشجاعته و تذكر الجند له، ثم حميد القائد الذي أخاف الأعداء و فرح المؤمنين بالنصر. و من هنا فإننا قد نستعين للكشف عن التشكيل بالصورة عن الكناية التي انحرفت دلالتها عند الشاعر: و حديثنا عن الكناية فيه حديث عن مجموعة ألفاظ تشكل جملة تامة المعنى، و تنقلنا هذه الجملة من المعنى المذكور إلى معنى بخر غير مقصود ذكره صراحة، لكن مطلوب فهمه، و جملة الكناية لا تحوى حديثاً ( من فعل أو مشتق من الفعل )..

و لم تعد كنايات العكوك للطوسي كناية عن موصوف – فقط – هو حميد الطوسي، و لم تعد كناية عن أوصاف القائد الشجاع البطل – فقط – ولم تعد كناية عن نسبة البطولة و الشجاعة لما له علاقة بالموصوف و هو حميد.. بل انحرفت الكناية في القانون اللغوي للنقد البلاغي العربي القديم إلى التابع و المتبوع الذي نعرفه من قولهم

بأنه إذا دل الشاعر على التابع أبان عن المتبوع و ذلك أن الشاعر إذا أراد دلالة على المعنى فإنه لا يأتي باللفظ الدال على المعنى صراحة، بل يأتي بلفظ يدل على المعنى المقصود و يكون تابعًا له. و أين ذلك من ذكر الشاعر لحميد؟ إنه في مركزية النص في صورة حميد، و الإحساس بأن كل ما سيذكره الشاعر هو خدمة لفهم عظمة بطولة ذلك الأمير القائد الشجاع..

و كأن الشاعر العكوك يخص الطوسى بصفات تمثل الصورة المثالية التي كان يراها المجتمع أنذاك للرجل القوي الشجاع، لكنه لم يقف عند حد التصريح ببطولته بل استعان بضرب من التشبيه المنحرف على اختلاف مسمياته من التعريض و التاويح و الرمز و التورية . إلى غير ذلك من المصطلحات التي يطلق فيها اللفظ مرادًا غير ظاهر معناه: إن نوعًا من المشاركة بين اللفظ الدال و المدلول يصنع نوعًا من التشكيل للصورة الفنية من خصائص مشتركة بين الدال اللفظ) و المدلول ( المعنى )، و ربما فإن الأساس النفسي للشاعر الحزين يفسر تلك العلاقة، على ضوءً ما يحمله المجاز المرسل و ما تحمله الكناية و الاستعارة من بواعث للصورة الفنية المتشكلة منها. و يبقى للإنسان بأعضاء جسمه المركز للانتشار و الجاذبية، و يمكن أن نتخذه مجالا لنقل الصور منه و إليه ، و إن كانت الأمثلة التي تنقل من مجال الإنسان – في الاستعارة التصريحية - أكثر وقوعًا من تلك الأمثلة التي تنقل إليه – في الاستعارة المكنية -، و للتشابه الموجود بين المجاز المرسل و الاستعارة و الكناية م نجهة ارتباطها جميعًا بالتشبيه، و من جهة ارتباطها بالتشكيل الذي يمكننا من اشتقاق المجاز من الكناية كما يمكننا اشتقاق الاستعارة من جملة الكناية، و القادم الأن من الكنايات هو في تشكيله صورة أخرى للاستعارة، أو المجاز، أو صورة أخرى للفن الأكبر بين فنون البلاغة العربية كلها ، إنه فن التشبيه : ذلك الفن المركز للفنون البلاغية كلها، فلا فهم للكناية، دونه، و لا فهم للاستعارة دونه، و لا فهم للمجاز دونه، و في هذا - ختامًا - تأكيد على العلاقة المتأصلة بين اللفظ و معناه. انظر إلى صور حميد التالية، إنه:

- مصاب، و مصابه ضعضع عروش الدهر،
- و هو جبل من الأرض، كان في حياته يزيد الأرض منعة، و هو الآن في حفرة قبر تضيق به!
- و أيامه العزيزة ذلت لفقده.. و انقضى ما بها من عز.. و أخرج العدو أمانيه بالعز التي كادت تقطع حشاه أيام حياة حميد،
  - و حميد الذي ركعت له قواعد المدن العصية و الجيوش التي لا تقهر،
    - و هو الذي يحبه الجميع، و يبكى فقده الجميع،
- و بموته انتهت البطولة؛ فهو (جبل الدنيا المنيع) ، و (غيثها المريع) ، (و حاميها الكمي المشيع)، و (مفتاح باب الخطب) : و التحلق في سماء دنيا الكنايات لتشكل معنى للصور المتالية العجيبة في ذلك الرجل

الذي ربما كان يستحق أن كل تلك الأوصاف، و يكفيه عزًا أنه حامي الإسلام و المسلمين.

و نختم بصورة التلاقي بين رأب الملا بمحمد - صلى الله عليه و سلم - و كيف هو الرأب ذاته بحميد الطوسي!.. و ( بالأصل ينمي الفرع ) ثم ببيت الختام عند العكوك و ذكره لبعض صفات البطل القائد التي ورثها عن أبيه من كرم و إقدام .

# لوحة أشياء حميد الطوسى و ما يحيط بها:

مر بنا غلبة صور الحياة اليومية لحميد على باقي الصور و هذا يفيد التشكيل عن أشياء (حميد)، و مر بنا كيف تردد في التشكيل بين لحظة و أخرى الانتقال من الحياة اليومية للطبيعة من حوله و هي حزينة – أيضا – تتشارك مع الحزن الذي تحزنه أشياؤه عليه. و ندرت صور الدلالة الحيوانية إلا من واحدة هي صورة: الخيل.

أما القفلة في البيت السابع فقد استهجن الشاعر التقاء ( حميد ) بالأرض، في القبر الضيق و هو جبل شامخ كانت به الأرض تمنع!

و يلفت الانتباه صورة فريدة للموت الذي فجع الناس بموت حميد، و لعل الشاعر قد أحسن في تصوير الموت بالحمام مجانسًا بين حمام الموت الذي كان يبعثه حميد و حمام الموت الذي ألم به، ملوحًا بالتعريض إلى أنه لربما كانت المصيبة تجر المصيبة. و أن المنية التي كان حميد يصحبها معه للعدو أصابته كما (تصيب منية حمى أختها)، و ذل الممنوع على الموت للموت و مات الذي يجلب الموت بالموت ذاته. و ثأرت المنايا التي صنعها حميد كلها بموت البطل الصانع. و أبقت الناس في حيرة لموت البطل.

من قال بأن الواقع اليومي لا شعر فيه ؟ إنه واهم؛ لأنه بقوله يسلم بأن الواقع اليومي قد طاله البلى و الفساد. و يلعب الشعر في الحديث عن الواقع اليومي أشد أدواره خطورة؛ لأنه يبدأ بفعل الإصغاء إلى ما تقوله الكلمات و ما ربما يختفي وراء ما لم تقله الكلمات صراحة و بيانًا. فتصبح الكلمات ذات أبعاد دلالية متعددة تضعنا في حضرة ما قد يحجبه واقعنا من أبعاد، و يصبح النص موضعًا تسترد فيه الكلمات لهبها و الذات حديثها. فهل هي كذاك عند العكوك؟

و من أشيائه التي التصقت صورة تشكيلية معه :

( الدنيا ) كاملة، التي ( أوحشت )، كما يقول، و ( جعلت أوتادها تتقلع )، و من الدنيا تنبثق صور تلتصق و تتولد منها و لا تقل أهمية عن تصوير الدنيا بكاملها، و تلك الصور الجزئية هي:

صورة الأيام، و صورة المنايا، و صورة جبل الدنيا،

و صورة الشمس،

و صورة روح الحياة،

إضافة لصورة الدهر..

فذاك تكامل في المشهد المتشكل للوحة حميد و أشيائه المحيطة به.. فكل الذي تقدم عاش مع حميد يوما بيوم و هو الآن يفجع لموته، و إذا ما ربطنا بين الصور كلها نجد لها مركزًا هو حميد، و نجد لها خطًا واحدًا تقف فوقه هو الخط الفاصل بين الحياة و الموت: و لقد نجح الشاعر في تجاوز التصوير التقليدي لمعنى الفقد و الموت بالانقضاء و الفناء، إلى تصوير الموت بالحد الفاصل بين أن تكون أو لا تكون – و هو الإشارة لروح الحياة و الدهر و جبل الدنيا – فكم من امرئ يعيش في الدنيا و هو ليس بحى ! و كم .. و كم ..

و نختم بصورة الأجفان التي أيقظها موته من البكاء و السهر و الخوف، و الأجفان التي نامت من راحتها لموته: تلك هي أجفان الأعداء، و كأني بالشاعر يقول إن من يصدق بأنه لا عدو له عابث لاه لا يعقل، و إن العدو لا ينتظر إلا ساعة خلاصه منك، و إن القائد المخلص الشجاع يجب أن نحميه بعيوننا؛ لأنها هي التي تخسر بفقدانه أكثر من غيرها.

#### هوامش البحث

- (1) ينظر في التعريف ابن حجة الحموي: ثمرات الأوراق في المحاضرات، ص 177. الثعالبي: خاص الخاص، ص 248. أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، ص 9128 ، 13104 ، 13109 ، 13066 ، 9128
  - أسامة بن منقذ: البديع في نقد الشعر، ص347
- (2) مجدي وهبة: معجم مصطلحات الأدب، مكتبة لبنان، بيروت لبنان، 1974م، ص509
  - (3) مجدي و هبة: معجم مصطلحات الأدب، 307-308.
- (4) كمال أبو ديب: جدلية الخفاء والتجلّي، دار العلم للملايين، بيروت، 1979م، ص21، و ص 65.
  - (5) مجدي وهبة: معجم مصطلحات الأدب، ص 171.
- (6) عبد القادر الرباعي، الصورة الفنية في النقد الشعري، دار مكتبة الكتاني للنشر و التوزيع، إربد – الأردن،1995م، ص 45،
- (7) ينظر الزجاجي: أخبار أبي القاسم الزجاجي ، ص 12. الصولي: أخبار أبي تمام، ص 3.
  - (8) ابن المعتز: البديع، ص 2.
  - (9) أبو هلال العسكري: الصناعتين، ص 21.

- (10) عبد القادر الرباعي: جماليات المعنى الشعري (التشكيل و التأويل)، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت لبنان، ط (1)، 1999م، ص 15 وما بعدها
  - (11) المرجع السابق، الصفحات نفسها.
- و انظر: مصطفى الصاوي الجويني: البيان فن الصورة، المعرفة الجامعية، الاسكندرية مصر، ط(1)، 1993م، ص 152.
- (12) على مستوى كتب النقد العربي القديم درست بعض أبيات القصيدة على سبيل الاستئناس أو الاستشهاد، بينما لم تدرس القصيدة و لا بعض أبياتها في كتب النقد العربي الحديث خاصة و فق هذا المنهج .
- (13) القصيدة مثبتة في الديوان، ص 53-55، بقافية العين، و رقمها ( 35 )، و قد خرجها صاحب الديوان و طابق ذلك الباحث من:
- الأغاني 301/19-302، و مختار الأغاني 335/3-337، و نزهة الأبصار 1/ 878-876، و مرآة الجنان 2/55 ( البيت الخامس )،
- و استفاد الباحث في الرسم البياني من أبحاث عبد القادر الرباعي في هذا المجال، و منها كتابه المشهور الصورة الفنية في شعر أبي تمام، نشرته عمادة البحث العلمي في جامعة البرموك، إربد الأردن، 1980م.
- (14) الإشارة إلى الدهر تعد من المقولات الهامة التي يتجلى فيها الاعتقاد بانحراف لغة الأدب عن لغة المثال
  - و استفاد الباحث في عرضه من عبد الحكيم راضي: نظرية اللغة في النقد العربي، مكتبة الخانجي، مصر، 1983م، ص 264 268.

## المصادر و المراجع:

- ابن أبي عون: التشبيهات، تحقيق عبد المعين خان، كمبردج 1950م.
- أسامة بن منقذ: الاعتبار، تحقيق بدوي و عبد المجيد، القاهرة، 1960م.
- الأصفهاني، أبو الفرج علي بن الحسين: الأغاني، طبعة روائع التراث العربي، بيرت، 1970م.
- البصري، صدر الدين علي بن أبي الفرج بن الحسن: الحماسة البصرية، طبعة عالم الكتب، بيروت، د.ت.
- الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل، أبو منصور الثعالبي النيسابوري: الإعجاز و الإيجاز، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، القاهرة 1965م.
- الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل، أبو منصور الثعالبي النيسابوري: خاص الخاص، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، السعادة، مصر، 1956م.

تشكل المعنى من موسيقى العروض و الصورة الفنية

- الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر: البخلاء، تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة، 1961م.
- ابن الجراح، محمد بن داود: الورقة، تحقيق عبد الوهاب عزام و عبد الستار فراج، ط(2)، دار المعارف، مصر، د.ت.
- الجرجاني، عبد القاهر: أسرار البلاغة في علم البيان ، تصحيح محمد رشيد رضا على نسخة محمد عبده، مطبعة محمد على صبيح و أولاده، مصر، ط (6)، 1959م.
- ابن حجة الحموي ، تقي الدين أبو بكر بن علي: ثمرات الأوراق في المحاضرات، دار القاموس الحديث، لبنان، د.ت.
- الزجاجي، أبو القاسم عبد الرحمن بن إسحاق: أخبار أبي القاسم الزجاجي، تحقيق مازن مبارك، القاهرة، 1959م.
- الشمشاطي، أبو الحسن علي بن محمد المطهر العدوي، الأنوار و محاسن الأشعار، تحقيق صالح مهدي العزاوي، مطبعة الحرية، بغداد، سلسلة التراث، 1976م.
- الصولي، أبو بكر محمد بن يحيى: أخبار أبي تمام، تحقيق خليل عساكر و محمد عبده عزام و نظير الإسلام الهندى، بيروت، د. ت.
- العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل: الصناعتين، تحقيق علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، 1952م.
- العسكري، أبو أحمد الحسن بن عبد الله: المصون في الأدب، تحقيق عبد السلام هارون، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، 1960م.
  - ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم: أدب الكاتب، المطبعة السلفية، القاهرة، 1346هـ.
- أدونيس، علي أحمد سعيد: الثابت و المتحول، (بحث في الإتباع و الإبداع عند العرب)، دار العودة، بيروت، ط ( 4 )، 3 أجزاء، 1983م.
  - أبو ديب، كمال: جدلية الخفاء والتجلَّى، دار العلم للملابين، بيروت، 1979م.
- البطل، علي: الصورة في الشعر العربي حتى آخر القرن الثاني الهجري، دار الأندلس، بيروت لبنان، 1981م.
- الجويني، مصطفى الصاوي: البيان فن الصورة، المعرفة الجامعية، الاسكندرية مصر، ط ( 1 ) ، 1993م.
- راضي، عبد الحكيم: نظرية اللغة في النقد العربي، مكتبة الخانجي، مصر، 1983م. الرباعي، عبد القادر ، جماليات المعنى الشعري ( (التشكيل و التأويل)، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت لبنان، ط (1)، 1999م.
- الصورة الفنية في شعر أبي تمام، نشرته عمادة البحث العلمي في جامعة البرموك، إربد الأردن، 1980م.
- الصورة الفنية في النقد الشعري، دار مكتبة الكتاني للنشر و التوزيع، إربد الأردن،1995م.

Journal of Research (Faculty of Languages & Islamic Studies) 2007 Vol. 12

- أولمان، ستيفن: دور الكلمة في اللغة، ترجمة كمال محمد بشر، مكتبة الشباب، القاهرة- مصر، ط (1)، 1975م.

الدكتور الحافظ عبدالرحيم صدف رحمن \*\*

#### Abstract:

The study of the book "Ruhul Ma'ani" written by Al-Imam Shahab-ud-Din Al-Aalusi and his methodology occupies a significant place in Tafseer Literature. It is considered to be comprehensive of the past Tafseer Literature. It consists of Islamic and Arabic exegesis likewise Hadith, jurisprudence, theology, rhetoric, syntax and poetry etc.

The writer brings hundreds of references, citations and quotations from the original book of Islamic and Arabic literature with comparison among them along with arguments of or refutation that enhances its value. He frequently refers to the scholars of the past and sometimes does quote long paragraphs without referring the origins. However his authenticity is beyond doubt and all information supplied in the Tafseer is reliable.

This article consists footnote according to the principles and norms of modern research methodology, biography of writer and introduction of his books.

#### تمهيد

من الواضح أن تفسير الآلوسي من التفاسير القيمة أنه يحتفل التراث الإسلامي العربي بما فيه من علوم و فنون و معارف كالتفسير، والحديث، والمنطق، واللغة وفروعها والعقائد، والفلسفة، والكلام، والفلك وغيرها من المعارف الإنسانية، لأن المؤلف قد أورد فيه شواهد كثيرة من دواوين الشعر، وأمهات الكتب في العلوم العربية والإسلامية، وبالإضافة إلى أن هذا التراث الفخم له دور كبير في تطوير الأدب العربي الإسلامي وهذا التفسير مجمع التفاسير، يجمع فيه الآراء وينسق فيه الأفكار مقارناً مرجحاً، مفنداً أنه أراد أن يجمع المناهج المختلفة في منهج واحد، وقد بذل مجهوده حتى أخرجه للناس كتاباً جامعاً لآراء السلف رواية ودراية فهو جامع كل ما سبقه من التفاسير حينما ينقل من الكتب السابقة يشير أحياناً

الأستاذ المشارك بقسم اللغة العربية/جامعة بهاء الدين زكريا ملتان- باكستان

<sup>\*</sup> ماجستير الفلسفة في اللغة العربية/جامعة بهاء الدين زكريا ملتان- باكستان

إليها ويذكر أحياناً العبارة الطويلة بدون ذكر مصدرها، قبل أن نعرف هذا التفسير نقدم هنا نبذة عن حياة المؤلف.

# ترجمة العلامة الآلوسي

هو أبوالثناء محمود بن عبدالله الآلوسي البغدادي الحسني والحسيني. (١)

تنتسب أسرة الآلوسي إلى "آلوس" وهي بلدة تقوم على جزيرة صغيرة في نهر الفرات تابعة لناحية الحديثة في لواء الديلم. (٢) والآلوسيون سادة أشراف وهم على ثبوت نسبهم من أبعد الناس عن التفاخر بالأنساب.

#### ولادته:

ولدالشيخ الآلوسي قبل ظهر الجمعة رابع عشر من شعبان وذلك سنة سبع عشرة بعدالمأتين والألف من هجرة النبي عَلَيْكُ في جانب الكرخ من بغداد. (٣)

#### ثقافته:

بدأ العلامة الآلوسي منذ صغر سنه يحفظ القرآن الكريم، وما أن بلغ الخامسة من عمره حتى ظهرت عليه علامات الذكاء فبدأ يحفظ المتون في الكتاب كما حصل طرفاً جليلاً من فقه الحنفية والشافعية، وأحاط خبراً ببعض الرسائل المنطقية والكتب الحديثية، وأتم دروسه على كثير من علماء عصره. (٤) وكان كثيرا ما ينشد:

سهري لتنقيح العلوم الذلي

من وصل غانية وطيب عناق (٥)

#### خدماته:

واشتغل بالتدريس وهو ابن ١٣ سنة، درس و وعظ وأفتى للحنفية في بغداد وأكثر من إملاء الخطب والرسائل والفتاوى. (٦)

### أساتذته:

أخذالعلامة الآلوسي العلم من فحول العلماء وعلى رأسهم:

- الشيخ ضياء الدين خالد النقشبندي
  - الشيخ على السويدي
  - علاء الدين على آفندي الموصلي
    - السيد عبدالله آفندي
- الشيخ عبدالعزيز آفندي سوّاف زاده (٧)

#### تلاميذه:

قد تلمّذ على يده المباركة عدد كبير من التلامذة ومن أهمّهم:

- السيد بهاء الدين عبدالله آفندي.
  - السيد سعدالدين عبدالباقي.
    - السيد خير الدين نعمان.
- السيد نجم الدين محمد آفندي.
- $(\Lambda)$  . السيد مجدالدين أحمد شاكر .

### مؤلفاته:

له مؤلفات كثيرة من أهمّها: (٩)

- (1) روح المعاني.
- (٢) غرائب الاغتراب ونزهة الألباب.
  - (m) أنباء الأبناء.
- (٣) نشوة الشمول في الذهاب إلى إسلامبول.
  - (۵) نشوة المدام في العودة إلى دارالسلام.
- (Y) التبيان شرح البرهان في إطاعة السلطان.
  - (2) حاشية على شرح القطر.
- (٨) حواشي على عبدالحكيم حاشية الشمسية.

- (٩) حواشي على مير أبي الفتح في الآداب.
- (١٠) الخريدة الغيبية في شرح القصيدة العينية.
  - (١١) سفرة الزاد في سفرة الجهاد.

# عصرالعلامة الآلوسي

## الأوضاع السياسية:

وفي سنة ٩٤١ه دخل العراق في حكم الخلافة العثمانية وبهذا قسم إلى خمسة محافظات وهي محافظة بغداد، و محافظة البصرة و محافظة الموصل ومحافظة شبرزور، ومحافظة الأحساء و عين سليمان باشا أوّل وال على العراق. (١٠)

ولكن المماليك حاولوا بشتى الطرق والوسائل أن تكون لهم السيادة رغم المفوذ العشماني ولذلك اشتدالصراع السياسي وطفت على السطح المشاحنات والمكائد، حيث كثر الظلم والعدوان وانتشر الفساد في مختلف أجهزة الحكم. (١١)

فكثيرًا ما كانت أموال الشعب المطحون تصادر من أجل تأمين رواتب الجند ودفع عجلة التسلط الحكومي، كما يلاحظ أن وتيرة الخروج على الدولة وإعلان كثير من العشائر العصيان، أصبح سمة من أهم سمات هذا العصر وخاصة في منطقة الفرات الأوسط، كما كانت تبرز بين الفتية والأخرى نيران ثورات عاتية ضدّالدولة ومنها ثورة أهل مدينة كربلاء وهم من الشيعة – على الوالى نجيب باشا ١٢٥٨هـ (١٢)

وأما على المستوى الخارجي، فإن النفوذ البريطاني، ظلّ يحاول التوسع والتغلغل عن طريق إحداث القلاقل واذكاء نيران الفتن بين فئات الشعب، إذ كان المقيم البريطاني في بغداد يلعب دورًا خطيرًا في سبيل تحقيق آمال قادته، لهذا كان ينشب أحيانًا الصدام بينه وبين الوزراء كما حدث بين الوزير داؤد ٢٣٢ ١ – ٢٤٧ ه و بين كلاديوس، فبعد ذهاب هذا الأخير إلى مناطق الأكراد والسعي الجاد لتأليبهم ضدّالدولة فما كان من الوزير إلا أن أخرجه من بغداد. (١٣)

## الأنشطة الثقافية والفكرية:

تواصلت الجهود العلمية الهادفة وخاصة مدارس بغداد والموصل و كربلاء وسامراء وشهرزور، ونتيجة لهذه البذور الصالحة فقد برز علماء أجلاء وخاصة من آل السويدي و آل الآلوسي و آل الزهاوي. (١٤)

وأشهر المدارس في بغداد في مدرسة الإمام الأعظم، والمدرسة المرادية والمدرسة السليمانية، ومدرسة جامع علي آفندي، ومدرسة جامع الوزير، والمدرسة العمرية، والمدرسة السويدية، و مدرسة جامع القمرية، و مدرسة جامع الخلفاء، والمدرسة القادرية. (٥١)

كما كانت هنا لك مدارس عدة في الكثير من المدن و القرى.

وأماالمكتبات العامة والخاصة، فقد كانت منتشرة في كل الحواضر العلمية. (١٦)

كما كان الشيوخ والعلماء يعتندون نظام الإجازات حيث تعطى للطلاب الذين أكملوا مرحلة دراسية معينة ويكتبها الشيخ بيده على أساس الرواية التي أخذها عن أسلافه من العلماء. (۱۷) ويوم تسليمها يحضر حفل تقديمها جمهرة من أفاضل العلماء تشجيعًا للعمنوقين وحثًا للجميع على ضرورة البذل المتواصل، في سبيل تحصيل العلم الشرعي، حتى الناحية الأدبية عرفت نهضة تجديدية رائدة قاد خطوتها شعراء، أمثال الشيخ صالح التميمي ١٩٥٠ - ١٢٨٥ ه، والشيخ عبدالغني جميل ١٩٤١ - ١٢٨٩ ه والشيخ محسن الخضري ١٢٠٠ - ١٢٨ ه، والشيخ عبدالباقي العمري ١٢٠ - ١٢٨ ه، و عبدالغفار الشعراء ممن كانت لم صولات و جولات في أغراض الشعر المختلفة. (١٨)

## التعريف بتفسير روح المعانى

هـذا التفسير "روح المعاني في تفسير القرآن لمحمود الآلوسي البغدادي، أبى الثناء شهاب الدين، وهو من علماء القرن الثالث عشر الهجري، ويلقب بـ "الآلوسي الكبير" تمييزًا

له عن باقي العلماء الآلوسيين الذين انحدورا من هذه الأسرة التي اشتهر أهلها بالعلم.

"روح المعاني" من أهم كتب التفسير بالرأي الجائز التي لها قيمتها وأهميتها وشهرتها الواسعة بين أهل العلم الذين يعنون بالتفسير. ولكن مؤلفه جمع فيه بين التفسير بالمأثور والتفسير بالمعقول و بذل جهده حتى أخرجه للناس تفسيرًا جامعا نافعا.

اشتمل هذا التفسير على آراء السلف والخلف، وبيّن فيه مؤلفة أسباب النزول والمناسبة بين السور والآيات، وعرض لذكر القرائات، ويستشهد بأشعار العرب ويعتني بالآيات الكونية، والإعراب، والنحو، والمسائل الفقهية بترجيح بينها من دون تعصب لمندهب معين، ويفند أدلة الفرق الباطلة، ويتخذ موقفاً صارماً من الإسرائيليات والأخبار الكذوبة، ويعقب على كل ذلك بما تدل عليه الآيات عن طريق الإشارات المعروف بالتفسير الإشاري.

### سبب التأليف:

ذكر الإمام الآلوسي في مقدمته أنه منذ عهد الصغر لم يزل متطلبا لاستكشاف سرّ كتاب الله المكتوم، مترقبا لارتشاف رحيقه المختوم، وأنه طالما فرق نومه لجمع شوارده، وفارق قومه لوصال خرائده، لا يرفل في مطارف اللهو كما يرفل أقرانه، ولا يهب نفائس الأوقات لخسائس الشهوات كما يفعل إخوانه، وبذلك وفقه الله للوقوف على كثير من حقائقه، وذكر أنه قبل أن يكمل سنة العشرين، شرع يدفع كثيرًا من الإشكالات التي ترد على ظاهر النظم الكريم، ويجاهر بما لم يظفر به في كتاب من دقائق التفسير، ويعلق على ما أغلق مما لم تعلق به ظفر كل ذي ذهن خطير، وذكر أنه استفاد من علماء عصره، واقتطف من أزهارهم واقتبس من أنوارهم، وأودع علمهم صدره، وأفنى في كتابه فو ائد حبره......

ثم ذكره أنه كثيرًا ما خطر له أن يحرر كتابا يجمع فيه ما عنده من ذلك، وأنه كان يتردد في ذلك إلى أن رأى في بعض لليالي الجمعة من شهر رجب ١٢٥٢ ه أن الله جل شأنه أمره بطي السموات والأرض، ورتق فتقهما على الطول والأرض، فرفع يدا إلى السماء،

و خفض الأخرى إلى مستقر الماء، ثم انتبه من نومه وهو مستعظم لرؤيته، فجعل يفتش لها عن تعبير، فرأى في بعض الكتب أنها إشارة إلى تأليف تفسير، فشرع فيه الليلة السادسة عشرة من شهر شعبان من السنة المذكورة، وكان عمره إذ ذاك أربعًا وثلاثين سنة، وذلك في عهدالسلطان محمود خان بن السلطان عبدالحميد خان.

وذكر في خاتمته أنه انتهى منه ليلة الثلاثاء لأربع خلون من شهر ربيع الآخر سنة ١٢٦٧هـ (١٩)

### تسمية الكتاب:

ذكر الآلوسي في مقدمته أنه لما انتهى من تأليف التفسير جعل يفكر ما اسمه؟ وبماذا يدعوه؟ فلم يظهر له اسم تهتش له الضمائر وتبتش من سماعه الخواطر، فعرض الأمر على وزير الوزراء على رضا باشا فسماه على الفور.

"روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني" (٢٠)

### مكانته العلمية:

إن هذا التفسير – والحق يقال – قد أفرغ فيه مؤلفة وسعه، وبذل جهده حتى أخرجه للناس كتابا جامعا ونافعا. فهو جامع لخلاصة كل ما سبقه من التفاسير فهو – كما يظهر من دراسته الرقيقة – ينقل عن تفسير ابن عطية، وتفسير أبي حيان المسمى بـ البحر المحيط في التفسير، وتفسير، وتفسير أبي السعود، و تفسير البيضاوى، وتفسير الفخر الرازى المسمى بالتفسير الكبير، و تفسير القرآن الكريم لابن العربي وغيرها من كتب التفسير المعتبرة مع دراسة نقدية مدققة وتفيد بعض الآراء و ترجيح بعضهما على بعض وفي الآخر إجراء رأيه حرّا فيهما ينقل. (٢١)

## منهج المؤلف في تفسيره:

وقد ذكر في مقدمة "روح المعاني" أن سلوكه في تفسيره هذا كان أمرًا عظيمًا، وسرّاً من الأسرار غريباً فإن نهاره كان للإفتاء والتدريس، وأوّل ليلة لنادمة مستفيد وجليس، فيكتب بأواخر الليل منه ورقات فيعطيها صباحاً لكتاب الذين وظفهم في داره فلا يكملونها تبييضا إلا في نحو عشر ساعات.

وأما منهجه العام الذي ساربه في تفسيره هو كما ذكر الشيخ محمد الفاضل ابن عاشور في كتابه "التفسير و رجاله"، فقال: "فبهذه الثروة الواسعة من المعارف، وبالأسلوب الجامع بينها في الدراسة على الطريقة العثمانية الجريدة التي كانت قوام البيئة العلمية في بغداد، تقدم الشيخ محمود الآلوسي لتحرير تفسيره الذي جاء في تسعة مجلدات ضخمة تتألف من أكثر من خمسة آلاف صفحة مطبوعة من القالب الكبير، فسلك فيه مسلك التفسير اللغوي، يفهم أوّلاً ببيان موقع المفرد أو المركب من جملة الكلام معتمدًا على قو اعد الإعراب واستعمالات البلاغة، معتصما بانسجام المعنى وتسلسل الأغراض، ويخطط بـذلك منهجه لاستخراج المعنى المراد معتمدًا على الشواهد إلا أنه يغرق إغراقا قديسرف فيه في مسائل الاشتقاق حتى يتجاوز محل البيان إلى القواعد والمباحث، ومن البحث اللغوي ينتقل إلى المفاد معتمدًا على الأحاديث وأسباب النزول متحريًا في ذلك أكثر من الزمخشري والبيضاوي، فلا يزال يتجنب الأخبار الواهية، ويحرص على الإسناد المعتدبه، وربما بني بحوثه مع صاحب الكشاف على الاستناد إلى نقد الأسانيد، وفي تحصيل المفاد القرآني يحرص على إيراد الأنظار الأصلية والفرعية، فيناقش الاستدلالات، ويتعقب الأقوال، ويعتمد على مقابلة الرأى ممسكا في الغالب بما في تفسير الطبرسي من محامل غير سنيد، ليناقشها بقواعد الأصول ومقتضيات التراكيب اللغوية، و آخذا على الإمام فخر الدين الرازي، تمسكه بنصرة مذهب الشافعي، فيناقش كلامه بما للفقهاء، والأصوليين من الحنفية في تلك المسائل من أنظار في ردّ حجج الشافعية، ومناقضتها، أو متجنبا طريقة الرازي في ترجيح مذهب الأشعري آخذا بترجيح مذهب السلف، وهو في كل هذه المباحث يجري في مجال واسع من الأنظار والمعارف حتى أنه كان كثيرا ما ينشد الفارسي من مثنوي جلال الدين الرومي أو من ديوان المولى جامي وكثيرا من يخوض المباحث الفلسفية أو الرياضية أو الطبيعية لمناقضة لمذاهب غير الإسلامية معتمدًا في ذلك على أحدث ما انتهت إليه المعارف في بيئة، ونازعا المنازع الجبية في الاستدلال." (٢٢)

#### مصادره:

و كما تقدم أن هذا التفسير جامع لخلاصة ما سبقه من التفاسير فهو إذا ينقل عن التفسير الكبير للفخر الرازي يقول:

غالباً --- قال الفخرأ والرازي

وإذا ينقل عن تفسير أبي سعود يقول: قال شيخ الإسلام

وإذا ينقل عن البحر المحيط يقول:قال في البحر أو قال أبوحيان

ويقول لابن العربي: الشيخ الأكبر

وإذا ينقل عن تفسير البيضاوي يقول: قال القاضي

وإذا ينقل عن معالم التنزيل يقول: في المعالم

وبالإضافة إلى ذلك ينقل من كتب المعاجم واللغة والصرف والنحو والفقه مثلاً لسان العرب، والقاموس المحيط، والصحاح للجوهري، والخصائص، و معجم مفردات ألفاظ القرآن الكريم للراغب الأصفهاني، وشرح التسهيل لأبي حيان الأندلسي وغيرها، ويذكر أحياناً اسم الكتاب وأحياناً اسم المؤلف. وأحياناً يذكر العبارة الطويلة بدون ذكر مصدره.

وإذ ينقل عن هذه الكتب ينصب نفسه حكما عدلا بينها ويجعل من نفسه نقادًا مدققًا ثم يبذئ رأيه حرا فيما ينقله، ونلاحظ كثيرا ما يعترض على ما ينقله عن البيضاوي أو عن أبى حيان أو عن غير هما.

كما أنه كان كثيرًا يتعقب الرازي في العديد من المسائل الفقهية ويخالف الرأي فيها انتصر انتصارًا منه لمذهب الشافعي وأبى حنيفة. لكن إن استصوب رأيا بعض من ينقل عنهم انتصر له نافح عنه بكل ما أوتى بقوة. (٢٣)

## خصائص التفسير

يتميز هذا الكتاب بما يلي:

## ١ ـ تفسيرالقرآن بالقرآن:

هو يفسر القرآن بالقرآن والقرآن يفسر بعضه بعضا وهذه قاعدة جليلة في التفسير ولها أمثلة كثيرة في التفسير. وعلى سبيل المثال انظر تفسير قوله تعالى:

﴿ وَاتَّقُوا يَوُمًا لَّا تَجْزِي نَفُسٌ عَن نَّفُسٍ شَيْئًا ﴾ (سورة البقرة، الآية: ٤٨)

## ٢\_ تفسيرالقرآن بالسنة النبوية:

هو يفسرالقرآن بالسنة النبوية ولهذه القاعدة نماذج كثيرة في تفسيره، ولا يتكفي بإيراد الأحاديث فقط بل يهتم اهتماما بالغا بتخريجها ويبين رأي العلماء في تضعيف أو قوة رجالها ولا يكتفي بآراء علماء الأحاديث فقط بل يتعرض للتحقيق والتدقيق لأنه كان محدثاً بارعاً بالحديث وعلله ومن أجل هذا لا يستسلم للروايات الضعيفة والمنكرة والموضوعة، وهذه ميزة كبيرة لتفسيره مكانة بارزة بين كتب التفسير القيمة.

## ٣\_ موقفه من المسائل الفقهية:

مع أنه كان شافعي المذهب، أنه في كثير من المسائل كان يقلد أبا حنيفة، ثم كان في آخر حياته يميل إلى الاجتهاد، وقد خلف ثروة عظيمة كبيرة نافعة في هذا المجال. وكان مطلعا على الملل والنحل، لذلك إذا تكلم عن آيات الأحكام فإنه لا يمرّ عليها إلا استوفى مذاهب الفقهاء وأدلتهم في المسألة ومن ثم يختار منها ما يؤيده الدليل من غير تعصب لمذهب معين بل رائده في ذلك: "أن الحق أحق أن يتبع." (٢٤)

ومثل تفسير قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَواى عَلَى الْعَرُشِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: ٢٩) و الآية ٣١ ﴿ وَعَلَّمَ ادَمَ الْاَسُمَآءَ كُلَّهَا ﴾

## ٤\_ موقفه من المخالفين لأهل السنة:

كان الآلوسي سلفي المذهب، سنّى العقيدة ولهذا كثيراً ما يفيد آراء المعتزلة والشيعة

وغيرهم من أصحاب المذاهب المخالفة لمذهبه مثلاً يقول عند تفسير قوله تعالى ﴿وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللّٰهُ لَمُهُتَدُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: ٧٠) "والمعتزلة والكرامية يحتجون بالآية على حدوث إرادته تعالى بناءاً على أنها والمشيئة سواء لأن كلمة (إن) دالة على حصول الشرط في الاستقبال وقد تعلق الاهتداء الحادث بها. ويجاب بأن التعليق باعتبار التعلق فاللازم حدوث التعلق ولا يلزمه حدوث نفس الصفة وتوسط الشرط بين اسم (أن) وخبرها لتتوافق رؤوس الآي، وجاء خبر (إن) اسما لأنه على الثبوت وعلى أن الهداية حاصلة لهم وللاعتناء بذلك أكد الكلام. " (٥٢)

## ٥ ـ كثرة استطراده المسائل النحوية:

كان له استطراد في ذكر المسائل النحوية، ويتوسع في ذلك أحيانا إلى حديكاد يخرج به عن وصف كونه مفسراً ولا أحيلك عن نقطة بعينها فإنه لا يكاد يخلو موضع من الكتاب من ذلك. (٢٦)

### ٦\_ موقفه من الإسرائيليات:

كانت للمؤلف - رحمه الله - عناية ملحوظة بنقد الروايات الإسرائيليات و تفنيد الأخبار المكذوبة التي ساقها بعض المفسرين السابقين له، فنحن - مثلا - نجده يعقب بعد أن ساق قصة من القصص الإسرائيلي فيقول: "وليس العجب من جرأة من وضع هذا الحديث وكذب على الله تعالى إنما العجب ممن يدخل هذا الحديث في كتب العلم من التفسير وغيره ولا يبين أمره ...." وعلى هذا المجرى يجري في تفنيد لتلك المرويات والأخبار.

## ٧\_ تعرضه للقراء ات القرآنية:

كغيره نجدالآلوسي يعرض للقراء ات القرآنية الواردة في الآية الكريمة ولكنه لا يتقيد بالمتواتر منها بل ينقل غيرالمتواتر لفائدة يراها ولكن ينبه عليه. (٢٨)

## ٨. المناسبات وأسباب النزول:

نلاحظ أن الآلوسي عناية ملحوظة بذكر أوجه المناسبات بين الآيات والسور مع تعرضه لذكر أسباب النزول لفهم الآيات وفق أسباب نزولها. (٢٩)

### ٩\_ استطراده للمسائل الكونية:

ومما نلاحظ على الآلوسي في تفسيره أنه يستطرد الكلام في الأمور الكونية ويذكر كلام أهل الهيئة وأهل الكمة وهذا ليس له علاقة وثيقة بعلم التفسير. في الآخر يقر منه ما يرتضيه ويفند ما لا يرتضيه والآيات (٤٠،٣٩،٣٨) من سورة يس ﴿وَالشَّمُسُ تَجُرِيُ .... فَلَكِ يَسُبَحُونَ ﴾ مثالاً جامعاً لكلامه عن الأمور الكونية.

## 10 ـ الاستشهاد بالشعر العربي:

وهو كثير من الاستشهاد بأشعار العرب على ما يذهب إليه من المعاني اللغوية.

## ١١ ـ الآلوسي والتفسير الإشاري:

فإن الآلوسي في تفسيره كان ميالاً إلى التفسير الإشاري وموقفه من ذلك كما يقول في مقدمة التفسير: "أما كلام السادة الصوفية في القرآن فهو من باب الإشارات إلى دقائق تنكشف على أرباب السلوك ويمكن التطبيق بينها وبين الظواهر المرادة وذلك من كمال الإيمان ومحض العرفان لا أنهم اعتقدوا أن الظاهر غير مراد أصلا وإنما المراد الباطن فقط.

فهو بعد أن يفرغ من الكلام عن كل ما يتعلق بظاهر الآيات يفسرها تفسيرًا يخرج بها عن ظاهرها. ومن هذا عد بعض العلماء تفسيره هذا في ضمن كتب الإشاري ولكنه ليس بصحيح أن يجعلها في عداد كتب التفسير الإشاري بل هو من كتب التفسير بالرأي المحمود نظراً إلى أنه لم يكن مقصودها الأهم هو التفسير الإشاري بل كان ذلك تابعا. (٣١)

# آراء العلماء في "روح المعاني"

للعلماء في تفسير "روح المعاني" آراء قيمة ومنها كالتالي:

١- قال العلامة قاسم القيسي مفتي بغداد في كتابه "تاريخ التفسير" و أما تفسير العلامة محمود شهاب الدين أبي الثناء الآلوسي المسمى بروح المعاني فليس له في الجمع والتحقيق ثان، اشتمل على تسعة مجلدات ضخام حوت من الدقائق والحقائق ما لا يسع شرحه الكلام، وهو خال عن الأباطيل والإسرائيليات والروايات الواهية والخرافات و جامع للمعقول والمنقول بتفصيل وسط مقبول." (٣٢)

٢- قال الشيخ محمد عبدالعظيم الزرقاني: "وهذا التفسير من أجل التفاسير وأوسعها وأجمعها نظم فيه روايات السلف بجانب آراء الخلف المعقولة و ألف فيه بين ما يفهم بطريق العبارة وما يفهم بطريق الإشارة. (٣٣)

 $^{7}$  قال العلامة محمد حسين الذهبي: فروح المعاني للعلامة الآلوسي ليس إلا موسوعة تفسيرية قيمة. جمعت جل ما قاله علماء التفسير الذين تقدموا عليه مع النقد الحر والترجيح الذي يعتمد قو-ة الذهن وصفاء القريحة، وهو إن كان يستطرد إلى نواح علمية مختلفة مع توسع يكاد يخرج عن مهمته كمفسر إلا أن متزن في كل ما يتكلم فيه، مما يشهد له بغزارة العلم على اختلاف نواحيه، وشمول الإحاطة بكل ما يتكلم فيه. ( $^{7}$ )

وخلاصة القول إن تفسير "روح المعاني" موسوعة تفسيرية قيمة، جمعت جل ما قاله علماء التفسير المتقدمين، وامتازت بالنقد الحر والترجيح المعتمد على الدليل، والرأي البنّاء، والإتزان في تناول المسائل التفسيرية وغيرها مما له ارتباط بموضوع التفسير. فجزى الله مؤلفه خير الجزاء ونفع المسلمين بعلمه.

### الهبوامش

- (۱) كحاله: عمر رضا، معجم المؤلفين: ۱۱/٥٧١، و دائرة المعارف الإسلامية: ٢/ ٢٠١٠ و الأعلام: ٧/ ٢٠١، و
  - التفسير والمفسرون: ١٧٦/١، والأعلام: ٧١٧٦/١
    - (٢) البستاني (فؤاد) دائرة المعارف: ١ / ٣٤٤.
      - (٣) التفسير والمفسرون: ١/٢٥٦
    - (٤) حلية البشر للشيخ عبدالرزاق البيطار: ص١٤٥٠
    - (٥) التاج المكلل لصديق حسن خان بهوبالي: ص٣٥٩ـ
      - (٦) فهرس الفهارس: ص٩٦٠
  - (٧) انظر لأساتذة الآلوسى، الآلوسى مفسرًا: ص٥٥، وأعيان البيان لحسن السندوبي، التفسير والمفسرون: ١ / ٣٥٣، ٣٥٣.
    - (٨) التاج المكلل: ص٥٩هـ.
- (٩) تأريخ آداب اللغة العربية لجرجي زيدان: ص٢٤٦، ٢٤٧، و حلية البشر للبيطار: ٣/١٥٤، ١٤٥١، ١٤٥١،
  - و هدية العارفين: ٢ / ١٨ ٤، ومعجم المؤلفين: ٢ / ١-
    - (۱۰) تأريخ العراق لعباس العزاوى: ٤ / ١٩٠١٤.
      - (١١) المصدر السابق: ٦ / ٣٣١.
        - (۱۲) تأريخ بغداد ۸۸–۹۰
      - (۱۳) تأريخ العراق: ٦ /٢٦٧، ٢٦٨.
        - (١٤) المصدرالسابق: ٦ / ٣٣٣ـ
  - (۱۵) الآلوسي (محمود شکري) مساجد بغداد: ص۸۲، ۱۳٤
    - (١٦) تأريخ التعليم في العراق: ص٩٦-٩٨-
    - (۱۷) عباس العزاوي ذكري أبي الثناء الآلوسي: ص١٦٠
      - (١٨) نهضة العراق الأدبية: ص١٣١ ـ

- (۱۹) مقدمة تفسير روح المعانى: ص٤ـ
  - (۲۰) المصدر نفسه
  - (٢١) التفسير والمفسرون: ٥٥٥ـ
    - (٢٢) مقدمة روح المعانى: ٤-
  - (٢٣) التفسير والمفسرون: ٣٥٨
    - (۲٤) روح المعانى: ١/٥١٦ـ
  - (٢٥) التفسيروالمفسرون: ٢٢٣ ـ
    - (٢٦) المصدر نفسه: ٢٩٠
  - (۲۷) التفسير والمفسرون: ٥٥٩-
    - (۲۸) المصدر نفسه: ص۳۹۱
      - (۲۹) المصدر نفسه
  - (۳۰) مقدمة روح المعانى: ١/٧.
  - (٣١) التفسير والمفسرون: ٣٦١ـ
    - (٣٢) تأريخ التفسير: ٤٤.
    - (٣٣) مناهل العرفان: ١ / ٥٥٢
  - (٣٤) التفسير والمفسرون: ٣٦١

## المصادر والمراجع

- (۱) الآلوسي: أبوالفضل شهاب الدين السيد. ت ۱۲۷۰ه ، "روح المعاني في تفسير القرآن و السبع المثاني" مكتبة امدادية ملتان.
- (٢) البستاني: المعلم بطرس البستاني، <u>"دائرة المعارف"، "محيط المحيط"</u>، د ارالمعرفة بيروت، لبنان.
- (٣) البغدادي: أبوبكر أحمد بن علي الخطيب، ت ٢٦٤هـ "تأريخ بغداد" المكتبة السلفية، المدينة المنورة (بالاتأريخ)

- (٤) البغدادي: إسماعيل باشا. ت ١٣٣٩هـ "هدية العارفين في أسماء المؤلفين و آثار المصنفين" منشورات مكتبة المثنى بغداد ١٩٥١ م.
  - (٥) بهوبالي: صديق حسن خان، "التاج المكلل"، ط. بهوبال.
  - (٦) جرجى زيدان: "تاريخ آداب اللغة العربية"، ط مصر، ١٩١٣م م
- (٧) حاجى خليفة: مصطفى بن عبدالله القسطنطيني الرومي الحنفى المعروف حاجي خليفة. ت المعروف حاجي خليفة. ت ١١٠٧هـ "كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون" دارالفكر للطباعة والنشر والتوزيع ١٩٨٢هـ.
- (٨) الذهبي: الإمام أبوعبدالله شمس الدين محمد الذهبي، "تذكرة الحفاظ" دار احياء التراث العربي و الدكتور محمد حسين الذهبي، "التفسير والمفسرون"، دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - (٩) الزركلي: خيرالدين، "الأعلام" دارالعلم للملايين بيروت.
- (١٠) العزاوي: عباس العزاوي، "تريخ العراق بين الاختلالين"، ط بغداد ١٣٦٩ ه و "ذكرى أبي الثناء الآلوسي" شركة التجارة بغداد، ١٣٧٧ هـ
  - (١١) كحالة: عمر رضا، "معجم المؤلفين"، دارإحياء التراث العربي، بيروت.
  - (۱۲) محسن: د، محسن عبدالحميد، "الآلوسي مفسرا"، مطبعة المعارف بغداد،١٩٦٨م.
    - (١٣) هلال: عبدالرزاق: <u>"تاريخ التعليم في العراق"</u>، ط أولى، بغداد ١٩٥٩ م.

# فوائدالفواد كاخصوصي مطالعه

ڈاکٹر محمدا کرم رانا\*

#### Abstract:

Sh. Nizamuddin Awliya (b.1244) chief disciple and principle succession of Sh.Farid (d.1265) has been aptly described as the greatest Indo-Muslim mystic. Deeply learned, widely read, possessed of great spiritual powers, and of a very wide human sympathy, he dominated the religious and mystic life of Delhi and the neighboring provinces for over half a century.

His Fawaid-ul-Fuwad compiled by Amir Hasan Ali sijzi enjoys very important position in the Islamic literature especially of Tassawuf. It throws light on the teachings of Islam by way of addressing people. This was the method of teaching in Khanqahi system of the thirteenth century and onward.

Muhammad Jandar also collected the same sort of mulfuzat in the shape of Durar-i-Nizami. These were compiled properly during the years 1308-20. Under discussion, the piecemeal work of Sijzi, Fawaid ul- Fuwad, is an historic source of knowledge. It throws light on the marifat, tolerant attitude, trust, kashf, virtue, patience, zuhd, brotherhood, love and humanism. The study of this work will help to understand Islamic values through Sufism.

Tasswuf is the method considered by saints of all the four chains to purify the hearts of the people. Numerous methods were introduced to teach the Islamic values to the Masses. Nizamuddin Awliya, a Chishti Sufi, adopted the method of addressing the Murids. Thus, paving a way for the Hindus to come close to Muslims. Almost all the historian agree that Nizam Uddin was successful in his efforts. His Fawaid-ul-Fuwad is a marvelous collection of this saint of thirteenth century through which a great lesson was given to the Muslims of Subcontinent.

اسلای تصوف چوتھی صدی ہجری تک مختلف مراحل طے کرتا ہواایک اہم موضوع کی حیثیت اختیار کر گیا۔ ابونصر سراج کی اللمع فی التصوف، ابو بکر کلابازی کی التعرف لمد هب اهل التصوف اور ابوطالب المکی کی قوت القلوب جیسی تصوف پر جامع کتابیں مرتب ہو چکی تھیں۔اس کے علاوہ تصوف کی مشہور کتابوں میں طبقات الصوفیہ از ابوعبدالرحمٰن السلمی ، حلیة الاؤلیاء از ابونعیم الاصبہانی ، الرسالہ القشیریة از امام قشیری ، کشف الحجوب ازعلی بن عثمان هجویری، طبقات الصوفیه از عبدالله هروی، تذکرة الاولیاء از فرید الدین عطار، عوارف المعارف از سهروردی، الفتو حات الممکیه از ابن عربی اورفوائدالفوادازخواجه نظام الدین اولیاء، قابل ذکر بین (1) اس مقاله میس حضرت خواجه نظام الدین اولیاء کی تصنیف فوائدالفواد کاایک جائزه پیش کیا جانامقصود ہے۔

یددورعلمی ترقی کا دور تھا۔ ہندوستان کی پہلی کتاب 'سدھانت' کاعربی میں ترجمہ ہو چکا تھا اور اسے السند (ہند) کا نام دیا گیا تھا۔ عالم وفاضل لوگ تو موجود سے لیکن انہوں نے اشاعتِ اسلام کیلئے خاص کچھنہ کیا۔ فوائد الفواد کے مصنف کے دور میں جن مزید مشہور کتب متداول کا حوالہ دیا جاسکتا ہے ان میں مقامات حریری اور مشارق الأ نوار خاص مقبول تھیں۔ سیاسی طور پرید دور خاندان غلامال اور خاندان خلاجی کے زیرِ اثر تھا۔ یہوہ دور وقعا کہ کھو کھر وں کا ظلم و تعدی زوروں پر تھا۔ سندھ میں خود مختار حکومت کا خاتمہ ہو چکا تھا۔ ای اور ملتان میں قدر سکون تھا۔ صوفیاء کی تصانیف میں داتا گئے بخش کی کشف الحجوب نمایاں تھی۔علاوہ ازیں حمید الدین نا گوری کے مکتوبات مشہور کو ہے۔ (2)

# حضرت نظام الدين اوليًّا (محبوب الهي) كے حالات زندگي:

اے آتش فرافت دلہا کباب کردہ سلاب اشتیات جانہا خراب کردہ دائت ہے۔ اس کردہ دیا ہے تیرے اشتیاق کے سلاب نے جانوں کو ویران کرکے رکھ دیا ہے۔''

آپ کا اسم مبارک محمہ اور لقب محبوب الہی ہے۔ آپ کا سلسلہ نسب حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے ملتا ہے۔ آپ کا خاندان بخارا سے بھرت کر کے لا ہورآ یا بعدازاں آپ کے دادا خواجہ علی اور نا نا خواجہ عرب اپنے اہل وعیال سمیت بدایوں تشریف لے گئے اور و ہیں سکونت اختیار کر لی۔ آپ کے نانا نیک اور متی شخص سے چنا نچہ باوشاہ وقت نے انہیں بدایوں کا قاضی مقرر کیا۔ حضرت خواجہ نظام الدین بدایوں میں 7 2 صفر 6 3 6 مور 100 کتو بر 1238ء میں پیدا ہوئے۔ پانچ برس کے سے کہ والد کا سابہ سرسے اُٹھ گیا۔ والدہ جو کہ عابدہ اور زاہدہ خاتون تھیں نے اس دریتیم کو آغوش محبت میں پالا۔ آپ نے مولا ناعلا وَالدین اصولی سے فقہ ( قد وری ) پڑھی۔ دہلی خاتون تھیں الملک، شمس الدین دامغانی سے مقامات حریری کا مطالعہ کیا۔ مولا نا کمال الدین اور مولا نا احمر تبریزی سے جا کرشمس الملک، شمس الدین دامغانی سے مقامات حریری کا مطالعہ کیا۔ مولا نا کمال الدین اور مولا نا احمر تبریزی سے درس حدیث لیا۔ مختلف مشاھر سے علم ہیئت ، علم فقہ واصول ، علم فیسر اور علم ہندسہ ہیں مشق حاصل کی۔ ( 3 )

میں مکان لیا۔اس سے بابا فرید کی محبت میں اضافہ اور پابوس کا شوق اجا گر ہوا۔ چنانچہ آپ نے اجود هن کارخت سفر باندھا۔ حضرت بابا کے پاس ساڑھے سات ماہ تک رہ کر تعلیم وتربیت حاصل کرتے رہے۔ ان دنوں مولانا بدرالدین اور شخ جمال الدین ہانسوی جیسی ہستیاں بھی اس درگاہ میں تربیت حاصل کررہی تھیں۔(4)

ایک دفعہ آپ پیرومرشد کی خدمت میں تنہا تھے بابا فرید کچھ اشعار پڑھتے اور سرمبارک سجدہ میں لے جاتے۔خواجہ نظام الدین نے اپناسر قدموں پرر کھ دیا۔ آپ نے پوچھا جو مانگتے ہو مانگو،خواجہ نے استقامت طلب کی جو آپ نے عنایت فر مانی اور خلافت عطاکرتے ہوئے فر مایا اللہ تعالی نے تجھے علم وعقل اور عشق بخشاہے جس میں یہ تین صفتیں ہوں وہ خلافت کے لائق ہے اور فر مایا جس سے قرض لواسے جلد واپس کرو۔ دشمنوں کو ہر حال میں خوش رکھنے کی کوشش کرو بابانے آخری ملا قات کے بعد فر مایا تم ایسے درخت ہوگے جس کے سامیہ میں مخلوق آرام پائے گ۔ پھر نصیحت فر مائی کہ حصول استعداد کے لیے برابر مجاہدہ کرتے رہنا۔ بابا نے وقت وفات اپنا عصا اور خرقہ جو قطب الدین بختار کا کی سے ملاتھا، مولا نا بدر الدین کے ذریعہ خواجہ صاحب کو دہلی بجبوا دیا۔ (5)

اپنے مرشد سے رخصت ہوکر خواجہ صاحب دہلی آگئے، اپنے شخ کے حکم کے مطابق دہلی میں روحانی تسخیر، خلق خدا کی خدمت، تربیت وہدایت، اسلام کی تبلیغ واشاعت، تعمیر واصلاح شروع کردی۔ اس وقت منگولوں نے یورشوں سے پریشان کررکھا تھا دہلی میں افرا تفری پھیلی ہوئی تھی بخاراسے بغداد تک اسلام کا شیرازہ بھر رہا تھا۔ علاء وفضلا وہاں سے بھاگ کر ہندوستان آرہے تھے، دبلی سے باہرا یک بستی غیاث پورہ میں آپ رہنے گئے یہی بستی بعد میں نظام الدین اولیاء مشہور ہوگئی۔ مسلسل عسرت و تنگدتی، بے سروسا مانی کے عالم میں رشد وہدایت کا سلسلہ جاری رکھا۔ مصائب کے دنوں میں بھی کسی کے آگے ہاتھ نہ پھیلایا۔ آہتہ آہتہ شنرادگان حلقہ ارادت میں شامل ہونے گئے پھر ایسا وقت بھی آیا کہ ہزاروں آدمی دونوں وقت دسترخوان پر موجود ہوتے لوگ کھاتے اور تبرک ساتھ لے جاتے۔

حضرت نظام الدین اولیاء جذب و محبت عشق وارفگی میں بلندترین مقام پر فائز تھے وہ جانے تھے کہ ان تمام نعمتوں اور کمالات کا سرچشمہ شریعت اور سنت رسول کا اتباع ہے۔ ان کی تمام زندگی شریعت محمدی کا اعلیٰ نمونہ تھی اسی (80) سال کی عمر تک نماز باجماعت کا اہتمام فرماتے رہے۔

سلسلہ چشت کے مشائخ نے ابتدابی میں طے کرلیا تھا کہ سلاطین سے کوئی تعلق نہ رکھیں گے نہ انکے درباروں میں جائیں گےسلطنوں کے انقلاب کا خانقا ہوں پر کوئی اثر نہ ہوا خواجہ صاحب نے بھی اپنے بزرگوں کے

اس مسلک پڑمل کیا۔غیاث الدین بلبن کے بعد سلطان کیعکبا دیا دشاہ بنااس کے بعد جلال الدین خلجی پھراس کا بھیجا علاء الدین خلجی برسرا قتد ارآیا۔ایک مرتبہ علاء الدین خلجی نے ملاقات کا خیال ظاہر کیا تو نظام الدین اولیاء نے جواب دیا میرے گھر کے دو درواز ہے ہیں اگر سلطان ایک درواز ہے سے داخل ہوگا تو میں دوسر ہے سے نکل جاؤں گا۔ My house has two doors, if the Sultan enters one door, I will leave by ۔ the other.(6)

علاء الدین کے بعد قطب الدین تخت نشین ہوا۔ اس نے خواجہ صاحب کی مخالفت کی مگر جلد ہی خسر وخان نے اسے قبل کر دیاخسر وخان کو خیاث الدین تغلق نے قبل کر کے تخت سنجالا۔ مگر خواجہ صاحب ان حالات میں کسی کے مداح نہ تھے آخر کار ۱۸رہیچ الاول ۲۵ کے ۱۳۲۵ء کو انتقال ہوگیا آپ کی نماز جنازہ شاہ رکن الدین العالم نے پڑھائی تھی۔ (7)

## علمى فضليت:

آپ نے علوم ظاہری میں کمال حاصل کیا۔ اس کمال کے باعث آپ علماء وفضلاء کے طبقے میں نظام الدین ہوا ہے گئے میں نظام الدین منطق، محاث محفل شکن کے خطاب سے مشہور ہوئے۔ آپ نے تمام علوم ظاہری لینی فقہ، حدیث ہفسیر، کلام، معانی، منطق، حکمت، فلسفہ، ہیئت، ہندسہ، لغت، ادب اور قرآت وغیرہ میں کمال حاصل کیا۔ ساتوں قرات کے ساتھ آپ نے قرآن شریف یاد کیا۔ د، بلی پہنچ کرآپ نے مولانا کمال الدین محدث سے مشارق الانوار کی سند حاصل کی آپ نے قرآن شریف کے چھ اپنے پیر ومر شد حضرت بابا فرید الدین مسعود گئج شکر کی خدمت بابر کت میں اجودھن رہ کرقرآن شریف کے چھ پارے بھی پڑھیں جن میں سے ایک میں قاری اودھ بھی سامع تھان کتابوں کے علاوہ آپ نے وارف کے جھے باب بھی پڑھی۔

#### مجذوب سے ملاقات:

ایک روز آپ قطب الاقطاب حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی کے مزار پر انوار پر حاضر ہوئے وہاں ایک مجذوب سے ملاقات ہوئی آپ نے ان مجذوب سے درخواست کی کہ وہ ان کے لیے دعا کریں کہ وہ قاضی ہوجائیں ۔مجذوب نے جواب دیا:

''نظام الدین قاضی ہونا چاہتے ہواور میں تم کودین کا بادشاہ دیکھا ہوں۔تم ایسے مرتبے پر پہنچو گے کہ تمام

عالمتم سے فیض لےگا۔'(8)

اسی طرح ایک دن آپ نے حضرت شیخ نجیب الدین متوکل سے بھی عرض کیا کہ وہ ان کے قاضی بننے کے واسطے دعا فرمائیں حضرت نجیب الدین نے حضرت محبوب الہی کومخاطب کر کے فرمایا:

تم انشاءالله تعالی قاضی نه ہو گے بلکہ ایک ایسی چیز ہو گے کہ جس کو میں جانتا ہوں۔

## زندگی میں کا پایلید:

آپرات جامع متجدیں برکرتے تھایک روز جب صبح ہوئی تومؤ ذن نے بینار پر چڑھ کریے آیت پڑھی۔ الم یأن للّذین آمنو أن تخشع قلوبهم لذكر الله

'' کیامومنوں کے واسطے وہ وقت نہیں آیا ہے کہان کے دل ذکرالہی کے واسطے جھک جا کیں۔''(9)

۔ معنرت محبوب اللی نے جب بیآیت بی تو آپ کے اوپرایک عجیب کیفیت طاری ہوئی۔ آپ کے حال میں ایک نمایاں تبدیلی واقع ہوئی آپ کا سینہ انوار الٰہی کی تجلیوں سے معمور ہو گیا۔ دنیا کی محبت جاتی رہی اب آپ کی دنیاوی مراد ، تمنایا آرز و نہ رہی۔ (10)

آپ فقر کودولت پرترجیج دیتے تھے۔اپنے بچپن کے حالات یاد کرکے خوش ہوتے۔ جب گھر میں کھانے کو بچھ نہ ہوتا تو آپ کی والدہ ماجدہ فر مایا کرتیں'' ہم اللہ کے مہمان ہیں''۔(11)

تا ہم الي لنگر كوچلانے كيلئے آپ "فوح" قبول كرتے تھے۔اس كاذكر ذيل ميس آئے گا۔

# **فوا كدالفواد: ( م**لفوظات شيخ نظام الدين أولياء )

فوائدالفواد حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء قدس سرہ العزیز کے ملفوظات عالیہ پر شتمل پانچ جلدوں میں مجلد کتاب ہے۔ا سے امیر حسن حضرت شخ کی کتاب ہے۔امیر حسن حضرت شخ کی محفل میں حاضر ہوتے توشخ ایپنے مریدوں کی اصلاح کے لئے جو پچھ فرماتے امیر موصوف اُسے قلمبند کرتے جاتے حضل میں حاضر ہوتے توشخ کی میحفلیں کو کھ سے 18 کھ تک جاری رہیں۔ان ملفوظات کا تعلق مزکیۂ فنس سے ہان ملفوظات کو فوائد الفواد جو کہ قصوف کی مشہور ترین کت میں سے ایک ہے، میں قلمبند کیا گیا۔ (12)

The malfuzat were the discourses, or, better still, the table talks, sessions of such talks could be held at any time when the saint was free for sessions (majalis). Hasan sijzi called at sh, Nizamud-din Awliya's jamat khana on fridays.

اس کتاب کا اندازیہ ہے کہ علاء الدین ہجزی اپنے مرشد خاص، حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء کی مجلسوں میں شریک ہوتے ہیں، قدم ہوت کے بعد عرض نیاز ہوتا ہے۔ حضرت خواجہ مختلف کرامات کا تذکرہ کرتے ہیں۔ حکایات کے ذریعہ مریدین کو اسلامی آ داب زندگی سکھاتے ہیں۔ خواجہ صاحب جیسا کہ ذکر ہوا ایک جید عالم تھے، آپ فقہ اور حدیث کے طالب علم رہے اس لئے بے شار مسائل اور احادیث پر بھی گفتگو فرماتے ہیں آپ کے یہ ارشادات کی مریدوں نے جمع کیے ان میں افضل الفواد امیر خسر و دہلوی کے ہاتھوں قلمبند ہوئی۔ در رنظامی کوشخ علی نے مرتب کیا۔ انوار المجالس کوخواجہ مجمد نے ہتحفۃ الا ہرار و کرامۃ الاخیار کوخواجہ عزیز الدین صوفی نے مرتب کیا۔ (13) کیان علاء الدین ہجزی کا مرتبہ سب سے بلند ہے۔ انہوں نے فوائد الفواد کوتصوف اور معرفت حقیق پر ایک عمرہ کتاب کے طور پر پیش کہا ہے۔ کے حوال مشائخ کوعمہ طریقہ سے پیش کرتی ہے۔

فوائدالفواد کی تحریر بڑی جاذب اوراد بی حسن کی مالک ہے۔ بیامیر کے جمالیاتی ذوق کا مظہر ہے۔ فوائد الفواد کی سب سے بڑی خصوصیت بیہ ہے کہ امیر حسن کوخواجہ صاحب کی جلوتوں اور خلوتوں میں خصوصی موقع ملااور آپ نے دلجمعی کے ساتھ خواجہ کے افکار، خیالات، ارشادات، ملفوظات اور محاورات سے ۔ فوائد الفواد کی ایک خوبی بی بھی ہے کہ حضرت سلطان مشائخ نے انہیں ملاحظہ کیا جہاں جہاں امیر حسن علاء ہجزی نے خالی جگہ چھوڑ دی تھی اُسے پر کیا۔ محمد یوسف گورایہ لکھتے ہیں کہ''فوائد الفواد تصوف کے سلسلہ چشتیہ کے طریق تزکیۂ نفس کے حقائق ومعارف کا درنمونہ ہے''۔ (14)

فوا کدالفواد کا اصل فارسی متن ۱۹۲۱ء میں محکمہ اوقاف کے تعاون سے شائع ہوا۔اس کی علمی ودینی اور تبلیغی افا دیت واہمیت کے پیش نظراب محکمہ اوقاف نے اس کاار دوتر جمیشا کئع کیا۔

اس کتاب کو پانچ حصول میں تقسیم کیا گیا ہے اور ہر حصہ میں مختلف مجلسوں کے ذریعے ملفوظات ،ارشادات وتبھرے ملتے ہیں۔ان مجلسوں کی تعداد درج ذیل ہے۔

یبلی جلد همه مجلسیس دوسری جلد ۱۳۸ مجلسیس تیسری جلد کامجلسیس چہارم جلد کامجلسیس پنجم جلد ۲۳۶ مجلسیس

کہا جاتا ہے کہ ستر اط کوافلاطون سے بہتر کوئی شاگر دنصیب نہیں ہوا اور نہ ہی افلاطون کوستر اط سے بہتر کوئی استاد ملا، سقر اط کے حسین افکار کوافلاطون نے جس خوبصورتی سے قلمبند کیا ہے اس پر دنیا کا ادب عالیہ ہمیشہ فخر کرے گا یہی حال شخ طریقت نظام الدین اولیاء اور اُن کے شاگر دخاص امیر حسن علاء سجزی کا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فوائد الفواد کواصحاب معرفت اور ارباب ذوق نے ہاتھوں ہاتھ لیا۔ شخ عبدالحق کلصتے ہیں کہ 'الفاظ کی متانت اور معانی کی لطافت اینے کمال پر ہے۔'(15)

فوا کدالفواد میں حضرت شخ کی پاکیزہ زندگی کاعکس ملتا ہے۔ جوعوام الناس کی عقیدت کا محور ومرکز تھی اور جہاں بادشاہ وفت بھی اپنی حاضری باعث سعادت سمجھتا ہے۔ اس طرح بید کتاب خاندان خلجی کے دور کی معاشی، معاشرتی اور ساجی زندگی کی عکاسی پیش کرتی ہے۔ فوا کدالفواد اُس دور کے انسان کومعنوی بیاریوں، حسد، بغض، نفرت اور لاچے پر قابو پانے کی تلقین کرتی ہے۔ عکاسی کے حوالے سے اس کا مہا بھارت اور رامائن ہندوستان کی دو مشہور رزمیز ظموں سے تقابلی مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔

یہ کتاب نہ صرف نظام الدین اولیاء کے فرمودات بلکہ دیگر صوفیاء کرام جوہڑی حیثیت کے مالک ہیں کے اقوال بھی درج کرتی ہے برصغیر کے معروف صوفیاء معین الدین چشتی، خواجہ بختیار کا کی، شخ فریدالدین گئخ شکراور یہاں تک کہ امام غزالی، شہاب الدین سہروردی کے خیالات و فرمودات کے لئے یہ کتاب ما خذکا درجہ رکھتی ہے۔ خواجہ کی تعلیمات میں، کسب حلال، صبر و خل، خدمت خلق، ترک دنیا اور قناعت پرزور ہے۔ آپ حرام و حلال کے فرق کو سجھنے پر زور دیتے۔ آپ ترک دنیا اور تو کل پر اصرار کرتے کبھی بادشاہوں کے پاس نہ جاتے۔ آپ نے ایم ( 1325 تا 1325 ) زندگی کا ایمانمونہ پیش کیا جو چشتی سلسلہ میں ایک اہم مقام کا حامل ہے۔ انہیں خدا کی ذات پر کلمل مجروسہ تھا۔ وہ ہر سیاسی دباؤ برداشت کر سکتے تھے وہ دنیا کی بے ثباتی کا تذکرہ کرتے اور اسے اونٹ کی لید ( dung ) کے برابر قرار دیتے ۔ وہ کہتے کہ انسان کو اللہ پر مکمل مجروسہ کرنا چاہیے۔ کیونکہ جو زندگی کی کم از کم ضرورت ہے وہ تو ان کول کررہے گی۔

## ترك دنيا:

نظام الدین فرماتے ہیں۔ ترک دنیا بینیں کہ کوئی شخص کپڑے اتار کر برہند ہوجائے۔ مثلًا لنگوٹ باندھ کر بیٹے جائے بلکہ ترک دنیا بیہ بھی پہنے، کھانا بھی کھائے، البتہ جو پچھائس کے پاس آئے اُسے خرج کرتا رہے، جمع نہ کرے اُس کی طرف راغب نہ ہواور دل کوئسی چیز سے وابستہ نہ کرے آپ نے ترک دنیا کے بارے ایک حکایت سائی کہ ایک دفعہ حضرت عیسی علیہ السلام ایک سوئے ہوئے آ دمی کے سر پر جاکر کھڑے ہوئے آپ نے اس

سوئے ہوئے آ دمی کو آرام سے کہااٹھو! خداکی عبادت کروائس آ دمی نے جواب دیا کہ میں نے خداکی وہ عبادت کی ہے جوسب عبادتوں سے بہتر ہے۔ حضرت عیسیٰ نے دریافت کیا کہ تم نے کوئسی عبادت کی ہے اُس نے کہا کہ میں نے دنیا کو دنیا والوں کے لئے چھوڑ دیا ہے۔ اس موقع پرخواجہ نے فرمایا کہ جو شخص تھوڑ ہے سے رزق پراللہ تعالیٰ سے راضی ہوگیا،اللہ تعالیٰ اُس کے تھوڑ ہے سے ممل پرراضی ہوگیا۔ بعدازاں ارشاد فرمایا کہ جو شخص دنیا سے اس طرح جاتا ہے کہاس کی کوئی چیز یہاں نہیں ہوتی، نہ درہم نہ دنیار پس بہشت میں اُس سے بڑھ کرکوئی نہیں ہوگا۔ (16) فتور 7:

حضرت نظام الدین اولیاء اپنے نگر خانہ کو چلانے کیلئے فتوح کو قبول کرتے۔ اس سلسلہ میں ایک دفعہ آپ سے پوچھا گیا کہ کیا فتوح قبول کر لینے چاہمیں ۔ آپ نے کہا ہاں ایک دفعہ حضور اللہ نے کہا: جب کوئی چیز تہمیں دی جائے جسے تم نے مانگانہ ہوتو اسے قبول کر لینا چاہیے۔ بیحدیث عوارف المعارف جو کہ شخ شہاب الدین سہروردی کی تصنیف ہے اور کتاب اللمع جوابونصر سراج کی تصنیف ہے میں موجود ہے۔ (17)

سوال بيہ کہ يرقم کہاں خرج ہوتی۔ايک تو مصرف ان کالنگر خانہ تھا دوسرامصرف رياض الاسلام کلصے ہيں: Sh. Nizamuddin Awliya used to give such persons amount that suited to individual needs. He also had a deeply felt sympathy with the homeless, the poor and the indigent (miskinan wa darweshan) of the city of Delhi who often go to sleep hungry and starved, near mosques and shops. (18)

شخ نظام الدین کی اپنی کوئی فیلی نہ تھی تا ہم وہ اپنے بھائیوں پراس رقم سے کچھ خرچ کر دیتے تھے۔اپنے بھائیوں الدین ہارون سے بہت پیار تھا آئییں ایک دفعہ گھوڑا بھی اس ذریعہ آمدنی سے دیا۔انہوں نے اس رقم کو تقسیم کرنے کیلئے حسام الدین ملتانی کومقرر کیا تھا۔ تاہم یہ بات بھی مسلم ہے کہ فوائد الفواد میں بہت کم اس موضوع پر کھا گیا ہے حالانکہ جتنی رقم جماعت خانہ کوموصول ہوتی تھی اس کا مقابلہ کسی اور شنخ کی خانقاہ سے نہیں کیا جاسکتا۔

Sh. Nizamuddin was in reciept of very large رياض الاسلام كلصة بين:
quantities of Fatuh, but this fact has been left out by the compilers of the Fawaid-ul-Fuwad for reasons which are not clear.(19)

## حضورقلب:

حضورِ قلب کا مطلب قلب کاخلق سے بے تعلق ہوکر حق تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہونا۔اس مفہوم کو بیجھنے کے لئے دو دکا یتوں کا ذکر کیا جاتا ہے۔

## منفی حکایت:

ایک دفعہ سن افغانی علیہ الرحمۃ گلی میں جارہے تھے ایک مسجد کے پاس پہنچے مؤ ذن نے تکبیر کہی ،امام آگے بڑھا اور لوگ اُس کے بیتھیے جماعت میں کھڑے ہو گئے خواجہ سن بھی مسجد میں داخل ہوئے اور امام کے بیتھیے کھڑے ہوگئے ۔ جب نماز مکمل ہوگئ لوگ فارغ ہوکر چلے گئے تو خواجہ سن امام کے قریب گئے اور اُس سے کہا اے امام! تم نے نماز شروع کی تو میں تبہارے بیتھیے صف میں تھا تم نماز کے دوران دہلی گئے وہاں لونڈ کی غلام خریدے، وہاں سے کہا رہے واپس سے ملتان لوٹے اور پھر مسجد میں آگئے میں تمہارے بیتھیے واپس آگئے کہ لونڈ کی غلاموں کوخراسان لے گئے وہاں سے تم ملتان لوٹے اور پھر مسجد میں آگئے میں تمہارے بیتھیے مارامارا پھر تاربا آخر بینماز کیا ہے؟

#### مثبت حكايت:

خواجہ کریم ایک بزرگ وہ کی میں کتابت کرتے تھانہوں نے دنیا کے مشاغل سے کنارہ کشی اختیار کرلی، اور واصلان حق میں شامل ہوگئے۔ ایک دفعہ وہ دروازہ کمال کے باہر مغرب کی نماز پڑھر ہے تھے۔ ان دنوں میواتیوں نے شورش ہر پاکرر کھی تھی اور کوئی شخص شام کے وقت اس دروازے کیاس پاراورا سطرف نہیں جاسکتا تھا۔ خواجہ کریم نماز میں مصروف تھے اور اُن کے دوست دروازے میں کھڑے انہیں آ واز دے رہے تھے کہ جلدی سے شہر میں آ جاؤ۔ دروازے کا دربان بھی شور مچار ہا تھا۔ خواجہ کریم نے اپنی نماز پورے صفور قلب سے تمام کی اور پھراندر آگئے لوگوں نے اُن سے کہا کیا آپ نے ہماری آ واز بی نہیں سی تھیں؟ کہنے گئے نہیں ۔ لوگوں نے کہا مجیب بات ہے ہم فور مجال آپ نے ہماری آ واز بی نہیں سن تھیں؟ کہنے گئے نہیں ۔ لوگوں نے کہا مجیب بات ہے ہم وہ کی کا شور بھی من لے۔ اس پرلوگوں کو گمان ہوا کہ حضور قلب شاید حالت سکر کا دوسرانا م ہے آپ نے فرمایا:

واک کا کا شور بھی من لے۔ اس پرلوگوں کو گمان ہوا کہ حضور قلب شاید حالت سکر کا دوسرانا م ہے آپ نے فرمایا:

عالت سکر ( sukr ) وہ کیفیت ہے جب جمال شوق کے مشاہدہ عقل معطل ہو جاتی ہے۔ یہ چرت و وحشت ، بے خود کی اور مد عقل معطل ہو جاتی ہے۔ یہ چرت و وحشت ، بے خود کی اور مد ہو تی کی حالت ہے۔ یہ چرت و وحشت ، بے خود کی اور مد ہو تی کی حالت ہے۔ یہ خود کی اور مد احساس کی جانب سفر کرتا ہے یعنی والیس آ تا ہے۔ (20)

Abu Nasar in his book Kitab al-Luma states," It is well known that a Sufi was either in a state of 'sahw'(sobriety)or Sukr(spirtual intoxication). The majority of sufies preferred to stay in the sahw state. Sh.Nizamuddin was of the view that sometimes saints in a state of sukr say something, but the

one who is perfect never gives away seerah,he decleared sahw(sobriety)to be a higher state than sukr(intoxication)"(21)

## ولايت اور ولايت كافرق:

وِلایت پیہے کہ شیخ رندوں کوخدا تک پہنچائے اور انہیں آ داب طریقت کی تعلیم دے۔اس طرح جومعاملہ خلق اور شیخ کے درمیان ہوتا ہے اُسے وِلایت کہتے ہیں۔

جومعاملہ شخ اور حق کے درمیان ہوتا ہے اُسے وَلایت کہتے ہیں اور بیخاص ہے جب شخ اس دنیا سے رحلت کرتے ہیں تواپی وَلایت کاتعلق ہے شخ جے چاہے اُسے دے کرتے ہیں تواپی وَلایت کاتعلق ہے شخ جے چاہے اُسے دے دیتا ہے۔اگروہ نہ بھی دیتو بھی رواہے کیونکہ خدائے تعالی خودوہ وِلایت دوسرے کو دیتا ہے۔البتہ وہ وَلایت جو اُس (شخ ) کے پاس ہوتی ہے وہ ساتھ لے جاتا ہے۔(22)

#### مسلك قدريه:

شخ الاسلام کے مریدوں میں سے ایک مریدیوسف نامی تھا۔ ایک دفعہ اس نے حضرت شخ کی خدمت میں ناراضگی کا اظہار کرتے ہوئے کہا میں کئی سال سے خدمت میں ہوں۔ ہر شخص جو آتا ہے حضرت کی بخشش سے فیض یاب ہوجا تا ہے ہونا پیچا ہے تھا کہ میں ان سب سے پہلے فیض یاب ہوتا۔

آپ نے ایک بچکوبلایااوراپنے لیے ایک اینٹ لانے کو کہا بچہ گیاسالم اینٹ لے آیا۔اس بچکو پھر کہا اس مرید یوسف کے لئے اینٹ لاؤ بچہ گیا اور آدھی اینٹ لے آیا۔حضرت شخ نے فرمایا اب میں اس کا کیا کروں تمہاری قسمت میں جس قدر ہے وہ تمہیں مل گیا ہے۔(23)

## كرامات (محيرالعقول واقعات)

#### تصوف بمقابله فلسفه:

ایک دفعه ایک فلسفی خلیفه ً وقت کی خدمت میں حاضر ہوااور فلسفه پر گفتگوشروع کی انہوں نے حرکت کی تین قشمیں بیان کیس ۔

- ۲- حرکت ارادی: (Voluntary Movement) الیی حرکت که ایک چیز اپنی مرضی اور ارادے ہے
   حرکت کرے۔

۳- قصری حرکت: (Compulsive Movement) کوئی دوسری چیز کسی چیز کورکت میں لائے۔

فلسفی آسان کی حرکت کوطبیعی قرار دینے پر بھند تھا۔ شہاب الدین سہرور دی جواس موقع پرتشریف لے آئے سے سے نے کہا کہ بیح کت قصری ہے یعنی اسے کوئی اور حرکت میں لاتا ہے۔ شخ نے فلسفی کو آسان کی طرف متوجہ ہونے کے لئے کہااس طرح جب اس نے آسان کی طرف توجہ کی توشخ کی دعا کی بدولت انہوں نے ایک فرشتہ دیکھا جو آسان کو گھمار ہاتھا۔ (24)

فوائدالفواد کامطالعہ اس بات کی گواہی دیتا ہے کہ حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے صوفیاء کے خیالات کو متکلمین کے مقابلے میں بہتر قرار دیا ہے۔انہوں نے کئی موقوں پرعلم الکلام کا ناقد انہ جائزہ لیا۔

مثال ملاحظہ ہو: کا فراور کبیرہ گنا ہوں کا مرتکب جنت میں ہوگا یا جہنم میں؟ انہوں نے کہا کہ'' نہ ہب تن سے کہ کا فر ہمیشہ ہمیشہ بمیشہ عذاب میں رہیں گے۔اس لئے کہ اُن کا اعتقاد سے ہے کہ اللہ کوچھوڑ کر جن چیزوں کی وہ پرستش کرتے ہیں وہ ان کے معبود ہیں اوران کا بیعقیدہ مستقل کفر پر بنی ہے اور چونکہ ان کا بیعقیدہ مستقل کفر پر بنی ہے پس ان کا عذاب بھی مستقل ہوگا لیکن کبیرہ گناہ کے مرتکب ہمیشہ کبیرہ گناہوں کے ارتکاب کی حالت میں نہیں رہتے۔ جس وقت وہ گناہوں کے ارتکاب میں خارغ ہوتے ہیں وہ جان لیتے ہیں کہ ہم نے جو کچھ کیا تھاوہ غلط تھا ٹھیک نہ تھا پس چونکہ کبیرہ گناہ کرتے وقت ان کی جواعتقادی کیفیت ہوتی ہے وہ مستقل وہ شخام نہیں ہوتی لہذا اُن کا عذاب بھی اس طرح مستقل وہ شخام نہیں ہوتی لہذا اُن کا عذاب بھی اسی طرح مستقل وائی نہیں ہوگا۔

رياض الاسلام ايني كتاب "Sufism in South Asia" مين لكھتے ہيں:

"To many of readers it is heretical to doubt the veracity of the story recounted by Sh.Nizammuddin Awliya."(25)

# معتزله كاعقيده بإطل ہے:

حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء معتزلی عقائد کے سخت خلاف تھے ایک دفعہ تفسیر کشاف کے مصنف کے عقیدے کے بارے میں گفتگو ہورہی تھی۔ حضرت خواجہ نے ارشاد کیا کہ افسوں کہ کشاف کا مصنف اس قدرعلوم کا حامل تھا مگر اُس کا عقیدہ باطل تھا۔ اس موقع پر آپ نے فرمایا ایک چیز کفر ہے ایک بدعت اور ایک معصیت، پس بدعت زیادہ مگین ہے معتزلہ جادو بدعت نظر سے نزدیک ہے۔ معتزلہ جادو سے اور کارگودرست قرار دیتے تھے۔ (26)

#### ند همي رواداري:

جس مذہبی رواداری کی تلقین شری کرش نے بھگوت گیتا میں دی، جس کا اظہار شخ محی الدین عوبی نے اسلام اور دیگر مذاہب کوایک پلڑے میں رکھ کر بتلا یا اور جس کومولا ناروم نے ایک قصے کی شکل میں پیش کیا۔ ان خیالات کا اظہار حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے بھی کیا۔ مجلس مور خہ ۲۲ رہیج الاول میں امیر حسن بجری لکھتے ہیں حاضرین میں سے ایک نے پوچھا کہ ایک ہندو ہے اور کلمہ پڑھتا ہے، خداکی واحدا نیت کا قائل ہے اور رسول کی رسالت کا، لیکن جب مسلمان اُس کے ہاں جاتے ہیں تو وہ خاموش ہوجاتا ہے اُس کی عاقبت کیا ہوگی، حضرت شخ نے فر مایا یہ معاملہ اُس کے اور خدا کے درمیان ہے۔ اگر خدا چاہے گا تو معاف کردے گا اور اگر چاہے گا تو سزادے گا۔ (27)

#### اخلاقی تعلیمات:

- ا ۔ آپاخلاق وعمل کومعیار شخ سمجھتے۔ شخ قطب الدین کا کی کے اصل بیٹے شخ فریدالدین گئج شکر کو سمجھتے۔ فرماتے کہ صوفی شیخوں نے اپنے بیٹوں کوخلافت نامہ دے کرتصوف کوخاندانی ذریعہ معاش بنالیا۔
  - ۲- سینخ کوخدمت خلق کے جذبہ سے سرشار ہونا جا ہیے۔
  - س- جوبغیر مانگے ملے اُس حاصل کرنا جا ہیے اس کے علاوہ کوئی ذریعیہ معاش جائز نہیں۔
- ہ۔ انسانی تعلقات کی بنیادسادہ اصولوں پر ہو، نیکی کے بدلے نیکی اور برائی کے بدلے بھی نیکی ، فرمایا: اگرتم معاف کردوتو بہتر مجلس ۱۰ جمادی الاول ، ۱۲ کے میں فرمایا اگر ایک شخص نفس انسانی سے پیش آتا ہے تو دوسر کے کوروح انسانی سے پیش آتا چاہیے۔نفس کی فطرت دشمنی ، غوغا اور نفرت ہے ، قلب میں سکون رضا اور محبت ہے۔اعتراض ہوتا ہے کہ اس اصول امن ومجبت وعفو پر کوئی ساج قائم نہیں ہوسکتا ۔ لیکن دیکھا جائے تو ہندوستان کے اُس دور میں جس دور میں فوائد الفواد کھی گئی بے شار لڑائیاں ہونے کے باوجودا تناخون تو ہندوستان کے اُس دور میں جس دور میں فوائد الفواد کھی گئی بے شار لڑائیاں ہونے کے باوجودا تناخون نہیں بہایا گیا اور اُس کی مثال تاریخ عالم پیش نہیں کرسکتی ۔ (28)

## نظام الدين اولياء كافخريدا نداز:

سید گیسو دراز لکھتے ہیں کہ ایک دفعہ شخ نظام الدین اولیاءاور ایک نوجوان لڑے کے درمیان گفتگو ہوئی جس میں نظام الدین اولیاء کا فخریدا ندازموجود ہے۔

مكالمه:

شخ نظام الدين اولياء: اكر كآپ كول چلار بي بير؟

نوجوان: میراباپ گنهگارانسان تھا مجھے فکرلاحق ہے کہ پینہیں قبر میں اس کے ساتھ

كياسلوك مور ماموگا۔

شيخ نظام الدين اولياء: كياوه ميرامريد تها؟

نوجوان: مجھمعلومنہیں۔

شیخ نظام الدین اولیاء: کیاوه بھی مجھے ملاقات کرنے آیا؟

نوجوان: مجھے معلوم نہیں۔

شخ نظام الدين اولياء: كيااس كى مجھ پرنظرير ى؟

نوجوان: مجھےمعلوم نہیں۔

شخ نظام الدين اولياء: كياوه بهي غياث يورسے كزرا؟

نوجوان: بال وه يهال ايك دفعه كسي كاروبار كيسليمين آيا تها ـ

شیخ نظام الدین اولیاء: یاس کی بخشش کیلئے کافی ہے۔ جھے امید ہے اللہ تعالیٰ اس بررحم کرےگا۔ (29)

## يشخ نظام الدين اولياء اورجلالي طبيعت:

یہ امر مسلم ہے کہ فوا کد الفواد میں کسی ایسے جلالی قصہ کا ذکر نہیں ہے جوشخ نظام الدین اولیاء سے متعلق ہو۔ تاہم فوا کد الفواد میں ایسے دوقصوں کا ذکر ہے جن میں غصہ اور جلال پایا جاتا ہے ایک قصہ شخ اجل شیرازی سے منسوب ہے اور دوسرا شخ عزیز کرخی ہے متعلق ہے ۔ تاہم اگر خیر المجالس جو چشی سلسلہ سے متعلق ہے کا مطالعہ کیا جائے تو دو قصے مذکور ہیں جن میں ایک شخ فرید الدین گنج شکر سے متعلق ہے اور دوسرا شخ نظام الدین اُولیاء سے متعلق ہے ۔ تاہم بیسوال اپنی جگہ اہم ہے کہ ان قصوں کا ذکر فوائد الفواد میں کیون نہیں کیا گیا۔ کیا ایسا جان ہو جھ کرکیا گیا ایسا جواب معلوم نہیں۔

شیخ نظام الدین کی جلالی طبیعت کا تذکرہ خیر المجالس میں یوں ہے کہ ایک مرتبہ تما دفر دوس کے دوبیٹوں نے شیخ کے خلاف کوئی قابلِ اعتراض بات کی اس پرانہیں دریائے جمنا میں ڈبودیا گیا (30) (کرامت کی بدولت)۔ اگر سیرالاً ولیاء کا مطالعہ کیا جائے توبیقصہ رکن الدین فردوس کے بیٹوں کے حوالہ سے ہے۔ (31)

## عشق مجازى:

صوفی ملفوظات میں خدا کی محبت توانی جگه موجود ہے لیکن انسانوں سے محبت کا تذکرہ بھی بدرجہ اتم موجود ہے۔ ایسے تذکروں سے دراصل خدا سے محبت کی طرف اشارے ہوتے ہیں۔ فوائد الفواد میں جو تذکرہ کیا گیا ہے وہ مثالی ہے۔ بحث جاری تھی کہ اللہ کا ولی جب فوت ہوجا تا ہے تواس کی کیا حالت ہوتی ہے۔ شخ نظام الدین اُولیاء نے فرمایا: موت کے وقت ولی کی حالت یہ ہوتی ہے کہ کوئی سور ہا ہوا ور جب وہ جاگ جائے تواسی بستر پراپنے محبوب کو یا نے ۔ ایسے میں اسکی خوشی کی انتہا کیا ہوگی۔ (32)

اسی طرح فوائد الفواد میں دوایسے تذکر ہے اور موجود ہیں کہ ایک شنرادی کسی درویش کی محبت میں مبتلا ہو گئی۔ شنرادی نے درویش کوکہا کہ ملاقات کی ایک ہی صورت ہے کہ وہ ساتھ والی مسجد میں عبادت کرنا شروع کرد ہے یہاں تک کہ اس کا تقویٰ عام ہوجائے اس طرح وہ اپنے والدسے درویش سے ملنے کی اجازت لے گی۔ ایسا ہی ہوا جب شنرادی درویش سے ملنے گئی تواس نے کوئی توجہ نہ دی کیونکہ وہ یا داللہ میں مجوجو چکا تھا۔ اس طرح عبداللہ مبارک جب شنرادی درویش سے معنے گئی تواس نے کوئی توجہ نہ دی کیونکہ وہ یا داللہ میں مجوجہ چکی تا تیں کرتا رہا جب کا تعلق خراسان سے تھا کے متعلق ایک اور واقعہ درج ہے کہ وہ ساری رات ایک عورت سے محبت کی باتیں کرتا رہا صبح جب اذان ہوئی تواسے پتہ نہ چلا کہ بیرات کی اذان ہے یا صبح کی ۔ اس پر وہ شرمسار ہوئے اور تو ہہ کی ۔ بالا دونوں واقعات بیان کرنے کا مقصد فوائد الفواد میں درج ہے کہ س طرح عشق مجازی ، مشق حقیق میں تبدیل ہو گیا۔ (33)

شخ نظام الدین اولیاء نے اپنے ایک مرید کو جو کہ ایک عورت کی محبت میں گرفتارتھا ، آزاد کرایا۔ میرخورد کرمانی ،خواجہ نظام الدین کے حوالہ سے ایک حدیث درج کرتے ہیں کہ اگرایک فرد کسی انسان کی محبت میں گرفتار ہو وہ اس کا تذکرہ نہ کرے اور خاموش محبت کی حالت میں مرحائے ایسے میں وہ شہید ہوگا۔ (34)

#### معرفت:

ایک دفعہ شخ نظام الدین اولیاء سے کسی نے معرفت کی بابت سوال کیا آپ نے بایزید بسطا می کے حوالے سے کہا کہ ایک شخص آپ (بسطا می ) کے پاس آیا اور کہنے لگا مجھے معرفت کا راستہ دکھا دیں۔ شخ نے حکم دیا اسے کھانا کھلا یا جائے اس نے کھانا کھایا اور چلا گیا۔ دوسرے دن بھی ایساہی ہوا، تیسرے دن بھی ایساہی ہوا اس شخص نے کہا میں معرفت چاہتا ہوں آپ مجھے کھانا کھلا کرفارغ کردیتے ہیں۔ بسطا می نے جواب دیا معرفت ٹوٹے ہوئے دل کو میں معرفت کی فاضا مالدین اولیاء کا تھا۔ (35)

## كسب (رزق حلال):

فوائد الفواد کسب کی اہمیت پر کوئی زور نہیں دیتی ۔ نظام الدین اُولیاء دنیاوی کمائی کی حوصلہ شکنی کرتے سے ۔ تاہم وہ عام مریدوں کو گورنمنٹ ملازمت اختیار کرنے سے منع بھی نہیں کرتے سے ۔ علاء الدین ہجزی جو ملفوظات فوائد الفواد کے مصنف ہیں آرمی میں ایک بہت بڑا عہدہ رکھتے سے ملفوظات میں جو بہت ہی باتیں رہ گئ ہیں وہ انکی فوجی مہمات پر موجودگی اور شخ سے غیر حاضری کا سبب ہیں ۔

فوا کدالفواد میں ان افراد کا تذکرہ موجود ہے جوسر کاری ملازمت میں بھی مشغول تھے بیش خے مرید بھی تھے اور تقوی کی میں ایک بلند مقام رکھتے تھے ان میں بدایون کے عزیز کوتوال ،قاضی کمال الدین جعفری ،حاکم بدایون ،خواجه محمود پتوہ (جنہیں شخ ''یارمن' (میرادوست) کہتے تھے اور غزنہ کے عثمان جو کہ سبزی کا کاروبار کرتے بشامل ہیں۔

ہم ایک واقعہ درج کرنے پراکتفا کرتے ہیں جب محمد شاہ غوری ایک فوجی مہم پر بہاری جانب پابہ رکاب تھے انہوں نے شخ نظام الدین اولیاء کواجود هن کی طرف جاتے دیکھا تو واپس اپنارخ اجود هن کی طرف موڑ دیا۔ شخ نے اس بات کو پیند کیا اور فر مایا کہ غوری راہِ راست پرآ گئے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ شخ کسب کے خلاف تو نہ تھے مگر وہ مریدوں کیلئے دنیاوی کمائی سے احتر از زیادہ پیند کرتے تھے۔ اس کے مقابلہ میں شخ نظام الدین اولیاء نے محمود جاندار کوکام کی اجازت بھی دے رکھی تھی جو کہ مقروض تھا تو معلوم ہوا کہ فوائد الفواد اس سلسلہ میں معتدل تعلیمات کی حامل ہے۔ (36)

#### مختلف اصطلاحات:

فوا ئدالفواد میں جن اصطلاحات کا تذکرہ ملتا ہےوہ درج ذیل ہیں:

| تفاصل          | -11~ | حجاب    | -11 |
|----------------|------|---------|-----|
| سلبقديم        | -17  | سلبمزيد | -10 |
| عداوت          | -11  | تسلى    | -14 |
| خيال           | -14  | خطره    | -19 |
| کلاہ چہارتر کی | -11  | عزبيت   | -11 |
|                |      | بچ پیر  | -22 |

#### خلاصه بحث:

حضرت شیخ حقیقت پیندصوفی اورولی اللہ تھے۔انہوں نے اپنے فرمودات کی بدولت معاشر ہے کی برائیوں کا علاج کیا۔

کو جڑ سے اکھیڑ نے کی سعی بلیغ کی۔انہوں نے اپنی تلقینات کے ذریعے معاشر ہے کی سابی برائیوں کا علاج کیا۔

ایک بات بڑے افسوس سے کہنی پڑتی ہے کہ جو برائیاں شیخ کے زمانے میں انسانوں میں موجود تھیں، وہی برائیاں آج جہارے معاشر ہے میں بھی بدرجہ اتم پائی جاتی میں مثلاً، نفاق، مکر وفریب، بغض، حسد، رشوت، مال ودولت کی محبت، نام ونمود کی ہوں، لوٹ کھسوٹ، غرضیکہ برائیوں کا ایک لامتناہی سلسلہ ہے جو کہیں ختم ہونے کوئہیں آتا۔لہذا ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہشنے کے فرمودات آج بھی اسی طرح قابل عمل ہیں جس طرح کہ اُن کے زمانہ میں تھے۔انسانی روح میں انقلاب بر پاکرنے کے لئے زندگی میں ایک پاکیزہ نصب العین کی ضرورت ہے۔ یہوہ مقام ہے جہاں حضرت شیخ خود بھی پنچے اوردوسروں کو پہنچانے کے لئے ہمہوفت سرگرداں رہے۔فوائد الفواداس کھا طسے ہم جہاں حضرت شیخ خود بھی گزوئری کے دوسر سے ملفوظات ہوافضال الفوائد اور راحت آگین کے نام سے امیر خسرو نے جمع کیا ہوں ان کا ترجمہ مجمد لیسین نے کیا ہے۔

زجمع کیا جسے کا مطالعہ بھی از حدضروری ہے۔دررنظامی میں جو ملفوظات موجود ہیں انہیں آپے شاگردعلی جاندار نے جمع کیا اب ان کا ترجمہ مجمد لیسین نے کہا ہے۔

ان تمام ملفوظات کا یجا مطالعہ محبوب اولیاء کے نظریات پر کممل روشنی ڈالٹا ہے۔ آپ درویش صفت انسان تھے۔ اللہ سے لولگانے والے اور مخلوق خدا سے محبت کرنے والے تھے۔ آپ نے اپنے ملفوظات کی بدولت لوگوں کی زندگیوں میں انقلاب برپا کر دیا اور ایک ایسا معاشرہ ترتیب دیا جوانسانوں کی روحانی بالیدگی کا مظہر تھا۔ آپ کی تعلیمات آج بھی چشتیہ سلسلہ کی ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اس لئے ہم کہ سکتے ہیں کہ فوائد الفواد تصوف کی ایک ہم اور عمدہ کتاب ہے۔

## حوالهجات

- 1- نظام الدین اولیاء-فوائد الفواد، مرتبه خواجه حسن دہلوی ترجمه محمد سرور، علماءاکیڈیمی اوقاف، لاہور، 1972 ص6(اداریہ)
  - 2\_ شيخ محمدا كرام، آب كوثر، اداره ثقافت اسلاميه، 1982، ص 117، 311 ، 118\_
  - 3۔ عظیمی،مشاق احمر، پاران طریقت، مکتبہ عظیمیہ،ار دوباز ارلا ہور، 1995، 143
    - 4\_ الضأـ
    - 5۔ عظیمی ،مشاق احمد ،خانقا ہی نظام ، مکتبه عظیمیہ ،اردو بازارلا ہور ، 194،2003
- 6 كرماني،ميرخورد،سيرالأ ولياء،ايران يا كستان انسٹي ٹيوٹ آف پرشين سٹڈيز،اسلام آباد،1972،ص145 -
  - 7۔ واسطی، ڈاکٹرسیرزا ہوبی ،سوبڑے مسلمان، عالمی ادارہ اشاعت، ملتان، ص 159
  - 8- شارب ، ظهورالحن ڈاکٹر ، د ہلی کے بائیس خواجہ ، مطبوعات لوح وقلم ، 1964 ، 112
    - 9- القرآن، (الحديد) 16:57
    - 10- حامي نفحات الانس، لا ہور، 350
- 11- عبدالحق، اخبار الاخيار، وبلى 1332 هـ، ص 58 ـ كرمانى، مير خورد، سير الأولياء، ايران پا كستان انسٹى ٹيوٺ آف پرشين سٹڈيز، اسلام آباد، 1978، ص 123 ـ
- 12- Riazul Islam, Sufism in South Asia, Oxford University Press, Karachi, 2002, P:4,Also see, Fawaid-ul-Fuwad by Amir Hussan Sijzi, Edited by M.Latif Malik, Lahore, 1966, 5,6,7,8,10,13,14,17.
- 1393 نظام الدين اولياء، فوائد الفواد، مرتبه حسن نظامی، مترجم محمد سرور، علماء اکيڈیمی، اوقاف لا ہور، 1393 /6،1979/
  - 14- ايضاً

- 15- اخبارالاخيار، ص101
- 16- فوائدالفواد، ص59،58،
- 17\_ عوارف المعارف م 299 ، كتاب اللمع م 258\_
- 18- سيرالاً ولياء، صيرالاً ولياء، ص 139، 138 139.
  - 119 فوائدالفواد، ص119
    - -20 الضاً ص 63 ـ
- See Also, Carl W. Ernst, Words مين موجود بين 21 of Ecstacy in Sufism, Suny Press, Albany, USA, 1985, P:12
  - 22- الضاً ص66
  - 23- الضاً من 131-
  - 24- الضأص 165-
    - -25 ص 25
  - 26 محمر حبيب، حضرت نظام الدين اولياء حيات وتعليمات، يروگريسو بكس،ار دوباز ارلام ور، 1984، 179
    - 27 حضرت نظام الدين اوليا، ص164\_
      - 28- فوائدالفواد، 219-
- 29 جوامع الكلم، ملفوظات سيّد گيسو دراز، جمع كرده سيّد اكبر شينى، مخطوطه برلْش ميوزيم نمبر 252، بحواله رياض الاسلام، صوفى ازم ان ساؤتهدايشياء، ص40
  - 30- خير المجالس، ملفوظات نصير الدين چراغ، جمع كرده حامد قلندر، مسلم يونيورش على على على المجالس، ملفوظات نصير الدين جراغ، جمع كرده حامد قلندر، مسلم يونيورش على على على المجالس، مسلم المجالس على على على المجالس، مسلم المجالس على على المجالس، مسلم المجالس على المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس، مسلم المجالس،
- 31 كرمانى ،سيد محمد بن مبارك،سير الأولياء ،ايران پاكتان انسٹى ٹيوٹ آف پرشين سٹڈيز،اسلام 204

فوائدالفوا د كاخصوصي مطالعه

آباد، ص157\_

32- الضأص 79،78-

-33 الضاً 229،231

See also, Mehmet Akar, Ocean of Parables, English Edition, Islamabad, P:4

34\_ سيرالأ ولياء بص 91-490\_

35 اشتياق حسين قريثي، دررنظامي ميموريل آرئيل آف قريثي كراچي، 1994، ص 42-241 -

36\_ رياض الاسلام، ص34\_

37۔ فوائدالفواد میں ان اصطلاحات کا ذکر ملتاہے۔

# خِطّهُ مُلتَانِ مِينِ أُردُ وزبانِ كَي لساني تَشْكيلات

ڈاکٹرانواراحمہ\* عذرابتول\*\*

#### Abstract:

The multiple influence of Ismailis over Multan expendent in their four hundreds years role before Sultan Mehmood Ghaznavi. tride to eradicate them so, Multan become the greatest centre of Islamili Sufis and saints. And it became a safe heaven for them. Ismaili saints Syed Salahuddin Muhammad Noor Bakhsh Sabazwari and his son Shah Qasim Anwar Syed Shamus Din Multani started doing preaching journeys from Multan to whole of India. The Ginan (religious poetry) of these people is important because they manifert the important phase of the development of Urdu.

In this research article a view of the linguistic contstructions of urdu in Multan has been presented with ample example of early poetry of the saints and Ismaili preacher.

خور کاتان میں اُر دُوزبان کی لسانی تشکیلات کے ممل کا آغاز پہلی صدی ہجری ہے ہوا۔ واقعہ کر بلا کے بعد سادات اورعلویوں نے اموی اور بعد از اس عبہ میں تجاز وعراق سے نکل کر دنیا کے مختلف خطوں میں پناہ لی اور اسپنے نظریات کا خفیہ یا علانیہ پر چار شروع کیا۔ مجر بن قاسم کی واپسی کے بعد سندھ وملتان میں سادات اورعلویوں نے اپنے نظریات کی اشاعت کا کام تیز کر دیا۔ اسی مقصد کے تحت ابر اہیم بن عبد اللہ بن حسن ثنی نے سندھ و ملتان سے روالط قائم کیے اور ان علاقوں کے خفیہ دَورے کیے۔ (۱) الائے ء اس مہراھ میں عبد اللہ اشتر بن مجمد نفس زکیہ سندھ آئے کر ۲) ان کے ساتھ ان کے ہم خیالوں کی ایک جماعت بھی تھی۔ مقامی آبادی سے ان کے سابق ان کے ہما جی ان اسپال کی حد تک ہی اختیار نہ کیا بلکہ ذریعہ ذریعہ نبان تھی فرید کوئی کی تحقیق کے مطابق ملتان کے لوگوں نے مقامی زبان میں ابتدائی حسینی منقبت پہلی صدی ہجری کی ساتویں دہائی میں تخلیق کی۔ (۳) ان عرب مسلمانوں کو جہاں مقامی زبانی میں ابتدائی حسین منقبت پہلی صدی ہجری کی ساتویں دہائی میں تخلیق کی۔ (۳) ان عرب مسلمانوں کو جہاں مقامی زبانیں سیکھنا پڑیں وہاں آہستہ آہستہ ان کی اپنی زبان (عربی) اور تہذیب و تمدن بھی مقامی مقامی مقامی مقامی مقامی مقامی مقامی مقامی مقامی دبان میں سیکھنا پڑیں وہاں آہستہ آہستہ ان کی اپنی زبان (عربی) اور تہذیب و تمدن بھی مقامی مقامی مقامی دبان میں سیکھنا پڑیں وہاں آہستہ آہستہ ان کی اپنی زبان (عربی) اور تہذیب و تمدن بھی مقامی مسلمانوں کو جہاں مقامی دبان میں سیکھنا پڑیں وہاں آہستہ آہستہ ان کی زبان (عربی) اور تہذیب و تمدن بھی مقامی مقامی دبان میں ایکٹر کو بیان مقامی دبان میں سیکھنا پڑیں وہاں آہستہ آہستہ آہستہ ان کی زبان (عربی) اور تہذیب و تمدن بھی مقامی مقامی دبان میں ایکٹر کی ساتویں دبان کی اور تہدیب و تمدن بھی مقامی دبان میں ایکٹر کی ساتویں دبان سیکھنا کے مطابق مقامی دبان کی دبان (عربیب کی کی ساتویں دبان کی دبان (عربیب کی مقامی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی دبان کی

استادشعبه أردو، بهاءالدين زكريا يونيورشي، ملتان\_

<sup>\*\*</sup> استادشعبه أردو، گورنمنٹ ڈگری کالج برائے خواتین، ملتان۔

معاشرے پراٹر انداز ہونے لگے۔ بیمل سینگڑوں برس جاری رہا تب اس کے نتیجے میں ایک ایسی نئی زبان کا ڈھانچا تیار ہوا جسے پورے ہندوستان میں بولا اور سمجھا جانے لگا۔ زبان اُردُو کی ابتدائی لسانی تشکیلات کاعمل سالوں نہیں صدیوں پرمحیط ہے۔نصیر حسین خان خیال اس سلسلے میں لکھتے ہیں:

> ''محود غزنوی سے پہلے کے چارسوسال کی تاریخ کا جائزہ لیا جائے تو ثابت ہوگا کہ دادی سندھ کو ایک نئی زبان کے پیدا کرنے میں تقدم حاصل ہے۔ اس ترقی یافتہ بھا شا (اُردُو) کی تاریخ ترکوں اور مغلوں کے وقت سے نہیں بلکہ اس سے کئی صدی پیشتر یعنی اصل عربوں کے زمانہ سے شروع ہوئی ہے' (م)

ملتان اورسنده میں لسانی تشکیلات کے سلسلے میں سندھ کے لسانی محققین نے اسمعلی واعی سیدنو رالدین اور ان کے گنانوں کے حوالے دیے ہیں۔ (۵) ڈاکٹر نصر اللہ ناصر نے بھی سیدنو رالدین کی ملتان اور اوج آمد کا ذکر کرتے ہوئے ان کی اس نظے میں آمد کا س افسان اور اوج ہایا ہے۔ (۲) جوسیدنو رالدین کی بجائے اسمعلی واعی سیدمحمود سبزواری کی نظے میں آمد کا زمانہ بنتا ہے۔ اس لیے بعض سندھی محتقین نے سیدنو رالدین کی تاریخ ولا دت ووفات کے حوالے سے اپنے تحفظات کا اظہار کیا ہے۔ ڈاکٹر نبی بخش بلوج نے ان تحفظات کی وجوہ بیان کرتے ہوئے لکھا ہے:

'' تاریخی اعتبار سے اس سے بھی زیادہ مشکل مسکلہ ہیہ ہے کہوہ پیران جن سے گنان منسوب ہیں ان کی ولادت اوروفات کی تاریخیں غیر قینی ہیں۔'(۷)

سیدنورالدین کااصل نام سید صلاح الدین محمدنور بخش ہے اوران کاشجرہ نسب امام جعفر صادق سے جاماتا ہے۔
ان کی تاریخ ولادت اپریل جمالاء کرھے ہے اور تاریخ وفات ۲۲۲ ہے ۔ (۸) ان کے والد سید سلام الدین (۲۲ لاء تا 19 کالاء) تھے۔ سید صلاح الدین محمدنور بخش شاہ قاسم انوار ، سید شمل الدین ملتانی کے والد تھے۔ ان کی ملتان و سندھ آمد کا زمانہ ۲۲ لاء کر ۲۲ ہے۔ جو سید محمود سبز واری کی نظے میں آمد کے ایک صدی بعد کا زمانہ بنتا ہے۔
انہوں نے زندگی کا بیشتر حصہ اشاعت وین کیلئے سیروسیاحت میں گزارا۔ حضرت شاہ شمل الدین ۱۲۲ ہے الاکیاء تا ۲۷ ہے اور بخش عارہ کی جارہ سیار اور سندھ آئے۔ سیدصلاح الدین محمدنور بخش میں اس سے پہلے کیے گئے طویل تبلینی دَوروں میں ایک نئے فرقے ' نور بخشیہ'' کی بنیا در کھی تھی۔ (۹)
سیدصلاح الدین محمدنور بخش علوم ظاہری و باطنی میں کیکائے زمانہ تھے۔ انہوں نے ایک کتاب فقد آخوط بھی کھی۔ سیدصلاح الدین محمدنور بخش علوم ظاہری و باطنی میں کیکائے زمانہ تھے۔ انہوں نے ایک کتاب فقد آخوط بھی کھی۔ سیدصلاح الدین محمدنور بخش علوم ظاہری و باطنی میں کیکائے زمانہ تھے۔ انہوں نے ایک کتاب فقد آخوط کو کھی کھی۔

آپ کو'' پیرستگورنور'' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ <u>گلزارِشْ ک</u>مؤلف نے ملفوظ کمالیہ کے حوالے سے ککھا ہے کہ سبز وار میں سید معین الدین حسن (چشتی اجمیری) نے بھی سید صلاح الدین سے ملاقات کی۔ (۱۰) سید صباح الدین عبد الرحمٰن نے بھی اپنی کتاب تذکرہ اولیائے کرام میں خواجہ معین الدین چشتی کی سبز وار آمد کا ذکر کیا ہے۔ (۱۱)

سید صلاح الدین محمد نور بخش سے منسوب گنانوں کا لسانیاتی جائز ہلیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ گنان الیم ملی جلی زبان میں ہیں جو نہ کمل سندھی ہے نہ گجراتی اور نہ ہی کمل ملتانی بلکہ ان کی ترتی یا فتہ شکل ہے۔ یہ گنان الواعظ نور الدین بخش نے ملتان ، لا ہور ، اوچ شریف ، سیبون اور بھارت کے علاقوں حیدر آباد دکن ، پھی ، گجرات اور کا ملی اور کھا وار کے علاقوں سے گھر گھر جا کر جمع کیے اور انہیں چارجلدوں میں شائع کیا۔ (۱۲) اس سے پہلے یہ گنان سینہ بسینوا کے نسل سے دوسری نسل میں منتقل ہوتے آئے تھے۔ سیدصلاح الدین محمد نور بخش کے گنانوں کی ملی جلی زبان پر بھی سندھی محققین نے اعتراضات کے ہیں۔ ان اعتراضات کا جواب دیے ہوئے غلام محمد گرامی لکھتے ہیں:

"برج بھاشا کے ساتھ اچکی (اوچ کے علاقے کی) اور ملتانی ، گجراتی اور قدیم سندھی زبان کے درمیان آمیزش والی بیزبان شاید محققوں کو قبول نہ ہو، تا ہم آج سے ایک ہزار سال پہلے کی ابتدائی اور ارتقا پذیر سندھی زبان کو اگر دھیان میں رکھا جائے گا تو پھر شایدا ہی لب و لہجے، اسلوب تحریر اور اندازییان والی برج، سندھی، ملتانی اور سرائیکی آمیز زبان کوسندھی زبان کا اوا کلی لہجہ کہا جا سکے گا۔" (۱۳)

پیرسید صلاح الدین محمد نور بخش کا درج ذیل گِنان اس صورتِ حال کو واضح کر دیتا ہے:

کلمه کهورے مومنو تے مت جاؤرے بھول

راہ علی نبی جی کی ساچ ہے اے ہووگ سدا قبول اے جی آل نبیوں تم کوں بھجیا اس دنیا کے پی خماز بندگی کلمہ ہے ، اے ہے نعمت پیج (۱۴)

سید صلاح الدین محمد نور بخش کا بیر گنان اس امر کا واضح ثبوت ہے کہ اسے یا در کھنے والے نے اپنی اصلی صورت میں ہی یا در کھا ہے کیونکہ اب بیزبان (جو اُردُو کی ابتدائی صورت ہے) ملتان ،سندھ، گجرات ، اوج ، کا ٹھیا واڑ کسی ایک جگہ بھی نہیں بولی جاتی ۔ بیر گنان اُردُوز بان کے اس تدریجی ارتفاکا آئینہ دار ہے جوآ ٹھویں صدی عیسوی سے گیار ہویں صدی میں بیزبان اپنا بنیا دی ڈھانچے تشکیل دینے عیسوی سے گیار ہویں صدی میں بیزبان اپنا بنیا دی ڈھانچے تشکیل دینے

| فكردية بن مثلاً: | إجهى بهمين دعوت | گنان کےالفاۃ | ماب ہوگئی۔الر | میں کا م |
|------------------|-----------------|--------------|---------------|----------|
| رر ک این این     |                 |              |               | V ∪~     |

| <u> </u> |        |          |          |        |
|----------|--------|----------|----------|--------|
|          | تے     | تم       | ساچ      | چ      |
|          | ہود گے | ہوں گے   | كول      | کو     |
|          | بهيجيا | بجيج     | يج       | 7.     |
|          | اے     | <b>~</b> | آل نبيوں | آل نبی |

اس گنان کالب واہجہ بھی اپنی طرف متوجہ کرتا ہے۔ اس میں مخاطب کواچھے نام''مومنو' سے پکارا گیا ہے۔
پھر'' کہورے''''مت جاؤرے'' بھی ایبا انداز شخاطب ہے جو ہمیں شاہ شمّس اور امیر خسر و کے ہاں بھی نظر آتا
ہے۔ گنان میں برج، عربی، فارسی، ہندی اور ملتانی و پنجابی کے الفاظ کومہارت سے جوڑا گیا ہے اور یہ وہ زبان ہے
جو ہندومسلم ہر دو ثقافتوں کے ایک دوسرے پر اثر ات کے نتیج میں پیدا ہوئی اور آ ہستہ پورے ہندوستان میں
را بطے کی زبان بن گئی۔سیدصلاح الدین محمد نور بخش نے ایک صدی تک اسلامی تعلیمات کواسی عوامی زبان اور مقامی
مزہی اصطلاحوں کے ذریعے مقامی لوگوں تک پہنچایا اور ان تعلیمات کومنظوم بھی کیا تا کہ انہیں یا در کھنے میں آسانی
ہو۔ ان منظوم نصیحتوں کو' گنان' کا نام دینے والے بھی سید صلاح الدین محمد نور بخش ہی شے۔ (۱۵) نظے میں
اُروُ وزبان کی لسانی تشکیلات اور اُروُ وزبان کو تخیاتی سطح پر استعال کرنے کا تجربہ سب سے پہلے انہی نے کیا۔

ڈاکٹر جمیل جالی نے <u>تاریخ ادب اُرؤ</u> جلداول میں سید صلاح الدین محمد نور بخش کا ذکر '' گجری ادب کی روایت' کے ذیل میں کیا ہے (۱۲) ۔ سید صلاح الدین محمد نور بخش کا تعلق سبز وار سے تھا اور تبلیغی سرگر میوں کی وجہ سے وہ تقریباً ایک صدی مسلسل سفر میں رہے اور دَورانِ سفر ہی شہید ہوئے۔ (۱۷) برصغیر پاک وہند میں اسمعلی حکومت سب سے پہلے ملتان میں قائم ہوئی تھی اور ملتان اسمعلی واعین کا سب سے بڑا محفوظ مرکز رہا تھا لہذا الہیثم ، سید محمود سبزواری اور سید صلاح الدین محمد نور بخش سب ملتان آئے۔ الیمی صورت میں سید صلاح الدین محمد نور بخش سب ملتان آئے۔ الیمی صورت میں سید صلاح الدین محمد نور بخش کو گجری شاعر قرار دینا در سین نہیں۔ اصل میں انہوں نے سندھ، ملتان ، اوچ اور گجرات ودیگر علاقوں کو اپنی تبلیغی سرگر میوں کی وجہ سے ایک دوسرے سے جوڑ دیا تھا اور ان علاقوں میں گفتگو کے لیے وہ جوز بان استعال کر رہے تھے وہ اپنی بنیا دی ساخت کا عتبار سے ملتانی تھی تاہم پورے ہندوستان میں سابھی و معاشی اور معاشرتی ضرورت کے تحت کشت ساخت کا عتبار سے ملتانی تھی تاہم پورے ہندوستان میں سابھی و معاشی اور معاشرتی ضرورت کے تحت کشت سے استعال میں آئے کی وجہ سے تمام علاقائی ہولیوں کے اثر ات اسینے اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے سید سیندال میں آئے کی وجہ سے تمام علاقائی ہولیوں کے اثر ات اسینے اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے اشرات اسین اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے اثر ات اسین اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے اثر ات اسین اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے اثر ات اسین اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے اثر ات اسین اندر سموئے ہوئے تھی اور محتلف علاقوں کے اثر ات اسید کی شرور کے محتلے کو محتلے کی محتلے کے اندر سموئی کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کے محتلے کی محتلے کے اندر کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کے محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کے محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کے محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کے محتلے کی محتلے کے محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کے محتلے کے محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی محتلے کی

لوگ ایک دوسرے کی بات اسی زبان میں سیجھتے تھے جبکہ علاقائی زبانیں اپنے اپنے علاقوں تک محدود تھیں۔ ملتان کے قدیم تحریری آ فار محفوظ نہیں ہیں کیونکہ ملتان سلطان محمود غرنوی کے بعد سے کئی صدیوں تک مسلسل جملہ آوروں کے زو میں رہا جبکہ تجری ادب میں سید صلاح الدین محمد نور بخش کے دوہوں کا ذکر ملتا ہے۔ (۱۸) البتہ ان کا نام، پیدائش اور وفات کے سنین درست نہیں ہیں کیونکہ انہیں قیاس کیا گیا ہے۔ سید صلاح الدین محمد نور بخش کے حوالے سے ڈاکٹر جمیل جالبی رقمطراز ہیں:

" ۱۹۷۷ ہے(۱۲۹۷ء) سے تقریباً سوا دوسوسال پہلے ہماری نظر سید نورالدین مجمد عرف ست گرو (م۹۴ء (۱۲۹۷ھ) کے ست پنتی رسائل پر پڑتی ہے جن میں ہندو ویداور لوگ کواسلامی تصوف کے رنگ میں بھجوں اور گیان کے روپ میں مرتب کیا گیا ہے ۔۔۔ بیز بان آج بھی اتنی اجنبی معلوم نہیں ہوتی کہ اسے میں مرتب کیا گیا ہے ۔۔۔ بیز بان آج بھی اتنی اجنبی معلوم نہیں ہوتی کہ اسے بچوانا نہ جا سکے ۔۔ اس کے افعال، ترتیب، الفاظ اور جملے کی ساخت وہی ہے جو آج بھی اُردُوز بان کی ہے'' (19)

گجرات کے قدیم اُردُوادب کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ گجرات کے صوفیائے کرام اور شعرا کے بعض جملے اور مصرعے اُردُو کے نہیں خالصتاً ملتانی زبان کے ہیں۔ یہ جملے ملتان اور گجرات کے درمیان تہذیبی روالط کی دلیل ہیں۔ گجراتی صوفیائے کرام میں سید بر ہان الدین ابو محمد عبداللہ قطب عالم (۱۳۵۳ء / ۸۵۷ھ) کے جو جملے تاریخوں میں محفوظ ہیں۔ انہیں اگر ملتانی لہجے میں مردھا جائے تو خالص ملتانی زبان کے ہیں۔ مثلاً:

ا۔ کیا ہے لوہ ہے کہ کر ہے کہ پہتر ہے

۲۰ جھائی محمود خوش ہو، اساں تھیں وڈا، تساں تھیں وڈا، سانڈے گھر جلال جہانیاں آیا (۲۰)

گجرات کے قدیم اُردُ وشاعروں میں سلطان قلی قطب شاہ ، طل اللہ، وجہی ،عوامی، جبنیدی ، امین ،غلام علی ، ابراہیم عادل شاہ ،علی عادل شاہ ثانی ، شاہ میراں جی ،لطیف ابوالحن تا ناشاہ اور ولی دکنی کےعلاوہ امیر خسر وَّ، بھگت کبیر، بابا گورونا تک ،میرجعفرز ٹلی وغیرہ کی شاعری میں بھی ملتانی زبان کے الفاظ وتر اکیب موجود ہیں۔ (۲۱)

خِطّہ کمتان میں ایک نئی زبان کی تشکیل کی ایک شہادت <u>تذکرۃ الملتان سے بھی</u> ملتی ہے جوملفوطات حضرت شاہ یوسف گردیز کی مددسے تالیف کیا گیا۔اس تذکر ہے میں سید محمد یوسف گردیز کی (سجادہ نشین خانقاہ گردیز ملتان) حضرت شاہ یوسف گردیز کی ملتان آمد (۸۸۰ء اور ۱۸۸۱ ھے) کے حوالے سے لکھتے ہیں:

''اس جگہ وارد ہوئے تو دریائے راوی کے کنارے پرشہر کوآباد کیا۔ چونکہ سندھ و لا ہور و مار واڑ کے لوگ یہاں آکر آباد ہوئے تھاس واسطے ان سب کی زبانیں گھل بل کرایک نئی طرح کی بولی نے رواج یایا۔''(۲۲)

حضرت شاہ بوسف گردیز کے ملتان میں مستقل قیام کی وجہ سے مختلف زبانوں کے گھلنے ملنے کے عمل میں تیزی بیدا ہوئی اوراس کے نتیج میں اُردُوز بان کی تشکیل وتر وت کا عمل تیز ہوا۔ حضرت شاہ بوسف گردیز مختلف زبانوں کو مہارت سے بولتے تھے۔ جمال بوسف میں لکھا ہے:

'' آپ ہر ملک کے آ دمیوں سے خواہ ترک ہوں خواہ رے خواہ ہندی انہیں کی زبان میں باتیں کرتے تھے'' (۲۳)

حضرت شاہ شمس الدین سبز واری ملتانی (۱۲۵ اوتا ۲۷۱ اولین ۱۳۵ هم تا ۱۹۷۸ هم انداز شمس الدین سبز واری ملتانی (۱۲۵ اوتا ۲۷۱ اولین میل کا سفر کیا اور مهندوستان کے ایک ایک سید شاہ قاسم انواز شمس الدین تھا، اسلامی عقائد کی اشاعت کیلئے ہزاروں میل کا سفر کیا اور مہندوستان کے ایک ایک کونے تک پہنچے علی محمد جان چنارہ اُن کی تبلیغی سرگرمیوں کے حوالے سے رقمطراز ہیں:

'' پیرشمن کے تشمیر آنے کے بعد اہل تشمیر کی ایک بڑی تعدادان کی مرید ہوگئ اور وہاں کے سلاطین بھی ان کے مریدوں کی جماعت میں شامل ہو گئے۔ تمام بہاڑی تبت، تشمیر، گیلان، یارقند، اسکرند، پنجاب، ملتان وغیرہ میں بیمشن برابر

ا پنا کام کرر ہاتھا۔" (۲۴)

سیر مشن الدین سبز واری کے شوق سیاحت کی وجہ ہے عوام الناس میں ان کا نام 'دمشن گرندہ'' مشہور ہو گیا تھا۔ گلز ارشمن گرندہ'' مشہور ہو گیا تھا۔ گلز ارشمن کے مطابق آپ نے ماتان میں ۲۲۲ اور ۱۳۲۸ ہے مستقل سکونت اپنے والدکی وفات کے بعدان کے حکم پر اختیار کی۔ ایک سال بعد آپ کے دو بیٹے مع قافلہ سادات اسماعیلہ ملتان پہنچ اور ملتان ہی میں سکونت پذیر ہوئے۔ (۲۵) شاہ شمن الدین ۱۸۲۱ء میں اور پھراس کے بعد مختلف دَ وروں میں اپنے والد کے ہمراہ ملتان میں قیام پذیر یہ روک کا سیخ علقہ پیدا کر چکے تھے۔

حضرت شاہ مُسُّ الدین کے گنانون کی زبان سید صلاح الدین مُحدنور بخش کے گنانوں کی نسبت زیادہ صاف اور رواں ہے اور ان گنانون سے معلوم ہوتا ہے کہ ذِطِّهُ ملتان میں اُردُوز بان اب ایک خود مختار زبان کے طور پر بولی اور مجھی جارہی تھی اور دیگر تمام زبانوں سے اخذ وقبول کے بعد ایک نئ شکل اختیار کر چکی تھی۔ پیرسید مُسُّ الدین کا میہ

گنان اسی صُورتِ حال کانمائندہ ہے:

سیر تشم آلدین سزواری نے اسمعیلی مشن کیلئے ہندوستان کے دُوردراز کے علاقوں کا جوسفر کیا ہے اس میں آپ کے مریدین بھی ہمراہ ہوتے سے جو مختلف علاقوں سے تعلق رکھتے تھے۔ایسے ہی ایک مرید سید نعمت اللہ ہن عبد اللہ سالا ۱۲ اور بعدازاں شاہش آگی اجازت سے دہ کی و کشمیر کے سفر پر گئے۔ اللہ ۱۲ ۱۲ اور بعدازاں شاہش آگی اجازت سے دہ کی و کشمیر کے سفر پر گئے۔ سیدش آلدین کی ۱۲۲۱ء میں ملتان آمد پر شہر میں موجود دیگر صوفیوں نے ان کے ساتھ عدم تعاون کا رویہ اختیار کیا۔اس کی وجو ہات ذاتی کی بجائے سیاسی تھیں۔سیدش آوران کے والد ایک سو برس سے ان علاقوں میں تبدیغی کوششوں میں مصروف تھے اورا ہے مریدین کا وسیع حلقہ رکھتے تھے۔ملتان میں موجود صوفیائے کرام حکومتِ میں تبدیغی کوششوں میں مصروف تھے اورا ہے مریدین کا وسیع حلقہ رکھتے تھے۔ملتان میں موجود صوفیائے کرام حکومتِ دبلی کے وفادار تھے جبکہ سیدشمن آلدین با دشاہانِ د ، بلی کے حمایت یا فتہ نہ تھے۔حضرت شمن آلدین ایک روز ملتان کی ایک متبدین تشریف لائے آپ کی بعض حرکات پر مسجد میں اعتراضات ہوئے تو آپ نے چند کرامات ظاہر فرما کیں اس برلوگ آپ کے سامنے جھک گئے اور تعظیم دینے لگے۔اس موقع برآپ نے بیا شعار بڑھے:

من میرا مُصلے اور الله میرا قاضی کا (کیا) یا (پی) ہماری مسیتاں (مسجدیں) اندر بیٹھ میں میں نماز گزاروں مورکھ کیا جانے طاعت ہماری (۲۷)

سیدصلاح الدین نور بخش کے گنان میں لفظ' نین کیلئے''اے'' کا استعال کیا گیا ہے جبکہ درج بالا گنان میں' نین کیلئے''یا'' کا استعال کیا گیا ہے۔ جوزبان کی ارتقا پذیر صورتِ حال کو واضح کرتا ہے۔ پیرسیدشش الدین کے اس گنان میں عربی ، فارسی ، ہندی ، برج اور پنجابی وسرائیکی کے الفاظ صاف پہچانے جاسکتے ہیں اور یہ بات بالکل واضح ہوکر سامنے آجاتی ہے کہ ہندو مسلم اشتراک کے بتیجے میں پیدا ہونے والی پیزبان نہ صرف، صرف ونحو میں ملتانی زبان سے مماثل تھی بلکہ تذکیروتا نبیث کے قواعد اور افعال مرکبہ و تو ابعات میں ملتانی زبان سے اشتراک رکھتی تھی اور تخلیقی سطح پر اس زبان کو استعال کرنے والے پہلے شاعر سید صلاح الدین نور بخش تھے۔ سید شاہ شمس نے انہی کے چھوڑے ہوئے نفوش پر اس تخلیقی کام کوآ کے بڑھایا۔ شاہ شمس نے ایک فاری نظم میں اسینے والد سے ارادت کا اظہار کرکے واضح کیا ہے کہ وہ اسینے والد کے مربعہ الدین اردت کا اظہار کرکے واضح کیا ہے کہ وہ اسینے والد کے مربعہ بید تھے:

شاہ قاسم انوارسیر شش الدین کی شاعری کا ذکر کئی متند کتابوں میں موجود ہے۔ <u>تاریخ ادبیات مسلمانان</u> پ<u>اکستان وہند</u> کی چودھویں جلدیں میں یہ جملے تحریر ہیں:

> ''اسلع ملی لٹریچر کی متند کتابوں میں ہمیں جناب شمس ؓ سبز واری کی چند گر بھیاں ملی ہیں جوانہوں نے ہندوؤں کواینے ندہب کی دعوت دیتے ہوئے کہی ہیں' (۲۹)

ڈاکٹر نصراللہ ناصر نے شاہ شمسؒ کے گنانوں کوسرائیگی کافی کی ابتدائی شکل قرار دیتے ہوئے انہیں صنف کافی کا پہلا شاعر قرار دیا ہے۔ (۳۰) شاہ شمسؒ کی شاعری کا تذکرہ عین الحق فرید کوٹی نے اپنے ایک مطبوعہ مضمون'' اساعیلی بزرگوں کا عار فانہ کلام' میں بھی کیا ہے۔ انہوں نے شاہ شمسؒ کے جس کلام کوسرائیکی قرار دیا ہے وہ سرائیکی کی بجائے اُردُ وکا ہے اور اس کاذکر ہم شاہ شسؒ کے گنانوں کے ذکر میں کرآئے ہیں۔ اس گنان کا پہلام صرعہ ہے: من میر امصلے اور اللہ میر ماقضی (۱۳)

شخ محمدا کرام نے شاہٹس گوخو جوں کا دوسراملغ قرار دیا ہے (۳۲) پروفیسرمحمدامین نے شاہٹس گوملتان میں اساعیلی تصوف رائج کرنے والا لکھا ہے (۳۳) جبکہ ڈاکٹر خضنفر مہدی انہیں سرائیکی کا پہلا شاعر قرار دیتے ہوئے

لکھتے ہیں:

''بہاءالحق کے دَور میں فارس ، ہندی ، تشمیری زبانوں کے بلند پایہ اور سرائیکی زبان کے پہلے شاعر حضرت شاہش شمریزی سنرواری ملتان تشریف لائے'' (۳۴)

ڈاکٹر روبینیترین نے شاہ شمّ کی شاعری کا ایسانمونہ شاملِ کتاب کیا ہے جس میں شاہش ؒ نے اپنا نام ستعال کیا ہے۔

> ماتھوں پتھر سوں کیوں بھنووے ہندوؤ او ڑکھو زُر قاسم شاہ اوتار (۳۵)

علی محمد جان چنارہ نے <u>تاریخ فرشتہ</u> کے حوالے شاہ ٹمس کا جوشعر نقل کیا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شاہ ٹمس ً شاعری میں اپنانام قاسم شاہ اور پیرٹمس ؓ دونوں ہی استعال کرتے تھے:

مانوقاسم شاہ نور نے رے غافلوآل امام کل ماضیں تینی کائھی اے اویارے غافلو ہے پیرٹمس سُوبی (۳۲)

درج بالا دونوں مصرعوں ہے معلوم ہوتا ہے کہ شاہ شمس نے لفظ ''نو'' کو بھی اپنے نام کا حصہ بنایا تھا۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہو علتی ہے کہ وہ اپنے والد سید صلاح الدین نور بخش کے مرید تھے۔ دوسرے یہ کہ ان کے والد نے نور بخشی فرقے کا آغاز کیا تھا اور لفظ ''نور'' اس خاص فرقے کی پہچان تھا۔ نوسگر ملتان میں اُر وُوز بان کو بنیا دی وُھانچہ اور ایک نیالب واہجہ عطا کرنے میں اسمعلی واعیوں اور پیروں کا کا م سب پر حاوی ہے۔ اسمعلی واعیوں میں سیر محمود سبز واری '' سے لے کر سید حسن کمیر الدین اور ان کے بعد ان کی اولا دوں نے گیار ھویں صدی عیسوی سے پندر ھویں صدی عیسوی تک کر سید حسن کمیر الدین اور ان کے بعد ان کی اولا دوں نے گیار شویں صدی عیسوی سے پندر ھویں صدی عیسوی تک چاپیایا۔ ان چارصد یوں میں برصغیر پاک و ہند کے کونے میں پہنچ کر اسمعلی وہوت کو عوامی زبان میں عوام تک پہنچایا۔ ان مبلغتین نے جن علاقوں کو بنیا دی مراکز کے طور پر ترقی دی ، ان میں سندھ ، اُوچ ، ملتان ، گرات ، کاٹھیا وار ، شمیر اور شبیت اہم ہیں۔ ملتان کے ہم تبلیغی مرکز ہونے کاؤ کر پیر صدر الدین '' کے ایک گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان علاقائی زبان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہے۔ یہ گنان میں بھی ملتا ہیں۔

''اے جیوآ وُشے دا تارگڈ ھا مانان پورے شہاپریان'' ''اے بھائی مالک ملتان کے مرکز میں تشریف لائیں گے اور ہماری تمام امیدیں پوری کریں گے۔''(۳۷)

سید محمود ثانی المعروف پیرسید صدر الدین حضرت شاہ شمسؒ کے پڑیوتے تھے۔ (۲۵۲ء ۱۰۵۲ھ ) میں سبز وار میں پیدا ہوئے آپ ۲۷۱ء میں ملتان آئے (۳۸) اور پیرشمسؒ گی قربت میں رہے۔ انہوں نے ہی سب سے بہلے حضرت شاہ شمسؒ کے حضرت شاہ شمسؒ کے ملم پر بہلغ کے لیے طویل سیاحت پر نکلے اور عمر کا بیشتر حصد سفر میں گزار ااور اسمعیلی دعوت کو ایک نئے جوش وجذبے کے ساتھ لوگوں تک پہنچایا۔ انہوں نے اور عمر کا بیشتر حصد سفر میں گزار ااور اسمعیلی دعوت کو ایک نئے جوش وجذبے کے ساتھ لوگوں تک پہنچایا۔ انہوں نے

اپنے پیغام کوعوام تک پہنچانے کے لیے وہی طریقہ اختیار کیا جوسید صلاح الدین مجمد نور بخش اور پیرشاہ قاسم انوار مشکل الدین استعال کر چکے تھے یعنی فرہبی واخلاقی تعلیمات کوظم کی شکل میں لوگوں کے دل و د ماغ تک پہنچانا۔ اسلمعیلی صوفیائے کرام نے انسانی نفسیات کے اس پہلوکو کہ وہ نٹر کی بجائے ظم کو دلچیس سے سنتا اور یا در کھتا ہے اپنی تبلیغ کا جزو لا ینفک بنالیا۔ اور اسی لیے یہ گنان فرہبی رسومات کا حصہ بنائے گئے اور انہیں جماعت خانوں میں گانے پرزور دیا گیا کہ اس طریقے سے پیغام مؤثر ترین اور محفوظ ترین صورت میں ایک نسل سے دوسری نسل کو شقل کیا جا سکتا ہے۔ اس کے مقابلے میں نٹری پیغام کو اس طرح یا در کھنا اور نسل درنسل منتقل کرناممکن نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ اکثر فدا ہب کی بنیا دی تعلیمات و نصائح کو منظوم کیا جا تا ہے۔ بھجن ، اشلوک ، گربی ، کا فی ، مرثیہ ، نوحہ ، گیت ، گنان اور ڈو ہڑ ہجسی اصناف نظم سے عام طور پر یہی کا م لیا گیا ہے۔

پیرسید صدر الدین کے گنان تیرھویں صدی عیسوی میں اُردُو زبان کی ارتقا پذیر صورت کے نمائندے ہیں۔ان میں اپنے دَور کی معاشر تی صُورتِ حال اور اس حوالے سے بین السطور اخلاقی بیغام کی ترسیل کی کامیاب کوشش کی گئی ہے۔ پیرسید صدر الدین کہتے ہیں:

پیرصدرالدین کے گنانون کی فنی خوبیوں کوڈاکٹر عبدالجبار جونیجونے بھی سراہا ہے وہ لکھتے ہیں:
''صدر الدین کا کلام بہت ہے ۔۔۔۔۔ان کے کلام میں زبان کی چاشنی اور حسن
بیان کی بہت ہی خوبیاں نظر آتی ہیں۔ان کی قصیح بیانی اور شبیبہوں کا استعال ایک
طرف ، تو دوسری طرف ان کے خیل کی اُڑ ان بہت ہی متاثر کرتی ہے۔''(۴۸)

پیرسیدصدرالدین ؒ کے گنانوں کی زبان پرسرائیکی اور گجراتی زبانوں کے اثرات گہرے ہیں۔ان کا ایک گنان اُردُو کے مشہور شاعر ولی دکنی کے اشعار کی طرح ایسی اُردُو میں ہے جسے ملتانی کہیجے میں پڑھا جائے تو ملتانی زبان کا بی محسوس ہوگا:

اے جی اوّل توں ہی آخر توں ہی

پیرسید صدرالدین نے لوہانہ قوم اور ہندوؤں کو آسمعیلی ندہب میں داخل کیا۔ ان کی وفات ۱۳۱۸ء اسمائی دور کو آسمعیلی ندہب میں داخل کیا۔ ان کا مزار تر ندا ضلع بہاولپور میں ہے۔ پیرسید صدرالدین کی وفات کے بعد آسمائی دور کو عام کرنے کا کام ان کے بیٹے سید حسن بیرالدین ( کفرشکن ) ( ۱۹۲۱ء / ۱۹۲۴ھ تا ۱۹۲۸ء / ۱۹۲۸ھ ) نے کیا۔ ان کا شجر و نسب آسمعیلیوں کے پہلے داعی سید محود سبز واری تک پچھ اسطر ہے۔ سید حسن بیر الدین بن سید صدرالدین بن سید شہاب الدین بن سید ضیالدین بن سید شاہ والدین بن سید شاہ الدین بن سید شہاب الدین بن سید شہر الدین بن سید شہاب الدین بن سید شہر الدین بن سید شہر الدین بن سید شہر الدین بن سید شہاب الدین بن سید شہر فالدین بن سید شہر آلدین بن سید صن بیر الدین بن سید شہر الدین کے ساتھ ان کے سید شاہ الدین (۱۳۳۱ء تا ۱۳۳۱ء) نے بھی گنا نوں میں آسمعیلی دور ہا فات کو منظوم کیا ہے۔ سید حسن بیرالدین کے بارے میں مشہور ہے کہ انہوں نے ہندوؤں کو اور چیس گنگا آشان کرایا تھا۔ آپ نے سید حسن بیرالدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۹۳ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء الدین ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱۳۳۰ء ( ۱

شاہ قاسم انوارسیر شمس ؒالدین ملتانی نے اپنے بیٹوں اور پوتوں کو تبلیغ اسلام کے لیے ہندوستان کے وُوردراز کے علاقوں میں روانہ کیا تھا۔ اسی لیے ان کی نسلیس برصغیر پاک و ہند کے وُور دراز علاقوں میں پھیل گئیں ۔ ملتان، لا ہور، ہزارہ، جالندھر، پٹیالہ، ریاست نابہہ (شاہ پور)، لدھیانہ، امرتسر، فیروز پور، گورداسپور، پسرور، نارووال، سیالکوٹ، کشمیر، گھڑھہ، دیبل ، کھر، حیدر آباد، کچھ، بہاو لپور، اُوچ کے علاوہ حضرت شاہ شمس ؒ کی اولادیں دیگر علاقوں میں آج بھی موجود ہیں۔ (۴۵)

# حواشي وحواله جات

- منتیق فکری، نقش ملتان (ملتان :فکری اکیڈی مجلِسِ تاریخ وثقافت ،طبع اوّل ،<u>۱۹۸۹ء )</u>۱۰۳
  - ۲ حواله ندکور،۳۰۲
  - سه عین الحق فریدکوٹی،'' ذکر حسین پنجابی زبان میں''، ماونو، (لا ہور: جون ۱۹۸۸ء) ۲۷
    - ۳- نصیر حسین خال، خیال، داستان اُردُو ( دکن: ادارهٔ اشاعت، من ن) ۲۷
- ۵۔ الا نا،غلام علی، ڈاکٹر، لاڑ جی ادبی آئین ثقافتی تاریخ (جام شورو:انسٹیٹیوٹ آف سندھیالوجی، یے ۱۷۲ =
- ۲ ۔ نصراللّٰدناصر، ڈاکٹر، <u>سرائیکی شاعری دا ارتقا</u>، غیرمطبوع تحقیقی مقالہ بی ایچ ڈی (ملتان: جامعہ زکریًا،۱۹۸۸<u>ء</u>) ۳۳۱
- 2۔ نبی بخش خان، بلوچ، ڈاکٹر، <u>سندھی بولیا کیں ادب جی تاریخ</u> (جام شورو: پاکستان اسٹٹری سینٹر سندھ یو نیورسٹی، طبع سوم ۱۹۹9ء) ۱۹۷
  - ۹،۸ ملک شاه، سد، گلزارشش ۱۳۱۶
    - ۱۰ حوالهٔ مذکور، ۳۳۷
  - اا۔ صباح الدین عبدالرحمٰن ،سید ، <del>تذ کر هُ اولیائے کرام</del> (لا ہور: ادبستان ،نومبر <u>۱۹۹</u>۹ء) ۳۹
- ۱۱۔ ان گنانوں کی چارجلدیں الواعظ اعتادی نور دین حسین بخش ، الواعظ رائی کمال الدین ، الواعظہ رائی زرینہ کمال الدین ، الواعظہ رائی زرینہ کمال الدین ، الواعظ رائی محمد کجل ، رائی شخ اقبال نے ترتیب دے کرشائع کی ہیں اور انہیں شیعہ اما می اساعیلی طریقہ اینڈ یک جس الجوکیشن بورڈ برائے پاکستان شائع کیا ہے۔ مقالہ نگارکو گنان شریف جلد اوّل (۱۸۴ صفحات) مطبوعہ ۲۰۰۲ء ، گنان شریف جلد سوم (۲۲۹ صفحات) مطبوعہ ۲۰۰۲ء ، گنان شریف جلد روم (۲۲ صفحات) مطبوعہ ۱۹۹۳ء برائے مطالعہ میسر آئیں۔
  - ۱۳ غلام محر گرامی، 'ادارتی نوث'، <u>مهران</u> ۲، ا (جام شوره، سندهی ادبی بورد ، و<u>۱۹۲</u> مهما
- ۱۳ الواعظ اعتمادی نور دین حسین بخش و دیگر محققین ومرتبین ، <u>گنان شریف [</u> جلد دوم ] ( کراچی : شیعه امامی اساعیلی طریقهٔ اینڈریجیس ایچوکیشن بورڈ برائے یا کستان ، ۲۰۰۷ء ) ۵۹
  - Ghulam Ali Allana, Dr., An Introduction to Sindhi Literature (Jam-14 Shoro, Sindhi Adabi Board, 1991)8
  - ۱۲۔ <u>تاریخ ادب اُردُو</u>، جلداوّل، مطبوع مجلسِ ترقی ادب، لا ہور کے صفح نمبر ۱۳۸۵ میر گجری ادب کی ابتدائی ہندی روایت میں سید صلاح الدین محمد نور بخش کے گنانوں کے نمونے شاملِ تاریخ کیے گئے ہیں۔

- ے ا۔ ملک شاہ ،سید ، <u>گلزار شمن</u> ً،۳۱۲
- ۱۸۔ سیدصلاح الدین مجمد نور بخش کے گنانوں کا ذکر سب سے پہلے گجرات کے جینی عالم بیم چندر نے اپنی قواعد کی مشہور کتاب <u>سدھ بیم چندر شیدانوشان</u> میں کیا ہے۔اس کی تفصیلات ڈاکٹر جمیل جالبی نے <u>تاریخ ادب</u> اُردُو،جلداوّل مطبوعہ مجلسِ ترقی ادب لا ہور کے صفح نمبر کیر'' تمہید'' کے زیرعنوان تحریر کی ہیں۔
  - 91\_ جميل جالبي، ڈاکٹر، <u>تاریخ ادب اُردُو</u>، جلداوّل، ۹۳
    - ۲۰ حوالهٔ مذکور،۹۵
- ۲۱۔ ڈاکٹر مہرعبدالحق نے ملتانی زبان اوراس کا اُردُ وسے تعلق کے بارھویں باب میں صفحہ ۵۳۳ تا ۵۲۲ پر تفصیلی بحث کی ہے۔
- ۲۲ سيوم يوسف گرديزي، <u>تذكرة الملتان</u>، سيدابنِ حسن جغي، مترجم (ملتان: ناشر حررياحي، شاه گرديز ، <u>۱۹۹۳ع)</u> ۹۵،
- ملتان میں سندھ ولا ہور و مارواڑ کے لوگوں کے آکر آباد ہونے کی بڑی وجہ اسم لحیلی مبلغین ہی تھے۔ جنہوں نے ان علاقوں کو ایک ان علاقوں کے لوگ اس ایک لڑی میں پرودیا تھا اور چونکہ ملتان اسم لحیلی دعوت کا سب سے بڑا مرکز تھا۔ اس لیے دیگر علاقوں کے لوگ اس بڑے مرکز کی طرف منتقل ہوا کرتے تھے۔ لا ہور میں سیدمحمود سبز واری اور ان کے بیٹوں نے اسم لیلی دعوت عام کرتے ہوئے شہادت مائی تھی۔
  - - ۲۲۰ علی محمد حان چناره، نورمبین وجل انتین (جمبئی، ۱۹۳۷ء) ۴۸۴
      - ۲۵ ملک شاه سید، گلزارشمسُّ، ۳۳۷
    - ۲۷ \_ الواعظاعة ادى نوردين حشين بخش وديگر، گنان شريف [جلد دوم] ٢
  - ۲۷۔ علی حجمہ جان چنارہ ، نورمبین و مبل المتین ، ۲۸۸ ، اس کے بارے میں مزید تفصیلات <u>گلز ارش </u> اور <u>نورمبین جل المتین</u> میں ملاحظہ کی حاسکتی ہیں۔
    - ۲۸ ملک شاه، سید، گلزارشمسٌ، ۱۳۸
    - ۲۹ فیاض محمود، مدیر، تاریخ ادبیات مسلمانان پاکستان و مهند، چها ( لا مور: پنجاب یو نیورشی ا<u>۱۹۹۰</u> پا ۲۷
      - سرالله خان ناصر، دُاکم ، سرائیکی شاعری داارتقا، ۱۷۲
      - اس عين الحق فريد كوثى ، 'اساعيلى بزرگول كاعار فانه كلام' '، <u>اه نو (لا بهور: اكتوبرا ١٩٨٠)</u> ٨
        - ۳۲ محمدا كرام، شخ ، آب كوثر (لا مور: اداره ثقافت اسلاميه، ۱۹۷۵) ۳۲۲
      - سس. محدامین، ڈاکٹر''نصوف اورماتان''امروز آملتان نمبر <sub>آ</sub>(ملتان: ۲۸ جون ۱۹۷۸ء)۲

- ۱۳۷۳ غضنفر مہدی، ڈاکٹر، ملتان کے قدیم علمی واد بی محسن، <u>ام وز</u>ملتان نمبر (ملتان: ۲۸ جون، ۸<u> 19 ء</u>) ۸
  - ۳۵ روبینیزین، ڈاکٹر، <del>ملتان کی اد بی وتہذیبی زندگی میں صوفیائے کرام کا حص</del>ہ، ۱۸۰
    - ۳۸ علی محرجان چناره ، نورمبین وجل المتین ،۳۸۳
- ۳۷\_ الواعظاعتمادی نوردین حسین بخش و دیگر، مرتبین ،، <u>گنان شریف [</u>حصهٔ سوم] ( کراچی: شیعه امامی اساعیلی طریقه اینڈ بلجس بورڈ ،۱۹۹۶ء) ۲۸،۲۷ ریجس بورڈ ،۱۹۹۶ء) ۲۸،۲۷
  - ۳۸\_ سیرملک شاه، گلزارشمسٌ، ۳۳۷
- ۳۹\_ الواعظاعتادی نوردین حسین بخش ودیگرمرتبین، <u>گنان شریف</u>[حصه چهارم] ( کراچی: شیعه امامی اساعیلی طریقه اینژیکس بور، ژمهٔ ۱۹۹۹ء) ۲۱
- ۴۵۰ عبدالجبارجونیجو، ڈاکٹر، سندھی ادب جئی مختصر تاریخ (جامثورو: زیبادلی مرکز، ۱۹۸۰) ۲۱۱
  - ۳۱ ۔ الواعظاعتادی نوردین حسین بخش ودیگر مرتبین، <u>گنان شریف</u>، آجلد دوم آ( کراچی، ۲**۰۰**۲ء) ا
    - ۳۲۸ ملک شاه،سیر، <u>گلزارششٌ</u>،۳۷۸
      - ۳۲۹ حواله مذكور، ۲۵
      - ۲۸م واله مذکور، ۳۸۱
      - ۲۵ حوالهٔ مذکور، ۲۱

# انڈالوجی (ہندوستانیات) کی علمی روایت کا فروغ اورمجلّه ْ فنون ٔ لا ہور

ڈاکٹرروبینیترین\* ڈاکٹر قاضی عابد \*\* محمدابراراحمآ بی \*\*\*

#### Abstract:

Indalogy is a newly discovered knowledge about everything about India. Fannoon Lahore has published a series of articles covering the tradition of Indalogy as a whole. These articles are written by Rasheed Malik and Tauos Rasool. This article traces and analysis this tradition. It also reflects the contribution of Fannoon in this respect.

''ان کامضمون دشنام فتیج کانمونہ ہے۔اس لئے اسے اتنی بھی اہمیت نہیں دی

<sup>\*</sup> صدر شعبهٔ اُردو، بهاءالدین زکریایو نیورشی، ملتان \_

<sup>\*\*</sup> استادشعيهُ أردو، بهاءالدين زكريابونيورشي، ملتان \_

<sup>\*\*\*</sup> استادشعيهُ أردو، گورنمنٹ ولايت حسين اسلاميه کالج، ملتان \_

# حاسکتی جتنی مرزاغالب نے گھتری قتیل کو دی تھی اوراس استر داد کی رسی ضرورت بھی نہیں محسوس ہوتی ۔'[۵]

ان مضامین کی تحقیقی و نقیدی اہمیت اپنی جگه ضرور ہوگی لیکن ان کا غیرمعروضی لب ولہجدان پر اس قدر غالب آجا تا ہے کہ ان مضامین میں کام کی باتیں بھی چھتیوں اور طعن وشنیع کے اندھیرے میں حجیب جاتی ہیں۔رشید ملک کے مضامین جب فنون کو بھیجے گئے تو احمد ندیم قاسمی نے یہ مضامین واپس کر دیئے[۱] سورشید ملک نے یہ جارمضامین لکھنے کے لئے جورسیع مطالعہ کیا تھاا سے مثبت انداز میں اُردو ہڑھنے والوں کے سامنے پیش کرنے کی تجویز انہیں قاسمی صاحب نے دی[ے]۔ یوں انڈ الوجی کے نام سے برصغیریا ک وہند کے مطالعہ کی ایک صورت سامنے آئی۔ پیسلسلہ نومبر دسمبر ۱۹۸۷ء سے شروع ہوااورمئی دسمبر ۷۰۰۷ء تک بیس فتیطوں [۸] میں مکمل ہوا۔

انڈالوجی بنیادی طور پر تواستشر اق (Orientalism) کی ایک شاخ ہے لیکن اب بیا یک خود مکتفی علم کے طور پراپناو جودر کھتی ہے۔'' ہندوستان'' کے مطالعے کا نام علمی تاریخ میں انڈالوجی قراریا تا ہے اور بیلم ہندوستان کی قدیم ترین تاریخ کے تمام تر گوشوں کووا کرتا ہے۔

"Indology is a branch of a wider discipline called Orientoloty which is a western invention. It is the result of the romanticist impulse of the 19th century West. The Western acquaintance with India with its rich heritage going far back in antiquity inspired interest in India's culture enchirned in its classical literature as well as in art and architecturel. With the growing interest in the living traditions in this part of the world the western scholarship engaged itself in fathoming the cultural wealth of the Indian subcontinent. Needless to say that 'India' from which 'Indology' is derived represents the Indian Subcontinent.

Started and nurtured in the West, Indology has a history of a little over 200 years. It arrived in India along with a few other imported ideologies with the package of modern higher education during preindepenence period. Since then a new current of indigenous Indology joined the main current. The contact with the Western Indologists led to India's self-understanding and Indology got firmly rooted in the soil of its motherland. Eminent Indian Indologiests contributed a great deal to the establishment and development of this new discipline".[9]

اس سلسلہ مضامین کی پہلی قبط انڈالوجی کے تعارف پرمبنی ہے۔انڈالوجی (ہندوستانیات) کی ترویج میں ، ہندوستان میں آنے والےمغر کی اورمسلمان دانشور وں نے ابناا بنا حصہ ڈالا اور ہندوستان کی قدیم تاریخ کےان گوشوں کونمایاں کیا۔ جو یہاں کی تہذیب، نسل، رنگ اور زبانوں پر محیط تھے۔ رشید ملک لکھتے ہیں کہ

'' قدیم تہذیبوں کے عمیق مطالعے کے ساتھ نئے علوم طلوع ہوئے۔ قدیم
مغربی تہذیب و تدن کے خصوصی مطالعہ کانام ایجیتالو بی (Egyptology)
مغربی تہذیب و تدن کے خصوصی مطالعہ کے لئے اسیریالو بی (Assyriology)
تبت کے قبل از تاریخ مطالعے کے لئے تبتالو بی (Tibetology) چین کو
قدیم تہذیب و تدن اور تاریخ کے مطالعہ کے لئے سینیالو بی (Sinology)
اور قدیم سندھ کے عمیق خصوصی مطالعے کا نام سندھالو بی
اور قدیم تہذیب و تدن،
اور قدیم تہذیب و تدن، اور آثار کے گہرے مطالعے کا نام انڈیا سے انڈالو بی
نقافت و زبان، مذہب اور آثار کے گہرے مطالعے کا نام انڈیا سے انڈالو بی
کہاجا تا ہے'[۱۰]

انڈالوجی کا تعارف کراتے ہوئے رشید ملک نے صحیح طور پر لکھا کہا گرچہ انڈالوجی کا آغازا گریز مستشرقین نے کیالیکن اس ضمن میں مسلمان حکمرانوں نے بھی اہل ہند کے علوم وفنون اور فدہب کے مطالعے کی طرف توجہ دی، یہا کہ تاریخی حقیقت ہے کہ مسلمان بھی فاتحین کے طور پر ہندوستان کہنچے تھے۔انہوں نے بھی انگریزوں کی طرح یہاں پر حکمرانی کرنے کے لئے یہاں کی تہذیب و تمدن، روایات، زبان اور ثقافت کے علاوہ تاریخ سے شناسائی حاصل کرنے کو ضروری خیال کیا اور یہاں پر غیر منضبط طور پر ہی سہی لیکن انڈالوجی کی روایت کوشروع کیا۔ حاصل کرنے کو فرون کیا اور یہاں پر غیر منضبط طور پر ہی سہی لیکن انڈالوجی کی روایت کوشروع کیا۔ دیو واضح ہے کہ انڈالوجی کا تعلق ہندوستان کی قدیم تہذیب و تمدن، ثقافت، زبان، فنون، فدہب، اساطیر اور دیگر علوم سے ہے۔اگر چہ بیسلیم کیا جاتا ہے کہ اس علم کی ابتداء اہلی فرنگ نے کی لیکن سے امر بھی اپنی جگہ مسلم ہے کہ مسلمان کے علم انوں نے بھی حتی الم تقدور اہلی ہنداور ان کے علوم وفنون اور فدہب کا مطالعہ کرنے کا آغاز کیا۔ "الآ

لیکن بیسوال اپنی جگدا ہمیت رکھتا ہے کہ مسلمانوں کے عہد حکومت میں مطالعہ ہندوستان کی کوئی بڑی روایت کیوں نتشکیل پاسکی ۔ اس سوال کے ٹی جواب ممکن ہیں لیکن رشید ملک نے ڈاکٹر اطہر عباس رضوی کے دلائل کو اہمیت

دی ہے۔

"مسلمانوں کی ابتدائی علمی اور فکری سرگرمیوں کی تاریخ کی توسیع تین واضح مرحلوں میں ہوئی ہے۔ پہلے مرحلے میں مسلمانوں نے یونانی اور سنسکرت کی کتابوں کا ترجمہ کیا۔ دوسرے مرحلے میں مختلف ہندوستانی اور یونانی نظاموں میں ہم آ جنگی پیدا کی اور تیسرے مرحلے میں انہوں نے خود علمی اور فکری تحقیقات میں ہم آ جنگی پیدا کی اور تیسرے کی جن کتابوں نے سب سے زیادہ مسلمانوں کی توجہ کا کام شروع کیا۔ سنسکرت کی جن کتابوں نے سب سے زیادہ مسلمانوں کی توجہ نجوم میں سدھانت اور مواعظ کلیلہ ودمنہ جن کا پہلے ترجمہ کیا جاچکا تھاان کا دوبارہ ترجمہ ہوا۔ یونانیوں کی فکری میراث جو اسلام کی عقلی فلسفہ کی تحریکوں سے بیشتر جمہ ہوا۔ یونانیوں کی فکری میراث جو اسلام کی عقلی فلسفہ کی تحریکوں سے بیشتر ہم آ ہنگ تھی سنسکرت کے وسیع فلسفیا نہ اور اس کے آ داب ورسوم جن کا ذکر عبدالحق گردیزی کی کتاب "زین الا خبار" میں آیا ہے، دراصل اس کی اساس ابن خرداو یہ کتاب المالک والممالک والممالک والممالک ہے "۔ [11]

اس قسط میں انڈ الوجی کا تعارف کرانے کے ساتھ ساتھ اس کی روایت کا بھی اختصار کے ساتھ جائزہ لیا گیا ہے اور مارکو پولو کے سفرنا مے سے لے کرمیس میولر کے باون مجلدات کے قطیم نام کے درمیان جو جواہم مستشرقین یا انڈ الوجسٹ آتے ہیں ان کے کام کا جائزہ لیا گیا ہے۔ رشید ملک کا خیال ہے اور یقیناً درست ہے کہ انڈ الوجی کا آنا زساحوں کے اینے اسفار کے ذکر سے ہوا۔

"ابور بیجان البیرونی ۱۹۷۱ و ۱۹۳۱ و اور ابولفضل (۱۵۵۱ و ۱۲۰۲۱) اور در بیجان البیرونی ایم ۱۹۷۱ و ۱۹۷۱ و دوسرے مذکورہ بالامفکرین کے بعد مغربی دانش کی روشنی میں ہندوستان کے متعلق اہلِ فرنگ کے سجیدہ مطابعے کا آغاز گوستر هویں صدی کے نصف آخریا اٹھارویں صدی کے ابتدائی برسوں میں ہوا مگر سیاح اسکی داغ بیل پہلے ہی ڈال چکے تھے۔ سیاحت کے محرکات میں دولت کی تلاش یا محض ایک دور دراز اساطیری اوررومانوی نامعلوم دنیا کے متعلق تجسس تھا۔ان سیاحول کی اہمیت ان

یادداشتوں کی بناپر ہے جوانہوں نے اس خطہءارض کے متعلق قلم بند کیں۔ان لوگوں کے سفر ناموں اور روز نامچوں نے اہل پورپ کے بحس کومزیدا کسایا اور سخبارتی اور سامرا جی سرگرمیوں کے امکانات کوروثن ترکیا۔ ہمارے لئے میتاری کے اہم ماخذ ہیں۔مشرق بالخصوص سیاسی تسلط کے لئے انہوں نے ہراول دستے کا کام کیا۔ان سیاحوں کی فہرست کا فی لمبی ہے۔'[سا]

سیاحوں، سیاست دانوں، پادریوں، اسکالروں، اسا تذہ، ماہرین لسانیات، ماہرین آثاریات اورانڈین سول سروس سے تعلق رکھنے والے افسروں کی کاوشوں نے اس وسیع دائر ، علم کورواج دیا جسے آج ہم انڈالوجی کے نام سے جانتے ہیں۔ رشید ملک نے لکھا ہے کہ

''چنانچان مختلف زمروں سے تعلق رکھنے والوں کی کاوشوں سے وہ شعبہ علم وجود میں آیا جسے انڈ الوجی کہتے ہیں اور جس کا مقصد قدیم ہندوستان کے متعلق ہر موضوع پر کام کرنا ہے۔ دنیا کی ہراہم دانش گاہ میں انڈ الوجی کا شعبہ قائم ہے اور اس سے وابستہ لوگ اس موضوع پر اپنا اپنا کام جاری رکھے ہوئے ہیں۔''

رشید ملک نے بتایا ہے کہ بشریات (علم الانسان) کے شعبے سے ای بی ٹائکر، ہر برٹ سپنسر، لیوی سٹراس، درخائم نے جبکہ لسانیات کے حوالے سے میکس میولر، سرمونٹیئر نے اہم کام کئے ہیں۔ اسی طرح سے انہوں نے فرائڈ، ژنگ، شٹ، فریزر، جین ہریسن اور مک کے کام کی بھی تعریف کی ہے۔

انہوں نے انڈالو جی کےخدوخال کودرج ذیل تیرہ زمروں میں تقسیم کیا ہے۔

- ا۔ ہندوستان کی دریافت
- ۲۔ انڈالوجی کی تحقیق میں لسانیات کی اہمیت اور جرمن دانشوروں کی اس میں دلچیہی۔
- س۔ افراد کی بجائے اداروں مثلاً راکل ایشیاً سوسائٹی، امریکن اور بنیٹل سوسائٹی اور دیگر اداروں کی جھر پور دلچیسی سے ہندوستانات کوفر وغ حاصل ہوا۔
- ہم۔ سیاسی مفادات کا حصول، حکومت کرنے اور اسے طول دینے کے لئے مقامی لوگوں، رسوم ورواج وغیرہ کا علم۔

```
    ۵۔ انڈ الوجی نے ہندوستان کے حال سے صرف نظر کر کے صرف ماضی کا مطالعہ کیا۔ ماقبل تاریخ اور کلا کی عہد
    کا مطالعہ
    ۲۔ ہند کے باشندوں کو کم تراہمیت دی گئی
```

انڈالوجی (ہندوستانیات) کی علمی روایت کا فروغ اورمجلّه ْفنون ٗلاہور

| (10212-1412)     | نیتھنل بریس ہال ہیڑ             | _11  |
|------------------|---------------------------------|------|
| (=1220=120+)     | سرحپارلس ولكنز                  | _11  |
| (5114-51210)     | چورلیں میمن ولسن                | _الـ |
| (11170-51299)    | جيمز پرنپ                       | -۱۴  |
| (=11171_=1200)   | یان اے دوبائی                   | _10  |
| (=1110_=1272)    | فریڈرک فان <sup>شکر</sup> یگل   | _17  |
| (=114-FIA++)     | كرسچين اليس لاس                 | _1_  |
| (1921,2001)      | فرانسمی <b>یوپ</b>              | _1/  |
| (=1105=110)      | يوجين هرناف                     | _19  |
| (6114-6114)      | گامس اولڈ ہم                    | _٢٠  |
| (=1170_=1217)    | ڪرنل جيمز ڻاڙ                   | _٢1  |
| (+1771)          | تھیوڈ ورافریخت                  | _٢٢  |
| ( = IAMY)        | آگسٹ بارتھ                      | _٢٣  |
| (61190-6114)     | جولز سنیٹ ہیلر بارتھلمی         | _ ۲۳ |
| (=111==110)      | تقيبود وربنفي                   | _10  |
| (6111=7+912)     | اووّ فان بوبن كك                | _۲4  |
| (۱۸۹۸-۱۸۳۷)      | جو پال ہیومکر                   | _12  |
| (,1771)          | جيمز برجس                       | _19  |
| (۱۸۱۲-۱۹۸۱ع)     | ر بواندرا برٹ کالڈویل           | _٣•  |
| (611/0)          | پال <i>ڈ</i> يوس                | _٣1  |
| (1112-12/12)     | تقيود ور گولد مسكر              | _٣٢  |
| (١٨٥١)           | جارج ابراہم گری <sub>م</sub> سن | _٣٣  |
| [10] (11090_101) | ر بودُ ايف فان راتھ             | _ ٣٣ |
|                  |                                 |      |

ان اصحاب کے کام کی جوتفصیل رشید ملک نے دی ہے اسے دکھ کریدلگتا ہے کہ یہ غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل لوگ تھے جنہوں نے غیر معمولی انداز میں اپنی صلاحیتوں کو استعال کیا۔ ان چوتیس افراد کے کام کی نوعیت اور اہمیت ہمیں بتاتی ہے کہ یہ لوگ اپنے اپنے دائرہ کا رمیں غیر معمولی انسان تھے۔ ہندوستان ہندوستانیات کی میروایت کو اپنے مخص ان بتیس افراد کی مرہون منت نہیں بلکہ اور بھی کئی نامور اور بے نام لوگ ہیں جنہوں نے اس روایت کو اپنے انداز میں ثروت مند بنایا ہے۔

انڈالوجی کے حوالے سے اہم ترین کام اس سنسکرتی ادب کی روایت کی دریافت نو ہے۔ جسے آریاؤں کا مذہبی ادب قرار دیا جاتا ہے۔ سنسکرت کے مذہب میں ویدوں کی اہمیت بے حدزیادہ ہے اور انڈالوجی کے ماہرین آج تک دنیا کی مختلف زبانوں میں ویدوں کے تراجم بھی کررہے ہیں اور ویدوں میں موجود فلنفے، اساطیر، دانش اور مذہبی اور وایت پرداوِ تحقیق بھی دے رہے ہیں۔ رشید ملک نے بجاطور پر لکھا ہے کہ

''انڈالوجی کی بیظیم الشان عمارت جارستونوں پرکھڑی ہے۔

"ا۔ (۱) لسانیات

(ب) ویداوران سے ملحقہادب

i) برجمن ii) آرینائکه iii) اینشد

(ج) د وعظیم الشان رزمیه نظمین \_رامائن اورمها بھارت

(د) دهرم شاستراورسنسکرت کاادب

۲\_ علم الاساطير

۳۔ آریائیت اوراس سے متعلقہ مسائل

انڈالوجی کے ان چارشعبول میں مرکزی حیثیت ویدوں اور ان

ہے ملحقہ مذہبی ادب ہی کوحاصل ہے۔"[١٦]

بلاشبہ ہندوستانیات (انڈالوجی) میں ویدوں کی اہمیت مسلمہ ہے۔اس علم کی اساس یوں کہیے کہ ویدوں پر ہی رکھی گئی ہے۔ویدوں کے بارے میں اتنا کچھ کھھا گیا ہے کہ اختصار کے ساتھ بھی اگراس کا جائزہ لیا جائے تو کئی مجلدات کی ضرورت پڑے گی۔ ''اس موضوع پر پچھلے دوسوسالوں میں بہت کچھ لکھا گیا ہے اور آج بھی انڈالو جی کر جے بڑے عالم ویدوں پر مسلسل اور متواتر لکھ رہے ہیں۔ ہندوستان میں اور اب ہمارے ہاں بھی ویدوں بالحضوص رگ ویدسے استشہاد، استناداور استبناط کا بے دریغ عمل شروع ہو چکا ہے اور تیزسے تیز تر ہوتا چلا جارہا ہے۔''[21]

وید کی تعداد چارہے اوران کی زمانی اور رواجی (مروجہ ) تر تیب کچھ یول ہے۔

ا۔ رگ وید

۲۔ یجروید

۳۔ سام وید

۳<sub>-</sub> اتھردوید

ان ویدوں کے تحلیل وتجزیےاوراہمیت کے حوالے سے رشید ملک کا بیکہنا بے حدبصیرت کا حامل ہے کہ

" ہارے لئے ترتیب کا مسکلہ اہم نہیں ہے کیونکہ مندرجہ ذیل سطور میں توجہ کا

مرکز رگ وید ہی ہوگا۔ایک تواختصار کے پیشِ نظراور دوئم رگ ویدیر ملاحظات

دوسرے ویدوں پر بھی آسانی سے منطبق ہوجاتے ہیں۔ '[۱۸]

'' رگ وید'' کے حوالے سے رشید ملک نے دو ماہرین کی آ راءا یک خوبصورت اورا چھوتے تعارف کے طور پراستعال کیا ہے میکس میولراور گرفتھ بالتر تیب ویدوں کے بارے میں کہتے ہیں۔

'' وید سے زیادہ اکتادیے والی اور کیا چیز ہوسکتی ہے۔لیکن جب ہم دیکھتے ہیں کہ آریائی بولنے والوں کا بیہ

پہلالفظ ہے تواس سے زیادہ دلچسپ بھی کیا ہوسکتا ہے۔"[19]

''وید میں بڑی کشش ہے اس کا تعلق تاریخ عالم سے ہے اور تاریخ ہند ہے بھی ہے۔ جب رگ و بید تک انسان اپنی تاریخ میں دلچیسی لیتار ہے گا اور جب تک ہم اپنے کتب خانوں اور عجائب گھروں میں ماضی کے نشانات محفوظ کرتے رہیں گئے کتابوں کی کمبی قطار میں جن میں نوع انسانی کی آریائی شاخ کاریکارڈ ہوگا۔ ''دانا علی حگرگ و مدی کو ملے گی۔''11'آ

اس کے بعدرگ وید کے حوالے سے بتایا گیا ہے کہ بیاہم ترین وید ہے اور پچیلی صدی کے اوائل تک بیہ آریائی قبائل کی اولین دستاویز قرار دی جاتی تھی۔رشید ملک نے رگ وید کے مختلف منڈلوں (دائروں،حصوں) کی تعداد دس بتائی ہے اور نظموں کی تعداد کا ا-ان کا خیال ہے کہ اگر اس میں وہ گیارہ نظمیں بھی شامل کر لی جا ئیں جو وال کھیلیہ کہلاتی میں اور آٹھویں منزل سے اس طرح جڑی ہوئی میں کہ الحاقی دکھائی دیت میں تو پھر کل تعداد ۱۰۲۸ وید ہوجاتی ہے۔[17] رگ وید کے کل اکیس مختلف مضمون تھے جو اکیس شاخوں کے طور پر مروج تھے لیکن آج ان میں سے صرف چار موجود ہیں۔

- اله شاكلا....مروجهمتن
- ۲۔ وشاکلا (بھاشاکلا) ان میں پچھالی ظمیں بھی ہیں جن کے بارے میں گمان کیا جاتا ہے کہ ان کے خالق غیر آریائی تھے۔

  - ۳- شامکھانیہ..... پیگیارہ میں سے کچنظموں کو قبول کرتا ہے اور کچھ کونہیں۔[۲۲]

رگ وید کودیگر ویدوں کی طرح الہامی خیال کیا جاتا ہے۔رگ ویدسے ماہرین نے جو جو کام لئے ہیں ان کے بارے میں رشید ملک نے درست طور پر ککھا ہے کہ:

''رگ وید کے مکاتب کی بحث میں سب سے دلچسپ نکتہ یہ ہے کہ انڈ الوجی کی بنیاد آ فارقد یمہ کے علاوہ فہ ہی ادب خصوصاً رگ وید پر قائم ہے۔رگ وید کے مکاتب کے ہرمفکر نے اس کتاب کو اپنے مخصوص زاویے سے دیکھا۔ علم کسانیات کے ماہرین نے اس کی زبان سے استبنا طرکیا۔ ماہرین تاریخ و ثقافت نے رگ وید کی مناجا توں میں تاریخی واقعات اور انقلابات کا پنہ چلانے کی کوشش کی۔ ماہرین علم الاساطیر بھی کسی سے پیچے نہیں۔ ہمارے ہاں کے مصنفین بھی ایسی کوششمیں مصروف ہیں۔ کئی دانشوراس کتاب کے بیان کردہ اساطیر کو بہت اہمیت دیتے ہیں اور ان کو تاریخ سمجھ کر اس زمانے کی تاریخ اور معاشرے کے خصوص معاشرے کے خدو خال متعین کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ کئی نے اپنے مخصوص خیالات و نظریات کی فکری اساس اس کتاب میں تلاش کی ہے۔ یہ سب

کوشٹیں اکثر متضاد نتائج مرتب کرتی نظر آتی ہیں جس کی وجہ یہ ہے کہ اس زمانے کے بارے میں واحد دستاویزی شہادت (رگ وید) کے متعلق کئی امور تصفیہ طلب ہیں اور ان متضاد نتائج سے بھی یہ واضح ہوجا تا ہے کہ جدید تحقیق کا مطالبہ کتنا سیح ہے کہ صرف لسانیاتی شہادت حتی اور فیصلہ کن اس وقت تک نہیں ہوسکتی ۔ جب تک اس کی تائید کسی اور ذریعے سے خصوصاً آثار سے نہ ہو۔ انڈالوجی کے اکثر معاملات میں آثار کی شہادت قطعی ہے بشر طبیکہ تمام امور پیش نظر رکھا جائے۔'' [۲۳]

رشید ملک نے رگ وید کی قدامت اور جائے پیدائش کا اندازہ لگانے کی بھی سعی کی ہے اور اس بارے میں مختلف ماہرین کی آراء کو پیش نظر رکھا ہے۔

''ویدوں کی تدوین کے تاریخی مراحل پر بھی غور کیا گیا ہے۔ پچھ دانشوروں کا خیال ہے کہ وید تصنیف تو افغانستان کے علاقے میں ہوئے یا اس سے باہر ہوئے لیکن اس کی تدوین پنجاب میں ہوئی۔ ڈانڈ کیر کا خیال ہے کہ اس کی تصنیف تو ۲۲٬۰۰۰ سے ۲۰۰۰ قبل مسے میں بلخ کے علاقے میں ہوئی لیکن پنجابیوں کے ذریعے اس کی نظر ثانی ،اس کے مطالب کا اخفا اور مختلف شا کھاؤں یا خاندانوں میں ان کی تقسیم اور ان کی تر تیب سات دریاؤں کی سرز مین میں ہوئی۔' ۲۲۳]

اس طرح سے رشید ملک نے بچروید، سام ویداور انھرووید کے بارے میں بھی جدیدترین تحقیقات سے اُردو کے قاری کوروشناس کرایا ہے۔

'' یہ آریا کی زبان بولنے والوں کا دوسرا وید ہے۔اس کا بہت سا حصہ رگ وید سے ماخوذ ہے کین اصلی متن سے اس کا اختلاف بھی ہے اور بیا ختلاف کافی نمایاں ہے۔اس کا پچھ حصہ نثر پر مشتمل ہے اور بہت بعد کا اضافہ ہے۔اس وید کا جغرافیا کی ماحول بھی رگ وید سے مختلف ہے۔ بجائے پنجاب کے دریاؤں کے اس وید میں سنجی، جمنا اور گنگا کاذکر نمایاں ہے۔''[۲۵]

''[سام وید] به تیسرا وید ہے۔اس میں۱۵۴ اشعار ہیںاورسوائے ۵ کے اشعار کے تمام رگ وید سے لیے گئے ہیں۔اس اخذ کردہ مواد میں بعض تو بوری کی پوری مناچا تیں ہیں بعض رگ وید کی مناچاتوں کے ٹکڑے ہیں اوربعض صرف ایک آ دھاشعر ۔ قربانیوں کے پیش نظران مناحاتوں کی ترتیب بھی مخصوص ہے اوررگ و بدمیں ان منا جاتوں یا اشعار کی ترتیب مختلف ہے۔ "[۲۷] ''اس وید ۲ سام ۲ کے مخاطب سوم ،اندراورا گنی ہیں۔اس کتاب کے ماہرین کی نظر میں ان ویدی نظموں کی ادبی حیثیت زیادہ نہیں ہے اوررگ وید سے ماخوز ہونے کی وجہ سےان کی کوئی تاریخی اہمیت بھی نہیں ہے۔ کیونکہ بہمنا جات مڑھی نہیں بلکہ گائی جاتی تھیں اس لیے سام وید کی غنائی اہمیت بہت زیادہ ہے۔اس متعلق شکھاؤں میں موسیقی کے متعلق بہت موادتھا۔''[12] '' [اتھر وید ] تاریخی لحاظ ہے یہ ہندوؤں کی چوشی کتاب ہے۔اس کاتقریباً چھٹا حصہ منظوم منا جاتوں پرمشمل ہے۔ جورگ (وید) کے پہلے، آٹھویں اور دسویں منڈل سے ماخوذ ہیں۔اس کا دوسرا چھٹا حصہ نثر ہے۔اتھر و کا موضوع مخصوص ہے۔اس میں حادوٹو تکے،ٹونے،جھاڑ جھونک اور گنڈوں کے طریقے دیئے گئے ہیں۔اس حصے کو بھی دوحصوں میں تقسیم کیا گیا ہے جس میں ان منتر وں اور عملیات کا مقصد تج ہے۔علاج معالجہ اور عافیت۔۔ان سے بخار،مرگی،کوڑھ،ریقان،زچگی، یانجھ بن، نامردی کا علاج،اولا دِ نرینہ کے حصول میں کامیابی اورعشق ومحیت میں کامیابی ہیں۔ایک ایبامنتر بھی ہےجس

خوف کے داخل ہو سکے۔"[٢٨]

انڈ الوجی کا کوئی بھی شجیدہ مطالعہ اساطیر کے مطالعہ ان کی نوعیت کے تجزیے اور ان کی ماہیت کو سمجھے بغیر ایک غیر ایک غیر مشکور سعی کا حامل ہوگا اس لیے انڈ الوجی کے مطالعے کے لیے اساطیر اور اساطیر کے علم سے شناسائی بے حد ضروری ہے۔ رشید ملک نے انڈ الوجی کے شمن میں اساطیر کے مطالعے کی اہمیت کو واضح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

کے پڑھنے کا مقصد گھر والوں کوسلا دینا ہے تا کہ عاشق اپنی محبوبہ کے گھر بغیر

''انڈالوجی میں اساطیر کے مطالعے کا مقام بڑااہم ہے لیکن اساطیر کا موضوع بذات خودانسانی علوم کا بہت بڑا شعبہ ہے۔اس نے پچھلے تقریباً اڑھائی ہزار برسوں سے انسان کی توجه اپنی طرف مبذول کرارکھی ہے۔''[۲۹]

اساطیر پر تحقیق کرنے والوں اور اس علم کے شجیدہ کارگزاروں نے اساطیر کے بارے میں مختلف نقطہ ُ نظر اپنائے ہیں۔ پچھ کا خیال ہے کہ بیہ فدہب ہیں، فلسفہ ہیں، سائنس ہیں، تاریخ ہیں، ادب عالیہ ہیں، معاشرے کا اجتماعی لاشعور ہیں لیکن بیسب اپنے اپنے انداز میں اساطیر کے غیر معمولی خزانے کو دیکھنے اور شجھنے کا رویہ رکھتے ہیں۔ رشید ملک نے اساطیر کی تعریف وضع کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

''عربی زبان کالفظ اسطورہ، فارسی کا اسطور اور انگریزی کاسٹوری ان سب کے
لیے یونانی زبان کالفظ متھ استعمال ہوتا ہے۔ اسطور کی جمع اساطیر ہے جس سے
مراد بہت ساری اسطور ہیں لیکن اس لفظ سے مراد اساطیر کاعلم اور ان کا سائنسی
اور تاریخی خطوط پڑمیق مطالعہ اور اساطیر کا ایک نظام بھی ہے جسے انگریزی میں
''متھالوجی'' کہتے ہیں۔ یہ انسانی علوم کا وہ شعبہ ہے جس کا منصب مختلف اقوام
کی اساطیر کی تعبیر، تاویل، تجزیہ محلیل، تقابل اور ان کے دیگر شعبہ ہائے علوم سے تعلقات کا تعین ہے' [۴۰]

اس عملی بحث میں انہوں نے دنیا جمر کے ماہرین اساطیر سے استفادہ کیا ہے اور اپنے اس مطالع سے شاندارنتائج برآمد کیے ہیں۔ انہوں نے اساطیر اور علم الاساطیر کے اس مخزن لائختم کا تجزید کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ''اسطور سازی انسانی سرشت میں پیوست ہے۔ اگر ماضی بعید کا انسان بیر اساطیر بننے میں مصروف رہا ہے تو آج کا انسان بھی اساطیر سازی میں اتنا ہی سرگرم ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ہماری بنائی ہوئی اساطیر ہمیں خود نظر نہیں آتیں لیکن آج سے ہزار سال بعد آنے والے انسان ان کو اتنی ہی دلچیسی سے دیکھے گا جتنی دلچیسی سے آج ہم ماضی بعید کی اساطیر کود کھے رہے ہیں۔ انسانی تاریخ کے ہماری اساطیر کا کردار بہت اہم ہے۔ اساطیر کا ہمارے تج بات کی دنیا سے ماور اہونا ، ان کا غیر معمولی حالات وواقعات پرشتمتل ہونا ، ان کا کسی کی دنیا سے ماور اہونا ، ان کا غیر معمولی حالات وواقعات پرشتمتل ہونا ، ان کا کسی

ثبوت کامختاج نہ ہونا اور ان کے جواز پر اصرار نہ ہونے کی بناء پر روزمرہ زندگی میں یہ فرض کر لیا جاتا ہے کہ اساطیر جھوٹے قصے کہانیاں ہیں۔ یوں اس لفظ میں فرضی قصے اور ادب کے اس زمرے کامفہوم پیدا ہو جاتا ہے جنہیں فیبل لیخی جانور س کی کہانیاں کہا جاتا ہے۔ یوں یہ لفظ فیبل اساطیر کی متر ادفات میں شامل ہو جاتا ہے لیکن فد ہب کے حوالے سے اساطیر اور جانور کہانیوں میں امتیاز کو مد نظر رکھنا ضروری ہے۔ جانور کہانیوں کا فد ہب سے وہ رشتہ نہیں بنتا جو فد ہب سے اساطیر کا ہے۔ جانور کہانیوں میں اخلاقیات کا عضر غالب ہوتا ہے۔ اسطور سے اساطیر کا ہے۔ جانور کہانیوں میں اخلاقیات کا عضر غالب ہوتا ہے۔ اسطور لیہ جینٹ سے بھی مختلف ہے کیونکہ اسطور میں ورائے عقل کی باتیں زیادہ ہوتی ہیں اور تاریخی عضر بہت کم ہوتا ہے۔'[17]

رشید ملک نے اس ضمن میں اساطیر سے ملتی جلتی اصناف سے ان کا تقابل بھی کیا ہے اور اساطیر شناسی یا اساطیر فہمی کے فتلف طریقوں اور مکا تب کا بھی جائزہ لیا ہے اور بید کھانے کی کوشش بھی کی ہے کہ اساطیر کے موضوع کیا ہوسکتے ہیں یا ہوتے ہیں۔انہوں نے ساختیات اور اساطیر کے تعلق سے جو کچھ کھا ہے اس سے اتفاق کرنامشکل سے :

"اساطیر میں عالمگیر مماثلتوں کی دریافت نے اساطیر کے تجزیے کے لیے ساختیاتی طریقہ کار کی راہ ہموار کی ۔ جبیبا کہ نام سے ظاہر ہے کسی اسطور کی گراساطیر گہرائی میں اور دیگر اساطیر میں میں فاتوں کو پیش نظر رکھا جاتا ہے۔" [۳۲]

ساختیاتی طریقہ کا راساطیر کے مطالعے کا ایک اور طریقہ متعارف کرا تا ہے۔اس ضمن میں لیوی سٹراس اور ایڈ منڈ لیج وغیرہ کا کام دیکھا جاسکتا ہے جنہوں نے اسطور فہمی کا ایک بالکل نیا دروا کیا ہے۔

رشید ملک نے ہندی اساطیر کے حوالے سے بھی بے حدا ہم نکات کی طرف اشارے کیے ہیں۔ان کا بیہ خیال بے حد بلیغ ہے کہ

> ''ہندو ندہب،ادب،شاعری،ڈرامہ،موسیقی،مصوری،تھیٹر،بت تراثی اورتغمیر کے فنون کا سرچشمہ یہی اساطیر ہیں۔ادنیٰ کے ساتھ ارفع،دہشت ناک کے

ساتھ کریم النفس اور حسن کے ساتھ فتح کو قبول کر کے بیاساطیر ہندو مذہب کی پوری ہمہ گیری کو منعکس کرتی ہیں۔ بیاساطیر انتہائی زر خیز اور متنوع ہیں۔ بیا قوانین قدرت اور اس کی طاقتوں کی دھند لی دھند لی جسیم سے شروع ہوکر زمان ومکان کی جے در چھ اساطیر کی تعمیروں پرختم ہوتی ہیں۔ کا ئنات، اس کا مخرج اور اس میں انسان کے مقام سے لے کر دریا پر کسی بین کی موجود گی کی تشریح ایک سادہ ہی کہانی میں طغیانی میں سادہ ہی کہانی میں طباقی جہدو کی دست گیری کرتی ہیں اور وہ اپنے مسائل کا حل انہی میں اساطیر ایک ہندو کی دست گیری کرتی ہیں اور وہ اپنے مسائل کا حل انہی میں تلاش کرتا ہے''[۲۳]

انڈالوجی کے اسلط میں انہوں نے بے آریائیت کے مسلے بھی اوروادی سندھ کے حوالے سے بوحد بھی رفت پر بھی ناقدانہ بحث کی ہے۔ آریائیت کا مسلہ برصغیر کے مزائ کی تنہیم کے حوالے سے بوحد سنجیدگی کا حامل رہا ہے اور جرمن انڈالوجسٹوں نے اس مر مطے کوجس طرح عالمی سیاست سے جوڑ کر یہودیوں کے خلاف استعمال کیا اور پھر جس طرح سے جرمنی کا احساس تفاخر عالمی جنگوں میں ڈھل گیااس کی وجہ ساس مسئلے نے بحد اہمیت حاصل کی ہے۔ آج بھی برصغیر کے لوگ اس سوال کا سامنا کررہے ہیں کدان کا نیل معدن کیا ہے۔ کیا وہ آریائی ہیں یا دراوڑ ہیں۔'' اُردوشا عربی کا مزاج'' میں کیونکہ گیت کو آریائی مزاج سے مربوط کر کے دیکھا گیا ہے۔ اس لیے رشید ملک نے اس مسئلے کے علمی پہلوؤں پر بہت فور کیا جھی تھی تھی تھی کہ ایک لحاظ سے امتزاج کی ایک ایک ایک ایک مزاج سے مزاج کو کیا گیا ہے۔ اس کے رشخیر کے مزاج کو تصادم کی کیفیت سے ذکال کرآشتی کی راود کھائی۔ بیبویں صدی کے اوائل میں اور کی سندھ کا مطالعہ متون کی جگی آریا ہو کیا گیا ہے۔ اس مسئلہ ہو ہو جا سے۔ اس سندھ کا مطالعہ متون کی جگی آریا ہو گیا ہو جا سے۔ اس حوالوں سے رشید ملک نے جوائم مباحث اٹھائے ہیں انہیں ذیل کے اقتباسات میں دیکھا جا سکت ہو کیا ہو گئی ہو کہ کہ تھی یا نہیں جمی یا نہیں کہ کی گئی ہو کہ کہ تھی یا نہیں؟ کیا کوئی آریا نائی نسل انسانی دنیا ہے بھی یا نہیں؟ کیا کوئی آریا نائی نسل انسانی دنیا ہے بھی یا نہیں؟ کیا کوئی آریا نائی نسل انسانی دنیا ہے بھی یا نہیں؟ کیا جو جود میں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہے جسمی انہیں؟ کیا جود میں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہو تھے؟ نسل اور زبان کا باہمی رشتہ کیا ہو کو دھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہو تھے؟ نسل اور زبان کا باہمی رشتہ کیا ہو کو دھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہو تھی۔ جسمی یا نہیں؟ کیا پر رشتہ کیا ہو کو دھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہو تھی کیا نہیں؟ کیا ہور تھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہور نسل کیا نہیں؟ کیا ہور تھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہور نسل کی انہیں؟ کیا ہور تھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہور تھیں کیا نہیں؟ کیا ہور تھیں آیا؟ اس کے محرکات کیا ہور تھیں کیا ہور کیا گئی کیا تھی کیا نہیں؟

انسانی نسل کی پانسل زبان کی بنیاد بن سکتی ہے؟ کیا کسی ایک نسل انسانی کو کسی دوسری نسل انسانی پر کوئی فوقیت یا فضیلت حاصل ہے؟ اس فضیلت یا برتری کا تاریخ انسانی میں کوئی کر دار ہے؟ خاص وجوہ کے پیش نظر انیسویں صدی میں ان مسائل کو پچھ ضرورت سے زیادہ اہمیت دی گئی۔ اسکی بازگشت ہمیں آج بھی سنائی دیتی ہے۔ اُردوزبان میں کھنے والوں کے لیے بیمسکلہ آج بھی بہت اہم سنائی دیتی ہے۔ اُردوزبان میں کھنے والوں کے لیے بیمسکلہ آج بھی بہت اہم انہیں کا بخواہ وہ سیاسی ہویا معاشرتی ، ادبی ہویا ثقافتی ، آغاز انہیں سوالات سے ہوتا ہے۔ ''[۴۴]

''ڈی ایسٹ (Deist) تحریک کو جوخر دا فرازی کی تحریک کا نہ ہبی شاخسا نہ ہب تمام مذاہب کی تہد میں وہ آفاقی اور عالمگیراصول نظر آتے ہیں جو تمام مذاہب کے لیے بنیاد فراہم کرتے ہیں۔ اس مذہب کے پیروکاروں کی نظر میں حضرت موسیٰ نے تمام الہا می علوم مصریوں سے حاصل کیے تھے کیونکہ حقیر اور کم مایہ اور علام لوگوں پروجی کیسے نازل ہو عمق ہے؟ یہ خیال بھی پیش کیا گیا کہ حضرت موسیٰ کو پیغیبر بنانے میں اللہ تعالیٰ سے علطی ہوگئی تھی۔ والٹر نے کہا کہ آدم نے اپنا تمام علم یہاں تک کہ اپنا نام بھی ہندوستان میں زیادہ قدیم انسائیکلو پیڈیا میں کہا کہ علوم مصر کے مقابلے میں ہندوستان میں زیادہ قدیم ہیں۔ ایسی اور ان جیسی تمام کوششوں کے پیچھے اہل یہود کے مقابلے میں مغربی اقوام کی بیخ دم اور اس کے لیے بی تلاش تھی۔ "امینا

''انگریزوں اور دوسرے اہل فرنگ نے نئ نئی سنسکرت سیھی تھی۔ وہ لفظ آریا کے کلچرل سیاق وسباق سے اور اس کی تاریخ سے بوری طرح آگاہ نہ ہو سکے اور اپنی بے خبری میں اتناکم استعال ہونے والے لفظ سے انسانی نسل مراد لینے لگے اور یوں آریائی نسل پیدا ہوگئی۔ انسانیت کواس غلطی کا خمیازہ اس صدی کے وسط میں بھی تاریزا۔' [۳۲]

'' چنانچ بھگتی ایک زبردست اوراہم انقلابی تبدیلی تھی جس نے روحانی، ندہبی،

د نیاوی،ساجی،اخلاقی اور جمالیاتی اقدار کو بدل کر رکھ دیا۔ نئے دیوتا، نئے تصورات،عمارت کے نئے طریقے، برانی اقد ارکااستر داداس انقلاب کے چند عناصر تھے جنہوں نے زندگی اورموت اور آخرت کے بارے میں انسان کا نقطہ ' نظر تطعی طور پر بدل دیا۔ ہندوازم کے مذہبی ڈھانچے کےمفروضہ جمود کے پیش نظر بہ خیال بھی پیش کیا گیاہے کہ اس انقلاب کے مخارج ہندوازم کے باہر ہوں گے۔ چنانچہ اس خمن میں کافی جگر سوزی سے کام لیا گیا ہے۔'[سے] ''اس مسئلے اور اس جیسے دوسر ہے مسائل کا تجزیہ کرتے وقت دوامور ذہن میں رکھنے جاہیں۔اول یہ مسائل ایک بہت بڑے مسئلے کے ذیلی مباحث ہیں ۔سوال یہ ہے کہ اسلام نے کس حد تک ہندو مذہب، تہذیب، تدن، ثقافت اورطرز زندگی کومتاثر کیا اورخود کس حد تک متاثر ہوا۔ دوسر ہے اس ام کا تعلق طریق کارہے ہے۔ ہندوستان کی طرزِ زندگی میں تبدیلیوں اور انقلابات کوہم آریا وُں اور مقامی لوگوں خصوصاً دراوڑی زبان بولنے والے قبائل اور پھراسلام سے منسلک کردیتے ہیں۔ ہندوازم میں ویدک عہدسے لے کرآج تک بے شارتید بلیاں ہوئی ہیں اوراس میں بڑے انقلابات آئے ہیں۔ان کی توجیہہ جس طرح آج کل ہم کررہے ہیںان وجوہات کوآج کل کے انڈالوجسٹ خصوصاً پروفیسر جے گولڈسب سٹریم طریقہ کار کہتے ہیں اور وہ لوگ اس سے مطمئن نہیں ہیں۔ان کی نظر میں ان تبدیلیوں اور انقلابات کا سرچشمہ اس مٰہ ہب کے اندر ہی ہے جواس مذہب اور ہندوستان کی ثقافت اور طرز زندگی کو

''وادی سندھ کی تہذیب کا مطالعہ دراصل ہمارے اپنے پیدا کردہ تعصّبات سے گلوخلاصی کی اور خے تعصّبات کو پالنے کی داستان ہے۔ جہاں اس کی دریافت سے یہ تعصب زائل ہوا کہ اس خطے کی کوئی تاریخ ہی نہیں وہاں اس کے پس منظر

حالات کے مطابق تبدیل ہونے پر مجبور کرتا ہے۔ یہی ہندو مذہب کی طویل

العمري كاراز ہے۔ "[٣٨]

میں اور بہت سے خ تعصّبات بھی پیدا ہوئے۔اس موضوع پر آج کل جو مطالعات غیر ماہرین مرتب کررہے ہیں ان سے بیتا تر اُ بھرتا ہے کہ یہ پرانے تعصّبات جونا کافی شہادت کی بنیاد پر مرتب کیے گئے تھے آج بھی بڑی حد تک ہمارے ذہنوں میں نیج گاڑے ہوئے ہیں۔''[۳۹]

''وادی سندھ کا مطالعہ اس کی ابتدا اور زوال کی داستان کے الف لیلائی طلسم سے کہیں آگے جاچا ہے۔ بیبویں صدی کی آخری دہائی کا ذہن اندر دیوتا کی مہمات، رگ وید کے متون اور اساطیر وغیرہ پر بینی قیاسات سے اب مطمئن نہیں ہوسکتا۔ اس کی ابتدا اور زوال کاعمل کہیں زیادہ ثقافتی حرکیات کا طالب ہے۔ ان نتائے کے مطالع سے وادی سندھ پر اس ابتدائی تحقیق کا ایک اور خطرناک پہلوسا منے آتا ہے۔ اس تحقیق کے دوران جو اصطلاحات استعال ہوتی ہیں ان کا کوئی متفقہ معیار نہیں قائم کیا گیا۔ ایک ہی اصطلاح نسلی، ثقافتی ہوتی ہیں ان کا کوئی متفقہ معیار نہیں قائم کیا گیا۔ ایک ہی اصطلاح نسلی، ثقافتی ہوتی ہیں استعال ہوتی ہے اور ہر جگہ اس کے سیاق وسباق کے مختلف ہونے سے اس کے معانی بدل جاتے ہیں۔ ' [۴۶]

''وادی سندھ کے مطالع کے ایک دلچسپ موضوع کا تعلق ان لوگوں سے ہے جنہوں نے اس تہذیب کی تغیر کی۔ اس میں وادی سندھ کے معماروں کے متعلق مختلف خیالات ملتے ہیں۔ ہڑ پہ اور موہمن جوداڑو کے اکتشاف سے پہلے متعوستان میں رگ وید کی روشنی میں تتلیم کرلیا گیا کہ آریاؤں کی آمدسے پہلے ہندوستان میں رہنے والے چھوٹے قد، سیاہ فام، چپٹی ناک والے لوگ تھے۔وہ لا مذہب سے لئم کی پرستش کرتے تھے اور قربانیوں سے احتر از کرتے تھے محققوں نے انہیں دراوڑ قرار دیا۔ یہ خیال بڑا عام تھا کہ ان دراوڑوں پر نام نہاد آریا حملہ آور ہوئے اور انہیں تہہ تی کر دیا۔ یکھ دراوڑوں نے بھاگ کر جنو بی ہند میں پناہ لے لی اور وہیں بس گئے۔جو دراوڑ بھاگ نہ سکے انہیں غلام بنالیا گیا اور وہ داس کہلائے۔ ان کی عورتوں کو آریاؤں نے اپنے گھروں میں ڈال لیا۔ اس

سے آریاؤں کے فدہب میں بہت سے دراوڑی عقائد، رسومات اور توہمات داخل ہو گئے۔ یوں آریاؤں کا پراچین فدہب بھرشٹ ہوگیا اور بالآخراس نے موجودہ ہندومت کی صورت اختیار کرلی۔ویدک فدہب کی ہندو فدہب میں تقلیب انڈالوجی کا ایک اہم سوال ہے اور اس کے جواب متنازعہ اور باہم متصادم ہیں۔''[اہم]

''وادی سندھ پراس وقت غیرمما لک کے ماہرین بھی کام کررہے ہیں۔ان میں امریکی، اطالوی، المانوی ، برطانوی اور فرانسیسی مشوں کے ماہرین شامل ہیں۔ان کی پچھر بورٹیس شائع ہو چکی ہیں۔زیادہ وہ ہیں جوابھی تیار نہیں ہوئیں یا طباعت کے ابتدائی مراحل سے گزررہی ہیں۔ بہت سامواد ادھراُدھ بھراپڑا ہے۔ چنا نچہ اب آثار یا باستان شناسی کا بیشعبہ علماء حضرات کی سرگرمیوں سے نجات حاصل کر چکا ہے۔'[۲۲]

انڈالوجی کے وسیع وعریض علم کی تمام تراہم جہات کوجس کی تاریخ دوسوسال تک پھیلی ہوئی ہے صرف ہیں فسطوں میں سمیٹ لینارشید ملک کا ایک اہم کارنامہ ہے۔ بعد میں بیبیں مضامین بیش قیمت اضافوں کے ساتھ ایک کتاب میں مربوط کیے گئے۔ جیسا کہ پہلے کہا گیا ہے کہ یہ کتاب بنیادی طور پرایک ادبی تناز عے کوشیح صور تحال میں دیکھنے اور دکھانے کی خواہش کے نتیج میں وجود میں آئی ہے۔ انڈالوجی کے حوالے سے رشید ملک نے زیادہ تفصیل کے ساتھ رگ وید، آریاؤں اور آریائیت کے مسکلے پر اور وادی سندھ پر [۳۳] قلم اُٹھایا اور ان موضوعات پر مختلف نوعیت اور مختلف علوم کے دائرے میں ہونے والی قدیم ترین اور جدید ترین تحقیق سے استفادہ کیا ہے۔ انہوں نے نوعیت اور مختلف علوم کے دائرے میں انکسارسے کام لیتے ہوئے کھا ہے کہ

''اس کتاب میں شامل مضامین کسی نئی تحقیق کے مدعی نہیں ہیں ان کا انحصار محض فانوی ماخذ پر ہے اور ان کی اشاعت کا مقصد انڈ الوجی کے چند شعبوں کا تعارف ہے ۔ یہ مقالات کسی حتمی نتیجے پر چنچنے کے مدعی بھی نہیں کیونکہ ان کا مقصد صرف قاری کو ان جہات سے متعارف کرانا ہے جو ان شعبوں پر تحقیق اضیار کررہی ہے اور پھر تحقیق میں کوئی نتیج بھی حتمی نہیں ہوتا۔' [۲۲۳]

لیکن پرایک حقیقت ہے کہ پراُردوزبان میں اس موضوع پرایک جامع کتاب ہے اوراس موضوع پراب کی گئی تحقیق خواہ وہ لسانیات کے دائر ہے میں ہو، قدیم ادبی متون کے حوالے سے ہویا پھرعلم الآثار کے حوالے سے، اس سلسلہ تمضامین میں ان کا بھر پورمحا کمہ کیا گیا ہے اور یہ مضامین اس موضوع پر جدیدترین معلومات کے حامل ہیں۔

''فنون'' میں انڈ الوجی کے سلسلۂ مضامین کی اشاعت سے اس موضوع پرلوگوں کوسوچ بچار اورغور وفکر کا موقع ملا تو اس کے جون جولائی ۱۹۹۰ء کے شارے سے رسول طاؤس نے بھی انڈ الوجی کے حوالے سے ایک نیا سلسلۂ مضامین شروع کیا۔ اس سلسلے کی پانچ اقساط جون جولائی ۱۹۹۰ء سے اکتوبرد ممبر ۱۹۹۱ء تک شائع ہوئیں۔ یہ سلسلۂ مضامین سوویت یونین میں انڈ الوجی کے حوالے سے ہونے والے کام کا تعارف کراتا ہے اور زیادہ ترایک ہی کتار کی تاہے۔

''ہر چند کہ الیی تحریر کی اصل محرک'' تصویر ہند''نام کی بید کتاب،۱۹۸۸ء میں ماسکو سے شائع ہوئی ہے۔ اس کے مصنفین G. BONGARD LEMN اور A.VIGASIN ہیں۔ کتاب کا موضوع ہے'' سوویت یونین میں ہندوستان کی قدیم تہذیب کا مطالعہ''۔[۲۵]

یہ کتاب سوویت یونین میں ہونے والے اس موضوع پر کام کا احاطہ کرتی ہے اور اس مضمون میں اس کتاب پر ہی انتھار کرتے ہوئے اس روایت کا تعارف کرایا گیاہے۔

''دیونیسکو کے اہتمام کے تحت ان اجتماعات کے علاوہ ۱۹۸۰ء میں روسی اور بھارتی سکالروں نے وسطی ایشیا اور ہندوستان کی قدیم تاریخ کی تحقیق کے سلسلے میں ایک مشتر کہ منصوبے پر کام کی ابتداء کی ۔ دو برس بعدا لہا آباد (بھارت) کے مقام پر دونوں ملکوں کے موزعین کا ایک سیمینار منعقد کیا گیا جس میں روسی کوہ قاف سے لے کر بھارت کے گئی مقامات تک آثار قدیمہ کی جدید تحقیق پر بحث کی گئی۔''[۲۲]

یے سلسلہ نمضامین اس جامعیت کا حامل نہیں ہے جورشید ملک کے مضامین میں دکھائی دیتی ہے۔ فنون کے علاوہ اُردو کے کسی اوراد بی جریدے میں انڈالوجی کے حوالے سے اس قدر شاندار تحقیقی کام شائع نہیں ہوا۔ یوں انڈالو جی کے حوالے سے بھی'فنون' کو بیامتیاز حاصل ہے کہ اس حوالے سے اُردو میں ہونے والا واحد کام اس جریدے میں شائع ہوا۔ بیسلسلما گرچا پنے زمانے کے ایک ادبی مناقشے کی ذیلی پیداوار ہے لیکن بیاس امر کی بھی گواہی دیتا ہے کہ بعض اوقات ادبی چشمکیں کسی بڑے ادبی کام کا پیش خیمہ بھی ثابت ہوتی ہے۔

## حوالهجات

- ا ۔ وارث علوی ۔ ڈاکٹر وزیرآغا کی تنقیدنگاری ، اظہار، پانچویں کتاب، مرتبہ باقرمہدی ، جمبئی ۱۹۸۷ء، ص۱۶ تا ۱۷۰ ۔
- ۲۔ بعد میں یہ مضمون پاکستان سے وارث علوی کی شائع ہونے والی کتاب'' خندہ ہائے بے جا''میں شائع ہوا۔
   د کیھئے:وارث علوی، خندہ ہائے بے جا، کراچی، آج کی کتابیں، ۲۰۰۰ء، ص:۱۵۲ تا ۲۲۵۔
  - - ۳ رشید ملک، طلائی ثلیث معاصر (۱) مرتبه عطاء الحق قائمی، لا مور، ۹ ۱۹۷ء یا ۳۸۲ تا ۳۸۹
      - وزيرآغا كافكري سومنات، معاصر (ii) ١٩٨٣ ص:٢٠٥٦ تا ٥٤٧
        - وزيرآ غا كافكري سومنات،معاصر (iii) ۱۹۹۴ء يص: ۱۹ تا ۲۸
        - وزيراً غا كافكري سومنات، معاصر (vii) ٢٠٠٠ وص: ٢٣ تا ٢١
      - ۵\_ انورسدید، ڈاکٹر نملطی ہائے مضامین، اُردوز بان،سر گودھا،مئی جون ۱۹۵۸ء،ص:۳۰\_
- (بعدییں بیمضمون ڈاکٹر انورسدید کی کتاب'' کھر درےمضامین''(لا ہور،مکتبہ فکروخیال،طبع اول، من ندارد) میں بھی،ص ۹ تا ۱۳۲۱شامل ہے فضیل جعفری نے اس مضمون کا جواب بھی کھھا۔ بعد میں انورسدید نے جوابی مضمون کا بھی جواب کھھا)
  - ٧- رشيد ملك سے مقالہ زگار كى ملاقات، بمقام فكشن باؤس، لا ہور، ١٥ رنومبر ١٠٠٥ء
    - ٧- ----الضأ----
- ۸۔ ۲۰۰۲ء میں میہ مضامین اضافوں اور ترتیب نو کے ساتھ '' انڈ الوجی'' کے نام سے فکشن ہاؤس، لا ہور نے شائع کیے۔

  میہ کتاب اس موضوع پرا یک کلمل کتاب قرار دی جاسکتی ہے۔ ہندوستانیات کے مطالعے کی تمام ترکوششوں کا خلاصہ

  اس کتاب میں موجود ہے۔ انہوں نے دیبا چے میں لکھا ہے کہ'' ہماری بیمار اور زوال پذرتعلیم وتعلم کی فضامیں شجیدہ

  کام کے لئے حوصلہ محبت اور مستقبل پرنظر ضروری ہے۔ اس کا عمل ثبوت ادارہ فنون نے ان مضامین کے ابتدائی

  خاکوں کوانے موقر ادلی جریدے' فنون' میں شائع کر کے دہا''۔ انڈ الوجی ، ص: ے

Indology, Past, Present and Future, Saroja Bhate, Sahitya -9

Akademi, New Dehli, 2004, Page 7

ا نڈالوجی (ہندوستانیات) کی علمی روایت کا فروغ اورمجلّه ْ فنون ٔ لا ہور

٣٣ ايضاً ص٥٩ \_

۳۴ فنون،ایریل جون ۱۹۹۱ء،ص ۵۷۔

۳۵ انڈالوجی، ۱۲،۷۱۲ کا۲

۳۷\_ فنون، جولائي تتمبر ۱۹۹۱ء، ص۳۲\_

سے۔ فنون،اپریل جولائی ۱۹۹۳ء، ص۱۹۔

٣٨ الضاً ص٩٥٥

۴۰ ایضاً ص۲۵

ام ۔ فنون، جنوری مئی ۱۹۹۷ء، ص۸۸۔

۳۲ فنون، جون دسمبر ۱۹۹۷ء، ۱۴۱

۳۳ دراصل ڈاکٹر وزیرآ غانے وادئ سندھاور آریائیت کے مسئلے پراُس وقت تک جو پچھسا منے آیا تھا اُسے بنیاد بناکر اردوشاعری کا جائزہ لینے کی کوشش کی تھی اور پچھنائ اُخذ کیے تھے۔اب جب آریائیت اور وادئ سندھ کے حوالے سے وہ سارا تناظر ہی بدل گیا ہے تو آغا صاحب کی تقید کے نتائج پر بھی ایک بار شجیدہ گفتگو کی ضرورت ہے۔اس کتاب پر کھنے والے پچھاور ناقد بن نے بھی انہی خیالات کا اظہار کیا ہے۔

۳۴ انڈالوجی، دیباجہ <sup>ص</sup> ک

۲۷ فنون، اكتوبرد مبر، ۱۹۹۱، س۲۲

## ار دوز بان میں جرمن کی دلچیسی ایک بنیادی ماخذ

ڈاکٹر محمد پوسف خشک\*

## Abstract:

In the light of documentary evidence this article initially describes the ancient relation of German and Indo.Pak, subsequently also unfolds the 270 years old relations between German and Pakistani scholars of Linguistics (Here 270 years ago Pakistani scholars of Linguistics: means the Scholars who were living 270 years ago in the present boundaries of Pakistan). Who introduced the Urdu words and script in Europe and when? with the help of basic source material this paper also uncovers this historical fact.

دور قدیم سے لے کرجد بدتک، اقوام کے درمیان گہرے روابط پیدا کرنے میں ادیب کا ہمیشہ نمایاں کردار رہا ہے، جس کی بنیادی وجہ اس کے اندر عام آدمی کی بنسبت سیحصفا وربیان کرنے کی اضافی صلاحت کا ہونا ہے۔ پہلی صدی عیسوی سے لے کر ۱۹۰۳ء تک کئی افراد اور نامور جرمن شخصیات سرز مین اردو (قدیم ہندوستان) کا دورہ کر چکی ہوگی، لیکن ۵۰۵ء میں آنے والی تاجر شخصیت Balthasar Springer بالتھا زرا شپر نگر (۱) جس میں ادبی صلاحیتیں بھی بخوبی موجود تھیں دراصل ان کے سفر نامے بعنوان: Merfahrt ، جوان کی والیسی پر ۱۹۰۹ء ء میں شالع ہوا (۲)، کی بدولت اجتماعی طور پر جرمن دانشوروں کی دلچیسی ہمارے خطے (قدیم ہندوستان) میں پیدا ہوئی۔ اس تاجرادیب کا تعلق جرمنی کے شہر Augsburg سے تھا، جو Stuttgart اور München کے بچھیں واقع ہے۔ بالتھا زرکی اس ادبی کا وش کی بنیاد پر بی آج جرمنی اور سرز مین اردو کے درمیان رشتے کوتمام موضوعات سے وابستہ محققین پانچ سودو (۲۰۵) سالہ قدیم کہنے میں کوئی جھیک محسوس نہیں کرتے۔

اردو کے سلسلے میں جرمن دانشوروں کی دلچیسی کی تحریری گواہیاں ۲۱ کاء سے ملنا شروع ہوجاتی ہیں۔

اس قدیم رشتے کے ابتدائی ثبوت نامور جرمن محقق Theophilus Siegfried Bayer کی تحریروں سے ملنا

بایر کا ایک خط جو جون ۲۷اء کی تحریر ہے اس میں انہوں نے مندرجہ ذیل ترتیب اور صور تحال سے آٹھ زبانوں کی حیارتک گنتی کے الفاظ پیش کیے ہیں:

| Camacinsienses    | Ecki       | Ynä   | Tonga  | Schagä        |
|-------------------|------------|-------|--------|---------------|
| Arincenses        | Kuisa      | Kina  | Tsanga | Ssiggä        |
| Camteschatquenses | Innen      | Niach | Nioch  | Nyzacha       |
| s.yedsenses et    |            |       |        |               |
| Coraeenses        |            |       |        |               |
| Tangutenses et    | Ti - Dscyk | Ny    | Ssuum  | betenses      |
| Persae            | Yecki      | Du    | a Ssee | s.Tyn Tschaha |
|                   |            |       |        | s.Schahar     |
| Mogulenses Indi   | Hicku      | Guu   | Tray   | Tzahr         |
| Oeselenses        | üdz        | Katz  | Kulm   | Nelli         |
| Letti             | Wiens      | Dewi  | Tris   | Schetre (6)   |
| رن ا              |            |       |        | ,             |

اس خط میں Mogulenses Indi کے نام سے موجود ہند سے اردو زبان کے نہیں ہیں ان پر، گریرین لنگوسٹک سروے آف انڈیا والیوم نمبر نو حصہ اول میں تفصیل سے روشنی ڈال کیے ہیں ۔لیکن اس صفحے پر گریرین کا مندرجه ذیل بیان جو ہمارے موضوع کے لیے کارآ مدہے ملاحظہ ہو،آپ لکھتے ہیں:

In one of Bayer's Letters (dated June 1,1726) we find what are I believe the first words of what is intended for Hindostani ever published in Europe.

These are the first four numerals as used by the Mogulenses Indi (7)

قابل غور نکتہ ہیہ ہے کہ اس خط میں موجود الفاظ کو گریس ہندوستانی (اردو) کے لیے قصداً یورپ میں شاکع ہونے والے پہلے الفاظ قر اردیتے ہیں۔ لہذا گریس کے اس بیان سے واضح ہے کہ اہل یورپ کی کتب میں اس سے پہلے اردو کے لیے قصداً کوئی موادشا کع شکل میں نہیں ملتا۔

موضوع کے پیش نظر دلچیپ بات ہے کہ مندرجہ بالا ماخذ (خط) کے بارہ برس بعدائی محقق T.S موضوع کے پیش نظر دلچیپ بات ہے کہ مندرجہ بالا ماخذ (خط) کے بارہ برس بعدائی Bayer کی ایک کتاب بعنوان:(8) Bayer کی ایک کتاب بعنوان:(9 مندرجہ بالا گنتی کے ہندسوں کی وضاحت ہونے کے ساتھ ساتھ ہوتی ہے، جس کے صفح نجمبر ۱۱۳ ۱۱۳ ۱۱۳ ۱۱۳ اسے اس مندرجہ بالا گنتی کے ہندسوں کی وضاحت ہونے کے ساتھ ساتھ کرنے خالص اردو کی دس تک گنتی، اردوا ملا میں ملتی ہے، جس کی وجہ سے اردوا لفاظ وا ملا کو یورپ میں پہلی بارشا لیج کرنے والی پہلی شخصیت کا اعزاز اس جرمن دانشور کے جھے میں آتا ہے۔ اس کتاب کے صفح نجمبر ۱۱۳ پر مندرجہ بالا گنتی کے چار ہندسوں کی تعداد برطھا کر دس تک Aadgj, Nao, Ndga بیش کرنے سے پہلے مصنف واضح الفاظ میں لکھتے ہیں:

ترجمہ: ''میں نے بیالفاظ اس طرح پیش کیے ہیں جیسے وہ بالائی ہندوستان کے شہروں، ملتان اور د، ملی میں بولے جاتے ہیں۔ میں نے بیلفظ اپنے ملتان کے استاد Sonhhara سونھارا سے سیکھے جوان چیزوں میں میرے استاد ہیں'۔ (9)

مصنف کے اس بیان سے دو چیزیں صاف واضح ہو جاتی ہیں ایک تو اسی زمانے میں ملتان ( موجودہ پاکستان ) کی سرزمین، جرمن دانشوروں کے دائرہ تحقیق کے حوالے سے دلچیسی کا مرکز رہی ہے، دوم مندرجہ بالا گنتی کے الفاظ کا تعلق ملتان میں بولی جانے والی زبان سے ہے۔

بارینے صفحی نمبر ۱۳ ااپراردو کی گنتی کودس تک Padtanica کے زیرعنوان ،اردواملاورومن میں اس طرح پیش کیا ہے: ایک ek، دو Do، تین thin، چہار Tschaeha، پانچ Pangj، چھی Sath، سات Sath، ات Ath، نو Nov، دس Daes (۱۰)

محقق اسی صفحہ پر اردو کے نام (Padtanica) کی حاشیہ میں وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ترجمہ: ''اس زبان پرینام شہر پٹند کی وجہ سے ہے جبکہ دکنی اوراس میں فرق صرف لیج کا ہے' (۱۱)

حاصل مقصد یہ ہے کہ یو نیورسٹی آف ہائیڈ ل برگ جرمنی کے مرکزی کتب خانے کے سیشن مخطوطات

میں بایر کی اس کتاب Historia Regni Graecorym Bactriani کی دستیابی سے دو چیزیں منظر
عام پر آتی ہیں۔اول علم لسانیات کے حوالے سے جرمنی اور موجودہ پاکستان کی سرز مین کے محققین کا تعلق داخلی
شہادتوں کی بنیاد پر \* ۲۷ سال پر انا ثابت ہوتا ہے دوم اردو الفاظ واملاکو یورپ میں پہلی بارشایع کرنے والی شخصیت
کوئی اور نہیں بلکہ جرمن محقق (Theophilus Siegfried Bayer (T.S. Bayer) ہیں۔

## حوالهجات

- ا۔ اس مضمون کی معرفت، ہائیڈل برگ یو نیورسٹی میں اردوکورسز کی سر براہ محتر مدڈ اکٹر کرسٹینا اوسٹر ہیلڈ کی زیررہنمائی ناموں کاضیح جرمن تلفظ پیش کرنے کی کوشش کی جارہی ہے، تا کہ قارئین و محققین ادائیگی کے وقت ضیح جرمن تلفظ پیش کرسکیں۔
- 2. Franz Schulze, The First German Voage to India, Strassburg Geographical Journal, Vol.21-No.3 Institutre of British Geographer, Royal Geographical Society of London 1903, P-315.
- ۳۔ آگس برگ: نہایت قدیم شہر ہے اس شہر سے وابسۃ آج تک دوہزار سالہ تاریخی واقعات مثلاً ۱۵ بی میں اس شہر میں میں ر میں رومن ملٹری پوسٹ کا قائم ہونا، ۲۳۰۰ء میں المانیوں کا رومنس کو اس شہر سے نکالنا، اس طرح شہر کے جارٹر کی قدیم، ۱۲۵۶ء کی تحریری کا بی کاموجود ہونا، وغیرہ آسانی سے دستیاب ہیں۔)
- 4. Allgemeine deutsche Biographie/hrsg .durch d.Histor. Comm.t Akad.d.Wiss.Leipzg: Dunker & Humboldt,1875P-187
- 5. http://special.lib.gla.ac.uk/collection/bayer.html
- اور ۱۹۹۷ء میں بیداہوئے اور ۱۹۹۷ء میں Maturin Veyssiere LaCroze نیل نظوط کو Maturin Veyssiere LaCroze نیل آخا، جوا ۱۹۹۷ء میں بطور لا بحریرین انہوں نے لسانیات کے بیکٹ پراپنے دور کے مشہوراسکالرز کے خطوط جمع کیے جن میں David Wilkins, John Chamberlayne, Ziegnbalg and کے خطوط جمع کیے جن میں نامور شخصیات شامل تھیں ۔ یہ کتاب ان کے انتقال کے تین سال بعد بعنوان : T.S.Bayer Thesarvri Epistolici La croziani Ex Biblotheca Iordaniana Edidit Io.

. Lvdovicus Vhlivsلپسگ سے 1742 میں شایع ہوئی۔ بیتمام زبانوں کے الفاظ کی ٹیبل، ٹی ایس بایر کے ایک دور سے جو پہلی جون 1726 کا تحریر شدہ ہے اور اس کتاب کے صفحے نمبر 58-57 پر موجود ہے۔

- 7. G.A. Grierson, Linguistic Survey of India, vol ix, Part-I Calcutta 1916,P-7
- 8. Theophilo Sigefrido Bayero, Historia Regni Bactriani in Qva Simvl Graecarvm inIndia Coloniarvm Vetvs Memoria Explicatvr Avctore, Petropoli 1738.
- Theophilo Sigefrido Bayero, Historia Regni Bactriani in Qva Simvl Graecarvm in IndiaColoniarvm Vetvs Memoria Explicatvr Avctore, Petropoli 1738 P-112.

اس متن کے ترجے کے سلسلے میں ، راقم لاطینی زبان کے پروفیسر ڈاکٹر گیرٹ کلاس Prof.Dr. Gerrit Kloss ، شعبہ Seminar für Klassische Philologie Marstallhof یونیورٹی آف ہائیڈل برگ کے مشکور ہیں جنہوں نے ہر دفعہ اپنائیت اور دلچیسی کے ساتھ رہنمائی فرمائی۔

- Theophilo Sigefrido Bayero, Historia Regni Bactriani in Qva Simvl Graecarvm in IndiaColoniarvm Vetvs Memoria Explicatvr Avctore, Petropoli 1738 P- 114
- Theophilo Sigefrido Bayero, Historia Regni Bactriani in Qva Simvl Graecarvm in IndiaColoniarvm Vetvs Memoria Explicatvr Avctore, Petropoli 1738 P-114.





## لسانيات اورتنقير

ڈاکٹر ناصرعباس نیر \*

## Abstract:

This Article reflects the relation between Linguistics and criticism. In 20th century the field of criticism made it. Vast and multidisciplinary linguistics also developed new modes in it: in 20th century. It adopted syndrome way of study. Newly developments in linguistics has affected criticism like the other fields of social sciences. This article reflects the impact of linguistics upon western criticism.

لسانیات اور تنقید کے دشتے کی نوعیت، ایک دوسرے پرانحصاریا دونوں میں باہمی فصل یا ایک دوسرے کے معاون و مددگاریا محض ایک کے دوسرے کے دست و باز و بننے کی حقیقت کو سمجھنے کے لیے ان امور پرغور وفکر ضروری ہے۔

ب اسانیات کی مختلف تعریفوں اور قسموں کو ایک لیجے کے لیے نظر انداز کرتے ہو ہے اتنی بات یقین ہے کہی جاسکتی ہے کہ اس کا موضوع زبان ہے اور تقید کی مختلف تعریفوں اور دبیتا نوں کو پس پشت ڈالتے ہو ہات لیقین سے کہا جاسکتا ہے کہ اس کا موضوع ادب ہے۔ البذا اسانیات اور تقید کے دشتے کی نوسی عیت اس وقت تک سمجھ میں نہیں آسکتی جب تک زبان اور ادب کے دشتے کی وضاحت نہ کی جائے۔ اگر یہ سمجھا جا ہے کہ زبان اور ادب میں کوئی فرق نہیں ہے اور یہ بات اس بنیا د پر شلیم کی جائے کہ ادب آرٹ کی ایک قسم ہے اور دیگر قسموں جیسے موسیقی ، مصوری ، رقص کے مقابلے میں ادب کا امتیاز اس کا ذریعہ اِظہار ہے ، جو زبان ہے تو اسانیات اور تقید کا موضوع ایک ہوجا تا ہے اور دونوں میں کوئی فصل دکھائی نہیں دیا ، بگر یہ دلیل (جو اکثر دی جاتی ہے ) بودی ہے۔ یہ نہ صرف اسانیات اور تنقید کے ان امتیاز ات سے لاعلمی ظاہر کرتی ہے جو ان دونوں نے اپنے تاریخی سفر کے دوران میں قایم کیے ہیں ، بلکہ زبان اور ادب کے نازک فرق سے ناواقف ہونے کا ثبوت بھی دیتی ہے۔

اس میں شک نہیں کہ ادب کا ذریعہ إظہاریا میڈیم زبان ہے اوراس میں بھی کوئی کلام نہیں کہ دوسر نے نون کے مقابلے میں زبان ،ادب کا امتیازی وصف بھی ہے، جس طرح موسیقی کا امتیازی وصف آ واز اور مصوری کا ربگ ہے مگر کیا موسیقی اور آ واز کو یا مصوری اور ربگ کو متر ادف قر اردیا جاسکتا ہے؟ اگر اس کا جواب نئی میں ہے اور یقیناً نئی میں ہے وادب اور زبان میں بھی فرق ہے۔ تاہم یفرق وییا نہیں ہے، جیسا آ واز اور موسیقی میں ہے۔ آ واز اور ربگ ، موسیقی اور مصوری سے باہر آ زادانہ طور پر معانی نہیں رکھتے ؛ وہ خام مواد ہیں، جب کہ زبان ،ادب سے باہر آ زادانہ طور پر نہ صرف معانی رکھتی ہے ، بلکہ اپنی تھی ایک مکمل ابلاغی نظام اور ثقافتی مظہر ہے ،اس لیے اپنے خام مواد اور میڈیم کو آ رٹ کے در جے تک پہنچانے کے لیے جو آ سانیاں موسیقار اور مصور کو حاصل ہوتی ہیں شاعر ان سے محروم ہوتا ہے ۔ آ رٹ کی تمام شکلوں میں میڈیم کی قلب ماہیت کی جاتی ہوئی ہے۔ شاعر کوا پنے میڈیم کی قلب ماہیت کرنے میں سب سے شکلوں میں میڈیم کی قلب ماہیت کرنے میں سب سے شکلوں میں میڈیم کی قلب ماہیت کی جاتی ہوئی ہے۔ شاعر کی زبان میں فرق ہوتا ہے ۔ جو شاعر پیٹر تا ہے۔ دوسر لے فظوں میں شاعری سے باہر موجود زبان اور شاعری کی زبان میں فرق ہوتا ہے ۔ جو شاعر پیٹر کر بیاں میں فرق ہوتا ہے۔ جو شاعر پیٹر کی بیا ۔ دوسر لے فظوں میں شاعری سے باہر موجود زبان اور شاعری کی زبان میں فرق ہوتا ہے ۔ جو شاعر پیٹر تی بیدا

ان معروضات سے ظاہر ہے کہ زبان اور ادب میں فرق موجود ہے۔ اب سوال ہے ہے کہ اس فرق کی نوعیّت کیا ہے؟ کیا بیفرق نوع کا ہے یا در ہے کا؟ اس سوال کا جواب اُو پر کی معروضات میں ہی موجود ہے۔ ادب زبان کی قلبِ ماہیت کرتا ہے، لیخی زبان کو تبدیل کرتا ہے۔ یا دوسر لے نظوں میں ''نئی زبان' ایجاد کرتا ہے۔ چوں کہ ایجاد کا بیٹمل زبان پر ہی آ زمایا جاتا ہے، اس لیے کہا جاسکتا ہے کہ دونوں میں صرف در ہے کا فرق ہی پیدا ہوتا ہے۔ اس نتیج کی تہ میں یقیناً زبان کا خاص مفہوم صفم ہے جس کے مطابق زبان کسی ساجی گروہ کی روز مرہ کی ابلاغی ضرور توں کی تحمیل کرنے والا نظام ہے۔ یہاں لسانیات اور تقید میں ایک فرق تو آئید ہوجا تا ہے کہ تقید کی دل چھی اگر زبان سے ہے تو فقط زبان کے اس استعال سے ہے، جوادب سے مخصوص ہے اور لسانیات کی دل چھی زبان لیخی لسانی اظہار ات کی جملہ صور توں سے ہے۔ ادب سے لسانیات کو دل چھی یقیناً ہے، گر لسانی اظہار کی ایک مخصوص صورت کے طور پر۔ بلوم فیلڈ اد بی زبان کو لسانیاتی تحقیق کا کوئی قابل ذکر شعبہ نہیں سمجھتا تھا۔ اس کے بی خیالات توجہ چا ہے ہیں۔

'' اہر اسانیات تمام اوگوں کی زبان کا مطالعہ یکساں طور پر کرتا ہے۔اسے سی عظیم ادیب کی زبان کے انفراد کی اوصاف سے دل چسپی ہوتی ہے، جواس کی زبان کو اس کے عہد کے عام اوگوں کی زبان سے میٹر کرتے ہیں، مگرید دل چسپی بس اتن ہی ہے جتنی کسی دوسرے آدمی کی زبان کے انفراد کی اوصاف سے ماہر اسانیات کو ہوتی ہے اور یدل چسپی اس سے تو بہت ہی کم ہے جواسے تمام لوگوں کی زبان کے اوصاف جانے سے ہوتی ہے'۔(۱)

بلوم فیلڈ کا یہ بیان لسانیات کے ادب کی طرف عمومی رویے کا عکاس ہے۔ چناں چہ اسلوبیات، جِسے بعض لوگ ایک تقیدی دبستان قرار دیتے ہیں، اصل میں ادب کی مخصوص زبان کے امتیازات کا مطالعہ کرتی ہے۔ حقیقاً اسلوبیات تقیدی دبستان نہیں، لسانیاتی دبستان ہے۔ اس کا بنیادی مفروضہ یہ ہے کہ ہر شعبہ علم اور فن کی مخصوص زبان ہے، جسے سٹائل یا اسلوب کہا گیا ہے۔ فدہب، سیاست، قانون، باغبانی، صحافت، تاریخ، فلسفے، سب کی جدا زبان یا منفرد سٹائل ہے۔ اس سٹائل کے امتیازی اوصاف کا مطالعہ اسلوبیات ہے۔ الریخ، فلسفے، سب کی جدا زبان یا منفرد سٹائل ہے۔ اس سٹائل کے امتیازی اوصاف کا مطالعہ اسلوبیات میں ہے۔ اور یہ دریکھنے کی کوشش کرتی ہے کہ آخرا کی شعبہ زبان کے جملہ اور متنوّع اظہارات کا مطالعہ کرتی ہے۔ اور یہ دریکھنے کی کوشش کرتی ہے کہ آخرا کی شعبہ زبان کے متعدد اظہاری امکانات میں سے کچھو کونتی کرتا اور دیگر کومتر دکیوں کرتا ہے؟ (۲) آخرا کی مخصوص صورت حال میں ایک سٹائل موزوں، برمحل اور معنی خیز ہوتا ہے، مگر یہی سٹائل دوسری صورت حال میں مشحک اور نا گوار ہوجا تا ہے۔ کیوں؟

یہاں میسوال بجاطور پراٹھایا جاسکتا ہے کہ لسانیات کے نقشے میں تو ادب اور ادبی زبان کو معمولی جگہ دی گئ ہے۔ کیا تقید کے نقشے میں ادبی زبان کے مطالع کو مرکزی حیثیت تفویض ہوئی ہے؟ افسوس کہ تقید بھی اس ضمن میں دریاد لی کا مظاہر فہیں کرتی۔اس مقام پر لسانیات اور تنقیداد بی زبان کے مطالعے کے ضمن میں متفق ہیں: دونوں کی مطالعاتی سکیموں میں ادبی زبان حاشیہ یرہے۔

(ب) تسلیم کداد بی زبان لسانیات اور تقید کا مرکزی موضوع نہیں ،گرموضوع بہ ہر حال ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیا دونوں کا طریق مطالعہ بکسال ہے؟ کیا جن وجوہ سے لسانیات ادبی زبان کواپنے نقشے میں غیراہم جگد دیتی ہے، انھی وجوہ سے تنقید بھی ادبی زبان کے امتیازات کے مطالعے کو کم اہم بمجھتی ہے؟ جواب نفی میں ہے۔

دونوں کے پاس الگ الگ وجوہ ہیں اوراٹھی وجوہ کی بنابرلسانیات اور تنقید میں ایک دوسر افرق آئنہ ہوتا ہے۔ لسانیات زبان کا سائنسی مطالعہ کرتی ہے۔ سائنسی مطالعہ تفہیم، وضاحت، توجیهہ اور تجزیے سے غرض رکھتا ے۔ حناں چەزيان كےسائنسي مطالعے ميں نوپہ نولسانی اظهارات اورانح افات كی توجهه ووضاحت تو ہوتی ہے، ایک قتم کے اظہار کو دوسری طرح کے اظہار پرتر جیجے دینے کا اقدام نہیں کیا جاتا۔ ترجیح دینے کاعمل اقداری ہے۔لہٰدالسانیات کواقدار سےغرض نہیں۔ایک زبان کودوسری سے بہتر یا کم ترقرار دینے باایک طرزا ظہار کو دوسر بے طرزا ظہار سے خوب صورت یا بدصورت ثابت کرنے کی کوئی کوشش لسانیات میں نہیں ملتی۔اظہار کی مختلف طرز وں میں فرق وامتیاز کی نشان دہی اور وضاحت کی حاتی ہےاور بس ۔الہذالسانیات ا یک عظیم ادیب کی زبان اورایک عام آ دمی کی زبان میں اقداری فرق نہیں کرتی۔ وہ دونوں کے اسلوب میں محض فرق دیکھتی اوراس صورت حال کو جانبے کی کوشش کرتی ہے جواس فرق کی ذمے دار ہے۔ جب کہ تقید کی بنیاد ہی اقدار پر ہے۔ بہتر اور کم ،ترحسین اورفتیج کا شعور تقیدی عمل کے عین آغاز میں بے دار اور متحرک ہوجا تا ہے۔ تقید بھی عظیم ادیب اور چھوٹے ادیب، ادیب اور عام آ دمی کی زبان میں فرق دیکھتی ہے، گریپفرق اقداری ہوتا ہے۔ چیوٹا ادیب زبان کی جمال آفرینی اور معنی خیزی کے امکانات کو بروئے کارنہیں لاسکتا، جب کہ بڑاا دیب بدام کانات مجسم کرتا ہے۔اور عام آ دمی ان ام کانات کی موجود گی ہے ہی یے خبر بالاتعلق ہوتا ہے۔ چوں کہ تقیدا دب کی جملہ جہات کی تفہیم وتعبیر بھی کرتی ہے اور زبان یا اسلوب ادے کی محض ایک جہت ہے،اس لیےوہ اپنے مطالعاتی عمل میں اسے کلیدی حثیت نہیں دیتی۔ (ج) تعین قدر، تقید کا اولین فریضہ ہے، مگر واحد فریضہ ہیں۔ توضیح تبعیر اور تجزبہ بھی تقید کے فرائض میں شامل ہیں۔ تقیدان فرائض ہے آگاہ تو ہوتی ہے، مگراخییں پورا کرنے کے وسائل نہیں رکھتی۔ یہ وسائل جن کی نو عیّت با قاعدہ نظریات، عمومی بصیرتوں اور طریق کار کی ہے تقید کو إدهر أدهر، بینی دیگر علوم سے حاصل کرنے یڑتے ہیں۔الہذاارسطوسے لے کر دریدا تک تقیدایین فرائض منصی کی ادائیگی کے سلسلے میں معاصر علوم کی بصیرتوں کی طرف برابرراجع رہی ہے۔لسانیات بھی ایک علم ہے۔اس لیے بیھی تقید کے فرائض کی ادائیگی میں معاونت کی اہل ہے۔ مگر سوال بیہ ہے کہ کیا لسانیات تنقید کی اسی طرح مدد کرتی ہے، جس طرح دوسرے علوم؟ نیز اس مدد کی نوعیّت کیا ہے؟ لعنی کیا لسانیات،اد نی متن کے تجزیے وتعبیر میں مدد کرتی ہے یا تعبیریا

تجزیے کا محض طریق کار فراہم کرتی ہے؟ ان سوالوں کے جواب اسی وقت دیے جاسکتے ہیں، جب لسانیات اور دوسرے علوم کا فرق اور لسانیات کی قشمیں اور شاخیں پیش نظر ہوں۔

لسانیات این وسیع مفہوم میں ساجی علم ہے۔ زبان ساجی تشکیل ہے، لسانیات اس تشکیل کی نوعیّت اوراس میں مضمر و کارفر ما قوانین اوراس کے ارتقا کا مطالعہ کرتی ہے۔ اس علم کی نوعیّت بالائی نظر میں وہی ہے جو بشریات، عمرانیات، تاریخ اور نفسیات کی ہے، مگر چوں کہ لسانیات کا معروض لعنی زبان، ثقافتی، عمرانی اور وہنی تشکیلات سے مختلف اور بعض صورتوں میں ان سب پر حاوی ہے، اس لیے لسانیات دیگر ساجی علوم کے مقابلے میں کچھ مختلف ہو جاتی اوران پر حاوی بھی ہوجاتی ہے۔ اس لیے یہ کہنا بجا ہے کہ لسانیات، بشریات، عمرانیات، تاریخ اور نفسیات کے مقابلے میں تقید کواور طرح کی مد فراہم کرتی ہے۔

اصولاً لسانیات کی دو تسمیں ہیں: عمومی اور توشیحی عمومی لسانیات زبان کا اور توشیحی لسانیات کسی مخصوص زبان کا مطالعہ کرتی ہے۔ زبان یا مخصوص زبان کے مطالعات تاریخی (Diachromic) یا یک زمانی کا مطالعہ کرتی ہے۔ ذبان یا مخصوص زبان کے مطالعات تاریخی (Synchromic) ہوتے ہیں۔ان دونوں کے فرق کونسیٹا تفصیل سے سجھا خاصوں کے کہاس کے بعد ہی سے مجھا جا سکتا ہے کہ لسانیات، تنقید کی کس نوع کی مدد کر سکتی اور اب تک مدد کی ہے۔

ہر چند جدید لسانیات کا آغاز ۲۸۱ء سے متصور ہوتا ہے، جب سرولیم جونز نے بیانکشاف کیا کہ تنسکرت،
یونانی، لا طینی اور جرمینک زبانوں سے تعلق رکھتی ہے، مگر بی فلالو جی یا تقابلی و تاریخی لسانیات کا آغاز تھا۔ آگے پوری
انیسویں صدی میں تاریخی لسانیاتی مطالعات کا دور دورہ رہا۔ تاریخی لسانیات دراصل زبان کی جامع سوائح مرتب
کرتی ہے۔وہ زبان میں عہد ہوجہد ہونے والے تاریخی تغیرات کوگرفت میں لیتی ہے کہ زبان کے ارتقا کا جامع تصور
مرتب ہوسکے۔

گویا تاریخی لسانیات اولاً بیر مفروضہ قائم کرتی ہے کہ زبان جامز نہیں ہے وہ ایک متحرک اورار تقاپذیر چیز ہے۔ زبان کا پیر تحرک لفظ، معانی، صرف، نموسب سطحوں پر ہے۔ تاریخی لسانیات اس پور نے تحرک کو گرفت میں لیتی ہے۔ مگر سوال بیہ ہے کہ کیا پیر تحرک زبان کے سارے فی نومی نن کے مترادف ہے؟ کیا ہم زبان کی تاریخی ارتقائی کڑیوں کو مرتب کر کے زبان کے اس ابلاغی طریق کا رکوبھی ہمچھ سکتے ہیں جو لمحہ خاطر میں کام کررہا ہے اور جس کی وجہ سے افراد کے مابین مکالم ممکن ہورہا ہے؟ ایک مثال ملاحظہ بیجھے کلرک کی اصل یونانی زبان کا لفظ Klerikos ہے،

جس کا مطلب نصیب، ورشہ یا قسمت ہے۔ عیسائیوں نے اسے حصہ کہا اور وہ چھوٹا پادری مرادلیا، جوگر جے میں بڑے پادری کے ساتھ رسوم کی ادائیگی میں حصہ لیتا تھا۔ چوں کہ پادری، چھوٹا ہو یا بڑا، اس کے لیے نہ ہبی معلومات کا حامل ہونا ضروری تھا، اس لیے کلرک سے مراد تعلیم یا فتہ فردلیا جانے لگا۔ رفتہ رفتہ گر ہے کا حساب کتاب اور دوسرا تحریی ریکارڈ رکھنے کی ذمے داری بھی اس کے سپر دہوئی۔ سولھویں صدی میں اس لفظ کے ساتھ وابستہ نہ ہبی مفہوم ختم ہوگیا اور کھنے پڑھنے اور دفتری کام کرنے والے کوہی کلرک کہا جانے لگا۔ (۳)

لفظ کلرک کے بارے میں بیسوانحی اور تاریخی معلومات دل چسپ تو ہیں، گرکیا بیلحہ موجود میں لفظ کلرک کواپنی مقصد براری کے لیے استعال کرنے میں مددگار بھی ہیں؟ بلاشبہ بیسوال تاریخی لسانیات کے دائر سے باہر ہے کہ تاریخی لسانیات کوئی ایساعلم مہیا کرنے کا دعو کانہیں کرتی جوایک زبان بولنے والوں کی ابلاغی ضرور توں کے کام آسکے، وہ تو محض زبان کی تاریخ سے ایک خالص علمی دل چسپی رکھتی ہے۔ گرتاریخی لسانیات کے دائر ہے کی محدودیت کا احساس ہی جمیں مذکورہ سوال اٹھانے اور زبان کے ایک نے علم کی ضرورت کا احساس دلاتا ہے۔ تاریخی لسانیات کے حدود اور مجبوریوں کا شدید احساس سوس ماہر لسانیات فرڈی بنیڈ سوسیئر (۱۸۵۷ء۔۱۹۱۴ء) کو ہوا۔ انھوں نے تاریخی لسانیات کے حدود کی وضاحت میں تین نکات بے طور خاص پیش کے۔

اوّل بیرکہ تاریخی لسانیات، زبان کے ابلاغی عمل کی وضاحت نہیں کرتی۔ دوم بیرکہ ابلاغی عمل کے دوران میں بیما موجود ہی نہیں ہوتا کہ زبان میں وقاً فو قاً کیا کیا تبدیلیاں رونما ہوتی رہی ہیں۔ اردوبو لنے والا اوراس میں پوری کام یا بی کے ساتھ اپنا افی الضمیر اداکر نے والا بیعلی العموم نہیں جانتا کہ کلرک بھی قسمت، تر کے، پادری کے معاون کے معنوں میں بھی رائے تھا۔ وہ بیہ جانے بغیر اپنا مدعا پوری تفصیل سے پیش کرنے میں کام یاب ہوتا ہے کہ پمفلٹ کے معنوں میں نفیہ طور پرتقسیم ہونے والی عشقتیظم کے مفہوم میں استعال ہوتا تھا۔ سوم بیر کہ زبان کی صوتی ، تکلمی ، نحویاتی یامعنیاتی تبدیلیوں کاملم ابلاغ کے ممل میں رکا وٹ ڈالتا ہے۔ عین لمحہ ابلاغ میں اگر کسی لفظ کے صوتی و معنیاتی تغیرات کی تمام کروٹیں کسی مقرر کے احاط شعور میں بے داروم تحرک ہوجا کمیں تو ابلاغ ممکن ہی نہ ہو۔ (۲۹)

اس طور تاریخی لسانیات غیر ضروری نہیں تو غیر سائنسی ضرور ہوجاتی ہے۔ اگر زبان کی سائنس کا مطلب زبان کے ان تمام توانین کی دریافت ہے، جواسے بہطور زبان قایم کرتے ہیں توبیکام تاریخی لسانیات کے بس کا نہیں۔ چناں چہ سوسیئر نے زبان کے یک زمانی (Synchromic) مطالع کی بنیا در کھی۔ یک زمانی مطالع کے ذریعے

زبان کے ان بنیادی قوانین کودریافت ومرتب کیاجاتا ہے جو کسی زبان کے پس پشت یا تہ میں موجود ہوتے اور زبان کی ابلاغی کارکردگی کومکن بنارہے ہوتے ہیں۔(۵)

مگرسوال یہ ہے کہ تاریخی لسانیات پر یہ اعتراض ادبی تقید کے نقط نظر سے کیا معنی رکھتا ہے؟ کیا زبان کا تاریخی علم ادبی متن کی معنی یابی اور تعبیر و تجزیے میں معاون ہوتا ہے یا مزاحم؟ اگر ہم عام روز مرہ لسانی ابلاغ اور ادبی متن کی کیساں قرار دیں تو پھر کہ سکتے ہیں کہ ادبی متن کی تفہیم میں بھی زبان کا تاریخی علم مزاحم ہوتا ہے، لیکن اگر دونوں کے فرق کو کو ظرکھیں تو اس نتیج پر پہنچیں گے کہ زبان کا تاریخی علم کہیں ادبی متن کی درست تفہیم میں اور کہیں نئی تعبیر میں اور کہیں نئی تعبیر میں اور کہیں فکر انگیز تجزیے میں معاون ہوسکتا اور ہوتا ہے۔ عام لسانی ابلاغ فوری ، زبانی اور عارضی ہوتا ہے، جب کہ ادبی متن تحریری ، دیر یا اور مستقل ہوتا ہے۔ نیز ادبی متن میں عام زبان بھی معقلب ہوجاتی ہے۔ اس لیے عام زبان بھی معقلب ہوجاتی ہے۔ اس لیے عام زبان بھی معقلب ہوجاتی ہے۔ اس لیے عام زبان میں عام زبان بھی معقلب ہوجاتی ہے۔ اس لیے عام زبان عناصر (بالخصوص لفظوں کے بدلتے معانی ) کو استعال کرتے ہوئے ادبی متن کے اپنے تناظر کو کھوظر کھنا اشد ضروری عناصر (بالخصوص لفظوں کے بدلتے معانی ) کو استعال کرتے ہوئے ادبی متن کا رحیٰ متن کی نئی سطح پر تفہیم و تعبیر نہ ہو سکے گی ہم سازمان فاروقی نے میر کے اشعار کی شرح میں تاریخی لسانیات کو کشرت سے استعال کیا ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ اکثر مقامات پر شعر کے داخلی تناظر سے میں تاریخی لسانیات کو کشرت سے استعال کیا ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ اکثر مقامات پر شعر کے داخلی تناظر سے میں تاریخی لسانیات کو کشرت سے استعال کیا ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ اکثر مقامات پر شعر کے داخلی تناظر سے میں تاریخی لسانیات کو کشرت سے استعال کیا ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ اکثر مقامات پر شعر کے داخلی تناظر کیا گیا ہے۔

سوسیر کی ساختیاتی لسانیات محض اپنے طریق مطالعہ اور موضوع مطالعہ کے اعتبار سے ہی تاریخی لسانیات کے سے مختلف نہیں بلکہ اپنے نتائج ، اثر ات اور مضمرات کے کھاظ سے بھی مختلف ہے۔ تاریخی لسانیات اپنے اثر ات کے لھاظ سے مائیکر و ہے۔ تاریخی لسانیات اپنے نتائج کئے تک نہیں پہنچتی یا ایسے انکشافات نہیں کرتی جو ماور اے لسانی ہوں اور دیگر علوم کے لیے کار آمد ہوں ، مگر ساختیاتی لسانیات اپنے نتائج واثر ات کی روسے میکر و ہے کہ بینہ صرف زبان کا سائنسی ماڈل پیش کرتی ہے بلکہ یہ ماڈل دیگر ساجی علوم کے لیے بھی مفید ثابت ہوا ہے۔ ساختیاتی لسانیات ساجی علوم بشریات ، ادب ، فلسفے ، تاریخ اور کچر پر اثر ات کود کھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ لسانیات ساجی علوم سے اس علی قدم آگے جاتا ہے اور یہ کہتا ہے کہ ساختیاتی لسانی ماڈل ، انسانی و بہن کی بنیادی ساخت کو منکشف کرتا ہے۔ یہ ساخت ان طریقوں اور قوانین کی حامل ساختیاتی لسانی ماڈل ، انسانی و نون اور علوم کی تشکیل کرتے ہیں۔ (۲)

ژاک لاکان اس سے بھی آ گے جاتا اور انسانی لاشعور کوساختیاتی لسانی ماڈل کی مانند قرار دیتا ہے۔ بہ ظاہر ان آرامیں مبالغہ اور ساختیاتی لسانیات میز توقعات کا شائبہ ہوتا ہے اور کسی حد تک ساختیاتی لسانیات کے فیشن بن جانے کا احساس بھی ہوتا ہے، مگر اس کا کیا کیا جائے کہ ساختیاتی لسانیات کی بنیاد پر اساطیر، ثقافتوں، لوک کہانیوں، تاریخ، ادب تجلیل نفسی کے مطالعات کیے گئے اور نئی بصیر تیں اخذ کی گئی ہیں۔

آخرساختیاتی نسانیات میں وہ کیا خاص بات تھی کہ اسے بیا ہمیت ملی؟ اس میں دونکات توجہ طلب ہیں۔

ایک بیر کہ ساختیاتی نسانیات نے زبان کی اس تنشیں ساخت کی نشان دہی کی ،جس کی وجہ سے ہمہ اقسام

ایک بیر کہ ساختیاتی نسانیات نے زبان کی اس تنشیں ساخت کی نشان دہی گی ،جس کی وجہ سے ہم سینکڑوں ، ہزاروں

اسانی کارکردگی ممکن ہوتی ہے۔ اس ساخت کوسوسیئر نے لانگ کا نام دیا۔ لانگ کی وجہ سے ہی ہم سینکڑوں ، ہزاروں

جملے اختر اع کر سکتے ہیں۔ اس سے مین تیجہ اخذ کیا گیا کہ ہر مظہر کی تہمیں ساخت یالانگ کار فرما ہوتی ہے۔ میہ مظہر کوئی نفسیاتی وقوعہ ہو، کوئی اسطور ہو یا کوئی ادب پارہ ہو یا کوئی خاص فیشن! یہیں سے نشانیات (Semiology) کا قاعدہ رواج ہوا۔

دوسرا توجطلب نکتہ یہ ہے کہ ساختیات نے زبان اور دنیا کے رشتے کا نیا اور بعض کے لیے صدمہ پہنچا نے والا تصور دیا۔افلاطون سے لے کر بیسویں صدی کے آغاز تک بیتصور عام اور مقبول رہا کہ زبان ایک شفاف میڈ یم ہے، یہ دنیا کی ترجمانی حقیقت کے ساتھ کامل وفاداری کا مظاہرہ کرتے ہوئے کرتی ہے۔افلاطون کے یہاں توبیہ تک کہا گیا ہے کہ زبان ہی شے کاعلم دیتی ہے۔ (ک) محض اشیا کے نام جان لینے سے اشیا کاعلم حاصل ہو جاتا ہے۔ گویا زبان، شے یا حقیقت کی متبادل ہے اور ہم جب باتیں کرتے ہیں تو اشیا ہی ہمارے پاس موجود ہوتی ہیں۔ساختیات نے اس نظر بے کو معصومان قرار دیا۔

ساختیات کے مطابق زبان اشیا کوئییں اشیا کے ان تصورات کو پیش کرتی ہے جنھیں زبان اپنے مخصوص قوانین کے تحت تشکیل دیتی ہے۔ زبان میں اشیا کی طرف اشارہ ضرور موجود ہوتا ہے (یعنی شے Referent کے طور پر موجود ہوتی ہے) مگر یہ اشارہ فطری یا منطق نہیں من مانا اور ثقافی ہوتا ہے۔ زبان نشانات کا نظام ہے اور ہر نشان نے دوسر نشان سے فرق کا رشتہ قایم کر رکھا ہے۔ فرق کی وجہ سے ہی تمام لسانی کارکردگی ممکن ہوتی ہے۔ سوسیر تو یہ تک کہتا ہے کہ زبان میں فرق کے علاوہ کچھ نہیں۔ (۸) دوسر کے نفطوں میں فرق سے مرتب ہونے والا لسانی نظام دنیا کی ترجمانی کرتا ہے۔ لہذا یہ ترجمانی کامل وفاداری سے ممکن نہیں ہوتی کہ دنیا اور زبان کے درمیان،

زبان کا پینظام موجود ہوتا ہے۔ ہم زبان کے ذریعے دنیا کا براہ راست نہیں، زبان کے راستے سے علم حاصل کرتے ہیں۔ ہیں۔ زبان میں ہم دنیا کو بیعینہ ہی نہیں دیکھتے زبان کے خصوص قوا نین کے تحت تشکیل پانے والی دنیا کود کھتے ہیں۔ یہی دو نکات بالعموم اساطیر، لوک کہانیوں، ادب اور دیگر ساختیاتی و پس ساختیاتی مطالعات میں راہ نما اصولوں کے طور پر پیش نظرر ہے ہیں۔

ساختیاتی اسانیات سے تقید نے غیر معمولی مدد لی ہے۔ اس مدد کے نتیج میں تقید نئی تقیدی تھیوری میں معقلب ہوئی ہے۔ تقید کا تھیوری کا لیبل اختیار کرنااس بات کی غمازی کرتا ہے کہ ساختیات کے زیراثر تقید نے بھی ادبی متون کے اسی طرح نظری ماڈل مرتب کیے ہیں، جس طرح ساختیات زبان کا نظری ماڈل مرتب کرتی ہے۔ جس طور ساختیات زبان کے جامع تجریدی نظام ، یعنی لا نگ تک پیٹی ہے ، اسی طور تقید ادب کی شعریات تک رسائی حاصل کرتی ہے۔ اسانیات میں جولانگ ہے ، ادب میں وہ شعریات ہے۔

شعریات کی دریافت میں نئی تقیدی تھیوری نے دورُ خ اختیار کیے ہیں: ایک تو شعریات کوخودادب میں دریافت کیا گیا ہے، دوسرا زبان میں ۔ یعنی ایک طرف بیہ سمجھا گیا ہے کہ جیسے زبان کی تعَرین جامع تجریدی نظام کارفر ماہوتا اوراس زبان کی ساری کارکردگی کا ضامن ہوتا ہے، ویسے ہی ادب کی تعرین ایک جامع نظام موجود ہے۔ گویا تمثیلی منطق کے تحت زبان اورادب کو مساوی سمجھا گیا ہے ۔ دونوں کوایسے متون خیال کیا گیا ہے جوایک جیسی کارکردگی کے حامل ہیں ۔ بجا کہ یہاں زبان اورادب کے بعض امتیازات پس منظر ہیں چلے گئے ہیں، مگر ساختیات کارکردگی کے حامل ہیں ۔ بجائے مطالعہ ادب کا سائنسی طریقہ کارفراہم کرتی ہے جوادب کے تنشین نظام کو مرتب کرتا ہے۔ دوسری طری یہ خیال کیا گیا ہے کہ شعریات خود زبان میں موجود ہے، شعریات زبان کا ہی ایک وظیفہ ہے۔ واضح رہے کہ دونوں صورتوں میں شعریات کا تصور ساختیاتی لسانیات سے ہی ماخوذ ہے۔

رومن جیکسن شعریات کوخود زبان میں د کیھتے ہیں، جب کہ رولاں بارت اور تو دوروف اسے ادب میں تلاش کرتے ہیں۔

رومن جیکس نے اپنا نظریہ اپنے مشہور ترسلی ماڈل کے ذریعے پیش کیا ہے۔ اس ماڈل کے مطابق کسی پیغام کی ترسل میں چھ عناصر حصہ لیتے ہیں: مقرر، پیغام، سامع، تناظر، کوڈ اور وسلہ۔ یعنی مقرر کسی سامع کو پیغام بھیجتا ہے۔ یہ پیغام ایک کوڈ میں ہوتا اور تناظر میں بامعنی ہوتا ہے۔ پیغام کی ترسیل کسی وسلے (آوازیا کاغذ) سے ہوتی

ہے۔اس ماڈل کی بنیاد پر زبان کے چھ وظائف ہیں۔ جب ترسیلی عمل میں زور مقرر پر ہوتو زبان کا وظیفہ جذباتی (Emotive) ہوجاتا ہے، جب زورسام ع پر ہوتو Conative ، جب تناظر کومرکزی اہمیت دی جائے تو زبان کا وظیفہ حوالہ جاتی ہوجاتا ہے۔ جب کوڈپر زور دیا جائے تو وظیفہ میٹالنگول ہوگا جب و سیلے پر زور دیا جائے تو Fhatic وظیفہ حوالہ جاتی ہوگا اور جب سارا زور پیغام پر ہوتو زبان کا وظیفہ شاعرانہ ہوگا۔ (۹) گویا ان کے نزد یک شعریات سے مراد محض شاعری ہے۔ ادب کی دیگر اصناف ان کے پیش نظر نہیں ہیں۔ اور شاعری کی شعریات بھی زبان کے ایک مخصوص شاعری ہے۔ ادب کی دیگر اصناف ان کے پیش نظر نہیں ہیں۔ اور شاعری کی شعریات بھی زبان کے ایک مخصوص استعال سے عبارت ہے۔ یعنی زبان کے چھ کے چھ وظائف بہ یک وقت کارفر ماہوتے ہیں۔ شاعری اس وقت وجود میں آتی ہے جب ان چھ وظائف میں درجہ بندی قائم ہوجاتی ہے اور پہلے در جے پر پیغام آجا تا ہے۔ باقی تمام عناصر اس کے تابع ہوجاتے ہیں۔

رولاں بارت اور تو دوروف شعریات کا تصور تو ساختیات سے لیتے ہیں، مگراسے ادب پر چسپاں کرنے کے بجا ہے اسے ادب میں دریافت کرتے ہیں۔ ساختیات زبان کے نظام کوضا بطوں (کوڈز) اور رسمیات (کونشز) سے عبارت قرار دیتی ہے جنھیں ثقافت تشکیل دیتی ہے۔ اسی اصول کے تحت ادب کا نظام یا شعریات بھی ضا بطوں اور رسمیات سے عبارت ہے۔ انھیں بھی ثقافت تشکیل دیتی ہے۔ رولاں بارت نے بہطور خاص اپنی عملی تقیدات میں ان ضوا بطا اور رسمیات کو دریافت کیا ہے۔ خصوصاً Sarassine کے مطالعے میں یہ دکھایا ہے کہ کس طرح پاپنچ کوڈاس ناول کے پورے معدیاتی عمل کومکن بنارہے ہیں۔

ساختیاتی لسانیات زبان کے نظام میں فرق کو بنیادی اہمیت دیتی ہے۔ یہ کہ ہرنشان اس لیے بامعنی ہے کہ وہ صوتی تکلمی اور معنوی سطح پر دوسر بے نشان سے مختلف ہے، ورنہ کسی نشان میں اپنی معنی خیزی کا کوئی فطری یا منطقی نظام موجود نہیں ہے۔ اس اصول کی رُوسے بھی ادبی مطالعات کیے گئے ہیں۔ خصوصاً بیانیات (Narratology) (جو ساختیات کے فکشن پر اطلاق سے وجود میں آئی ہے ) فرق اور اضدادی جوڑوں کومتن کی معنی خیزی کے ممل میں بنیادی انہیت کا حامل قرار دیتی ہے۔

ان معروضات سے یہ بھی مشکل نہیں کہ ساختیاتی لسانیات، ادبی متن کے تعبیر و تجزیے میں مدددیے کے بجائے، ادبی متن کی ساخت کو بھی کا طریق کار اور ماڈل فراہم کرتی ہے۔ مگر اس کا میہ مطلب نہیں کہ لسانیات متن کی تعبیر و تجزیے کا کوئی نیاطریت کار فراہم ہی نہیں کرتی۔

ساختیات کی کلیت پیندی اور مرکز جوئی پر پہلی شدید ضرب دریدانے ساخت شکنی (ڈی کنسٹرکشن) کی شکل میں لگائی اور اسی آلے سے جو ساختیات کے پاس تھا: لسانیات ۔ دریدانے سوسیئر کا بیکتہ تو تبول کیا کہ معتی تفریق سے پیدا ہوتا ہے۔ بیکہ ذبان کا سارا نظام فرق سے عبارت ہے۔ پھول اس لیے پھول ہے کہ اس کے فوینم گول، ہول اور فول سے الگ اور متفرق ہیں، مگر دریدا اس بات کو ماننے پر تیار نہیں تھا کہ ذبان میں فرق کا بیسلسلہ بھی ختم ہوتا ہے۔ یہ کھن ملتوی ہوتا ہے کہ ذبان کی تفریق کی وحدت کا تجربہ اس لیے ہوتا ہے کہ ذبان کی تفریق ساخت کو دبایا جاتا ہے۔ (بیا بیک اہم سوال ہے کہ دبانا ذبان کا اصول ہے یا ہماری روز مرہ کی ابلاغی ضرورت کی دجہ سے ہے؟) اسی طرح دریدا اس بات کو بھی سلیم کرتا ہے کہ ذبان اپنے آپ میں خود مختار وکمل ہے۔ یعنی متن سے باہر نشان کا حرد دریدا کے بہاں) تناظر لسانی ہے اور ہر لسانی کی تغریبیں ۔ وئی تحریر می داہ کھل جاتی ہے۔ اور ہم سائل ہوجا تا ہے اور ہیں سے متن کی تعبیر کی راہ کھل جاتی ہے۔ تا ہم واضح رہے کہ یہ تناظر ، تاریخی وساجی تناظر سے منسلک ہوجا تا ہے اور ہیں سے متن کی تعبیر کی راہ کھل جاتی ہے۔ تا ہم واضح رہے کہ یہ تعبیل کی تبیر کی راہ کھل جاتی ہے۔ تا ہم واضح رہے کہ یہ تعبیر آز ادانہ اور من مرضی کی نہیں ہوتی بلکہ لسانی وتاریخی تناظر کی ہم شکی کے نہ کورہ تصور کے تحت ہوتی ہے۔ تا ہم واضح رہے کہ یہ تعبیر کی راہ کھل جاتی ہے۔ تا ہم واضح رہے کہ یہ تعبیر آز ادانہ اور من مرضی کی نہیں ہوتی بلکہ لسانی وتاریخی تناظر کی ہم شکی کے نہ کورہ تصور کے تحت ہوتی ہے۔ تا ہم واضح رہے کہ یہ تعبیر آز ادانہ اور من مرضی کی نہیں ہوتی بلکہ لسانی وتاریخی تناظر کی ہم شکی کے نہوں کورہ تصور کے تحت ہوتی ہے۔

ریکہناسادہ لوقی ہوگی کہ تقید اور لسانیات میں تعلق کی یہی صورتیں ممکن ہیں۔ مگر یہ کہنا بمی برانساف ہوگا کہ تقید، لسانیات سے یا تو متن کے تعبیر و تجزیے کا طریق کار مستعار لیتی ہے یا پھر تعبیر و تجزیے میں براہ راست مدد لیتی ہے۔ تاہم پچھ اور طریق کار بھی منتخب کے جاسکتے ہیں اور کسی دوسری طرح سے تعبیر متن میں مدد حاصل کی جاسکتی ہے۔ خصوصاً لسانیات اور دیگر علوم کے تعلق سے پیدا ہونے والی لسانیات کی شاخیس جیسے ساجی لسانیات، نفسی لسانیات وغیرہ تقید تقبیر تقبیر تقبیر تعنی کے خانداز فراہم کر سکتی ہیں۔ ویسے تو ساجی وفسی لسانیات کی طرز پر تخلیقی لسانیات کو خارہ تقید تقبیر متن کے نئے انداز فراہم کر سکتی ہیں۔ ویسے تو ساجی وفسی لسانیات کی طرز پر تخلیقی لسانیات کی طرز پر تخلیقی لسانیات اسلوبیات سے مختلف ہوگی۔ یہ محض ادب کی زبان کے انفراد وامتیاز کا مطالعہ تہیں کرے گی (جیسا کہ اسلوبیات کرتی ہے) بلکہ اس فسی تخلیقی حالت کے تناظر میں ادبی زبان کا مطالعہ کرے گی جوادب کو وجود میں لانے کی ذمیدار ہے اور جس کے ہاتھوں زبان نحوی سطح پرنی ترسیب اور معنیاتی سطح پر تقلیب سے ہم کنار ہوتی ہے۔ نیز یہ اس مشترک ساخت کی تحقیق بھی کرے گی جوفر دکی فسی کیفیت اور ساج کی تہذیبی حالت کو کیکاں طور پر متاثر کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔

"The linguist studies the language of all persons alike, the individual features in which a great writer differs from the ordinary speech of his time and place interest the linguist no more than the individual features of any other persons and speech, and much less than the features that are common to all speakers."

(Language, London, 1935, Ailen and nwin. P 21-2)

"The basis... is the choice of certain liagnistic features in place of others." (Raymond Chapman, Language and Literature. London: Edward Arnold (Publishers) Ltd. 1984, p 10)

"... The language user is unaware of their succession in time: he is dealing with a state. Hence the linguist who wishes to understand this state must rule out of consideration everything which brought that state about, and pay no attention to diachrony. The intervention of history can only distort his judgment."

(Course in General Linguistics, Open Court, La salle, Illinois 1992, P 81)".

- 5- "The aim of general synchronic linguistics is to establish the fundamental principles of any ivdiosynchronic system, the facts which constitute any linguistic state." (IBID P 99)
- 6- "(Levi Strauss) believes that this linguistic model will uncover the basic structure of human mind the structure which governs the way human beings, shape all their institutions, artifacts and forms of knowledge."

  (Raman Solden, Peter Widdowson, Contemporary Literary Theory, The University Press of Kentuckey, 1993, PIII)

- ☆ Donald G. Ellis
- From Language and Communication, London, Lawerence Erlbaum Association Publishers. 1992.
- Sibajiban Bhattacharyya, Bhartri Hari and Withengstein, Dehli, Sahitya Akademi, 2004.

David Lodge (ed) Modern criticism and Theory, Dehli, Pearson, 2003 P 31-56.

- 10- "... There is nothing outside the text."
  - "... The writing has no context external to itself which would coerce its movement."

Frank Lentricchia, After the New criticism, London: Methuem (P 160-73)

# تحقیق میں اخبارات کی اہمیت: ایک مثال

ڈاکٹر خالدمجمود تنجرانی\*

#### Abstract:

This research paper highlights the importance of newspapers in the literary research work. In this paper the researcher has pointed out the last visitor of Allama Iqbal , based on the news that published in The Civil and Military Gazette on 22 of April 1938. By giving the instance of this news ,it is emphasized that news papers are contemporary sources and provide numerous hints for further research.

سنجیدہ علمی وادبی علقوں میں اخبارات کی ادبی اہمیت کو استہزا کی نظر ہے دیکھا گیا ہے۔ تحقیقی و نیا میں تو سے مطاملہ اور بھی سنگین نوعیت اختیا رکر جاتا ہے۔ شام تک اخبار میں پکوڑے لیسٹنے کی بھبتی اس حوالے سے مشہور ہے۔ دوسرے اور تیسرے در ہے کے ادب کو پروان پڑھانے ، ذاتی نمود، بازاری سطح وغیرہ کا الزام بھی اخبارات کے ادبی ایڈیشنوں پر عائد کیا جاتا ہے۔ ان الزامات کی صدافت اپنی جگہ لیکن ادبی تحقیق میں بعض حوالوں سے اخبارات کی اہمیت کو یک تلم مستر ذہیس کیا جاسکا۔ اس کی ایک مثال اقبالیات کے حوالے سے پیش نظر ہے۔ علامہ اقبال کی وفات پراس عہد کے ہراہم اور غیراہم اخبار نے ان کے انتقال کی خرنمایاں طور پرلگائی، جنازے اور تدفین کے تمام تر مراحل اور بعدازاں تعزیق مات کا طویل سلسلہ بھی گی دنوں تک ان اخبارات میں نظر آتا ہے۔ یہ سب معاصر شہادتیں ہیں۔ سول اینڈ ملٹری گز ف ، انتقال ب اور کم وہیش ہراخبار میں گور نمنٹ کالج لا ہور سے لے کر بڑگال کے شاعرائے تشخص کے علاوہ ان کی تخصیت کی دیگر نمایاں جہات کی طرف واضح اشارے ملتے ہیں۔ سول اینڈ ملٹری گز خصیت کی دیگر نمایاں جہات کی طرف واضح اشارے ملتے ہیں۔ سول اینڈ ملٹری گز خوسیت کی دیگر نمایاں جہات کی طرف واضح اشارے ملتے ہیں۔ سول اینڈ کوری تک النمان کی ملزی گرے نیوز کے طور پر چھی اور اس میں انھیں ملٹری گز خوب میں بھی اقبال کی وفات کی خبر پہلے صفحے پر لیڈ نگ نیوز کے طور پر چھی اور اس میں انھیں ملٹری گز خوب ان اخبارات میں کہ وہیش قصہ پارینہ بنتی جارہی ہے۔ سیاست کے میدان میں ان کی ملی خدمات کا انہم بنیادی ماخذ اس عبد کے اخبارات ہیں کہ جن کی طرف رجوع کرنا چا ہے۔ حیاتِ اقبال کی سیاسی جہت کے حوالے سے اس عبد کے اخبارات ہیں کہ جن کی طرف رجوع کرنا چا ہے۔ حیاتِ اقبال کی سیاسی جہت کے حوالے سے اس عبد کے اخبارات ہیں کہ جن کی طرف رجوع کرنا چا ہے۔ حیاتِ اقبال کی سیاسی جہت کے حوالے سے اس عبد کے اخبارات ہیں کہ جن کی طرف رجوع کرنا چا ہے۔ حیاتِ اقبال کی سیاسی جہت کے حوالے سے اس عبد کے اخبارات ہیں کہ جن کی طرف رجوع کرنا چا ہے۔ حیاتِ اقبال کی سیاسی جہت کے حوالے سے اس عبد کے اخبارات ہیں کہون کی طرف رجوع کرنا چا ہے۔ حیاتِ اقبال کی سیاسی جہت کے حوالے سے کہوں کیا گیں۔

ڈاکٹر عاشق بٹالوی نے کسی حدتک کام کیا ہے(۱)۔علاوہ ازیں ،ان کی وفات کے موقع پر فقط عدالتوں ،تعلیمی اداروں ،وکلا تنظیموں ،اد بیوں اور شاعروں ہی نے تعزیق جلسوں کا انعقاد کر کے اس قومی سانحے پر اپنے اپنے جذبات کا اظہار نہیں کیا تھا بلکہ معروف اور غیر معروف سیاسی تنظیموں نے بھی ان کی سیاسی جدوجہد اور بصیرت کوخراج تحسین پیش کیا۔اس نوع کی تمام ترکاروائیاں اور روداداس عہد کے اخبارات میں موجود ہے۔

اقبال کے آخری چندایک دنوں کی بڑی زندہ اور چلتی پھرتی تصویریں اس عہد کے اخبارات میں ملتی ہیں اور جومعاصر شہادت کا درجدر کھنے کے سبب بنیادی ما خذکا مقام حاصل کر لیتی ہیں یحقیق چراغ جلانے کاعمل کھی ہے۔ایک ادھورا ما خذیا ایک ہلکا سااشارہ محقق کومزید آگے بڑھنے کا حوصلہ عطا کرتا ہے اور بینیم واضح اشار سے بسا اوقات اعلی تحقیق کے لیے بنیاد بن جایا کرتے ہیں۔حیات اقبال کے حوالے سے اس دور کے اخبارات اس نوع کے نیم واضح اشاروں سے بھرے بڑے ہیں اور حیات اقبال کی مزید تحقیق کے لیے گئ گم نام گوشوں کی ابتدائی صور تیں اسے ضفات برسے اے ہوئے ہیں۔

"On wednesday night he...talked at length with Baron von Veltheim, an old friend from Germany. They discussed philosophy and politics about mid night.(4)

اسی رات اقبال نے وفات پائی،اس اہم اور آخری ملاقات کا احوال اردو میں نہیں ملتا۔اخباری اطلاعات

کے مطابق پیدلا قات کم وبیش چیسات گفتوں پرمجیط ہے۔ ''زندہ رود''اور'' مظلوم اقبال''کے آخری صفحات پرجبکہ ڈاکٹر سید تقی عابدی کے مضمون'' اقبال کی آخری رات' میں اس ملاقات کا سرسری سا ذکر موجود ہے (۵)۔ان تصانیف کے مطالع سے بیاندازہ لگانا تقریباً ناممکن ہے کہ اس طویل ملاقات میں دونوں ہستیوں کے مابین کن کن موضوعات پر گفتگو ہوئی ، بیرن فان والتھائیم کون تھے،ان کا اصل نام یہی ہے یا پچھاور،ان کا اقبال سے ربط کب سے تھا،اگر وہ اقبال کے قد کی دوستوں میں شامل ہیں تو پھرا قبال کی سوانح عمریاں ان کے تذکر سے ضالی کیوں ہیں، اپنی آخری شام کواسے شدید عوارض کے ہوتے ہوئے اقبال نے ان سے اسے گھنٹوں ملنا کیسے گوارا کیا، کیا یہ ملاقات کے لیے کوئی خاص اہتمام کیا تھا۔ ''جاوید منزل' میں اقبال کے آخری کھات کا کم وبیش ایک ایک بل ریکارڈ پر ہے، وہاں پر ان کے جوا حباب موجود سے،ان کی تحریوں سے وہاں کا اخباری آخری کھی موجود ہے لیکن ان اخباری ان کے جا خیان کو اوران کی تفصیل ان تحریوں میں نہیں ملتی ہے جتی کہ ان کے موالے بین اورا دویا سے کا ذکر بھی موجود ہے لیکن ان اخباری اطلاعات کی تفصیل ان تحریوں میں نہیں ملتی۔

مضمون میں لکھا ہے کہ وہ لا ہور میں اپنے دوستوں کو بیہ کہہ کرا قبال سے ملنے گئے تھے کہ وہ ایک شخص سے ملنے جارہے ہیں جوزندگی اور موت کی حد پر کھڑ اہے اور وہ بید کھنا چاہتے ہیں کہ ان کھات میں ایک ایسا شخص جوموت کے موضوع پرساری عمرسوچ آاور لکھتار ہا، اب اس کے احساسات کیا ہیں (9)۔

ہنس ہاسوغروبِآ فتاب سے پچھ در قبل علامہ اقبال سے ملغ ''جاوید منزل'' آئے۔علامہ اقبال نے بستر علالت پران کا استقبال کیا۔یہ امر جران کن ہے کہ اقبال نے عوارض کی اتنی شدت میں ان سے طویل ملاقات کی جو آدھی رات تک جاری رہی۔ای دن جب اقبال کے بھینے اعباز احمد نے ڈاکٹر جمعیت سکھ سے اقبال کی صحت کے بارے میں استفسار کیا تھا تو جمعیت سکھ کا جواب حوصلہ افزانہ تھا۔ہما راخیال ہے اس حوالے سے بھی اقبال مضبوط شخصیت کے مالک سے مین استفسار کیا تھا تو جمعیت سکھ خاصی صدتک زائل ہو پھی تھی ، دمہ، گلے ،دل اور جوڑوں کی تکلیف الگستے میں ماس کے ساتھ ساتھ توقوت گویائی بھی خاصی صدتک زائل ہو پھی تھی ، دمہ، گلے ،دل اور جوڑوں کی تکلیف الگستے کی امارہ کرنا ہوں کے جواس آخری شام تک ان کا ہم دم رہا۔ اپنان آخری لحات میں بھی اقبال نے بنس ہاسوکواس طویل تر ملاقات ہے جواس آخری شام تک ان کا ہم دم رہا۔ اپنان آخری لحات میں بھی اقبال نے بنس ہاسوکواس طویل تر ملاقات کا بھی شبوت دیا۔اخیس بنس ہاسوکا ارسال کردہ وہ کارڈ تک یا دتھا کہ جوہنس ہاسو نے اقبال کی سالگرہ کے موقع پر کا بھی شبوت دیا۔اخیس بنس ہاسوکا ارسال کردہ وہ کارڈ تک یا دتھا کہ جوہنس ہاسو نے اقبال کی سالگرہ کے موقع پر جرمنی سے ارسال کیا تھا اور جس میں اضوں نے اپنی نیک جمناؤس اور اقبال کی صحت کے بارے میں مجبت بحری تشویش کا اظہار کیا تھا۔اقبال نے اس ملاقات کے آغاز میں بنس ہاسو کے ان دلی جذبات پر ان کا شکر ہیا دا کیا جبکہ بنس ہاسواس کارڈ کو کھول چکے تھے۔

یہ بھی کیسا عجیب اتفاق ہے کہ علامہ اقبال نے اپنی وفات سے چندہی گھنے قبل موت کے موضوع پر گفتگو کی ۔ پنس ہاسو لکھتے ہیں: 'اس ملاقات میں ہم قومی اور شخصی موت کے مابین موجود فرق پر خاصی دیر تک باتیں کرتے رہے۔ اقوام کی موت اور کسی ایک فرد کی موت کے بارے میں انھوں نے بڑی خرد افروز باتیں کیں ۔اس موضوع کے حوالے سے کئی نظریات ہمارے درمیان زیر بحث آئے۔''(10) موت کے موضوع پر ہنس ہاسونے اقبال کا وہ معروف شعر بھی دہرایا جو عموماً وہ آٹو گراف کے طور پر درج کرتے تھے اور جو ہنس ہاسوکی ڈائری میں بھی آٹو گراف کی صورت میں موجود تھا:

چنال بزی که مرگ ِماست مرگ دوام

#### خدا کردهِ خود شرمسار تر گردد

ہنس ماسو کے ساسی علمی واد نی پہلووں کے ساتھ ساتھ ان کی شخصت میں ساحتی پہلوبھی خاصا غالب تھا ، ۔انھوں نے اپنی زندگی کا زیادہ تر عرصہ سپر و ساحت میں گزارا۔انھوں نے ایشاء کی ساحت سے وابستہ اپنی باداشتوں کو ڈائری کی شکل میں تح سر کیا جو بعدازاں شائع ہوئیں (۱۱)۔علامہ اقبال نے اس ملاقات میں ان کے جذبه ءسیاحت کوسراہا۔اگر جداس امرکی کوئی تحریری شہادت تو ہمارے سامنے نہیں آسکی لیکن قیاس کہتا ہے کہ ہنس ہاسو کی سیاحت کے پس منظر میں کچھ سیاسی عوامل بھی تھے۔ ہنس ہاسو جرمنی کی سیاست میں اہم مقام رکھتے تھے اور بیرن کہلاتے تھے۔جرمنی میں بیرن کہلا ناشان وشوکت اوراعزاز کی بات سمجھا جاتا ہے۔ڈاکٹر جاویدا قبال ،اعجاز احمداو راخبارات نے ہنس ہاسوکواسی نام سے باد کہا ہے۔زندہ رود کے کا تب نے ( کتابت کے ایڈیشنوں میں )''فان'' کے لفظ کو بوں رقم کیا ہے کہ پہلی نظر میں'' خان'' پڑھا جا تا ہے اور گمان ہوتا ہے کہ کوئی بیرن خان اقبال سے ملنے آیا تھا۔ جرمن زبان کالفظ 'Von' 'نگریزی میں 'Of' کہلاتا ہے جس کا تلفظ 'فان' ہے۔ ہنس ہاسواورا قبال دونوں سیاست کے نظری مباحث سے لے کرعملی صورت حال تک گہری نظر رکھتے تھے۔ کہا جاتا ہے ہنس ہاسوہ ٹلر کے نہایت قریب تھاور سیاسی امور میں ان کی معاونت کیا کرتے تھے۔اس امر کے باب میں بھی آ راموجود ہیں کہ ہنس ہاسو کی اس موقع پر برصغیرآ مدہٹلر کے نمائندے کی ہوئی اوران کا مقصدیہاں کے حالات کا جائزہ لینا تھا(۱۲)۔انھوں نے برصغیر کے بعدا فغانستان روانہ ہونا تھا۔اس ملا قات میں اقبال نے نصیں افغانستان ہے متعلق معلو مات بہم پہنچا ئیں ۔اس ملا قات کے سیاسی پہلوؤں پر تحقیق کی گنجائش موجود ہے۔اس زمانے میں ہندیرانگلتان کا راج تھا،آنے والے دنوں میں جرمنی اورانگستان عالمی جنگ کے میدان میں حریف کے طور پراتر نے والے تھے۔ان حالات میں ہنس باسوکا یہاں آنااورعلامہا قبال سے تبادلہ خیال کرناکسی نئے منظر کی گواہی دےسکتا ہے۔

علامہ اقبال کو جرمنی سے خاصاتعلق تھا جس کا اظہاران کے ہاں تخلیقی سطح پر بھی ہوا ہے۔ اس نسبت کا اندازہ ''ایک شام'' سے لگایا جاسکتا ہے۔ ڈاکٹر جاوید اقبال کے بقول ہنس ہاسو ہائیڈل برگ میں ان کے ہم سبق رہ چکے سے سے سال اورا قبال کے ہم درس ہونے کا حوالہ علامہ اقبال کے بھیجا بجازا حمد کے ہاں بھی موجود ہے (۱۲)۔ بیرن فان والتھا ئیم ہنس ہاسواور اقبال کے ہم درس ہونے کا حوالہ علامہ اقبال کے جرمنی کے احباب کے روابط بھی موجود ہے کہ اقبال کے جرمنی کے احباب کے روابط اقبال سے زندگی کے کس مرحلے تک رہے اورا قبال کی فکری دنیا میں ان کا کر دار کس حد تک رہا۔ جرمنی کی وہ خوش گوار یا دیں جو ''ایک شام'' کی صورت بہت پہلے نمو پذیر ہوچکی تھیں ، ان کا عکس اس آخری شام تک بھی نہیں دھند لایا تھا

ا قبال سے آخری ملاقات از بیرن فان والتھائیم ہنس ہاسو مترجم:عامرر فیق معاونت: ڈاکٹر خالد شجرانی

(پیمضمون جرمن زبان سے اردومیں ترجمہ کیا گیا ہے۔اس ضمن میں ہمیں جرمن سنٹر، لا ہور کا تعاون حاصل رہا۔)

شام کے وقت میں معروف شاعر وفلسفی سرمحداقبال سے ملا ۔انھوں نے بستر پر لیٹے لیٹے میرااستقبال کیا۔آپ کی ماہ سے علیل تھے اوراسی علالت کے ان کااٹھنا بیٹھنا محال تھا۔انھیں دل کاعارضہ تھا جواب شدید سورت کیا۔آپ کی ماہ سے علیل تھے اوراسی علالت کے ان کااٹھنا بیٹھنا محال تھا۔ انستھما کی تکلیف الگ سے زور ں پرتھی ،آنکھ میں موتیا اتر آنے کے سبب ان کی بینائی تقریباً زائل ہوچکی تھی ۔اتنی علالت کے باوجود ان کی یا داشت اچھی تھی ،انھوں نے فراخد لی سے میری ان نیک خواہشات کا شکر بیادا کیا جو میں نے انھیں جنوری میں ان کی ساٹھویں سالگرہ کے موقع پرکارڈ کی صورت میں ارسال کی تھیں ۔ شکر بیادا کیا جو میں نے انھیں جنوری میں اپنی دل چھی کا اظہار بھی کیا۔ہم گھنٹوں فلسفہ اورفن کی نزاکتوں پر ابت چیت کرتے رہے ،عالمی سیاسی صورت عال پر بھی ہم نے کھل کر باتیں کیں۔اقبال جرمنی میں کچھ عرصدہ کھنے بات چیت کرتے رہے ،عالمی سیاسی صورت عال پر بھی ہم نے کھل کر باتیں کیں۔اقبال جرمنی میں کچھ عرصدہ کیا کے سبب اور خاص طور پر گوئے کے مداح ہونے کی وجہ سے جرمن تہذیب سے خوب واقف تھے۔گذشتہ کی

سالوں سے وہ میری اس رائے کی پر جوش تائید کرتے چلے آ رہے تھے کہ جرمنی اور ہندوستان کے مابین ٹھوس اور بنیا دی روابط مشخکم کرنے کا وقت آن پہنچا ہے۔

اگرچہ میں لا ہور میں اپنے دوستوں کے سامنے اپنے اس تاثر کا اظہار کرچکا تھا کہ میں ایک شخص سے ملنے جار ہا ہوں جوموت کے نزدیک کھڑا ہے لیکن مجھے ہر گز اندازہ نہ تھا کہ میں ان کا آخری ملا قاتی ثابت ہوں گا۔ اگلے روز جمعرات ۲۱ اپریل کی صبح کومیری ملا قات کے چند گھنٹے بعد ہندوستان بھر کے ضمیم اس خبر کے ساتھ شائع ہوئے کہ اقبال وفات یا گئے ہیں ۔ میری اس ملا قات کے پانچ گھنٹے بعد ان کا انتقال ہوا۔ پورے ہندوستان کے سکول ، جامعات ، عدالتیں اور بازاراس سوگ میں بند کردیئے گئے ۔ ان کی وفات پر اخباروں میں لکھا گیا:

"بدھ کی رات آپ بہت ہشاش بشاش تھے۔ جرمنی سے آپ کے ایک پرانے دوست بیرن فان والتھا ئیم ملنے کے لیے آپ آپ تو آپ نے بہت دیر تک ان سے با تیں کیں۔ ان کے درمیان فلسفہ اور سیاست پر گفتگو آدھی رات تک جاری رہی۔ جب مہمان اٹھ کرروانہ ہواتو آپ سونے کے تشریف لے گئے۔ ۲ بجے (رات) آپ کی آئے کھی تو آپ نے بائیں ٹانگ پر سوجن کی شکایت کی ۔۔۔سرمحمد اقبال نے آخری کلمات ادا کے ترجو کے گئے۔ گئے۔ گئے کا بیوں میں موری سینہیں گھیم اتا میں اس کا استقال مسکرات ترجو کے کرواں

آپ کی آنکھ تھی تو آپ نے باغین ٹانک پر سوبن کی شکایت کی۔۔۔سر تھرا قبال نے آخری کلمات ادا کرتے ہوئے کہا'' میں مسلمان ہوں ۔ میں موت سے نہیں گھبرا تا۔ میں اس کا استقبال مسکراتے ہوئے کروں گا۔''(16)

ان جملوں کے بعد آپ اذیت کی کیفیت میں چلے گئے اور پانچ منٹ بعدا پی جاں خالق حقیق کے سپر دکر دی۔اس عظیم شاعر نے اپنی موت سے پندرہ منٹ پہلے جواشعار کہے،ان کامتن میں نے اخبارات سے حاصل کبا۔ یہا شعار فارسی میں ہیں، میں ان کا جرمن میں ترجمہ پیش کرتا ہوں۔

> سرورِ رفتہ باز آید کہ ناید نسیے از حجاز آید کہ ناید سر آمد روزگار این فقیرے دگر دانائے راز آمدکہ نامد(کا)

(وہ سرور جواب ماضی کا حصہ بن چکا ہے اب لوٹ کرآئے گا یانہیں آئے گا؟ تجاز سے ہوا کا کوئی جھونکا آئے گا یانہیں آئے گا۔) گا یانہیں آئے گا۔اس فقیر کا عرصہ عدیات اب تمام ہوتا ہے ،کوئی دوسرادا نائے رازاب آئے گا یانہیں آئے گا۔) میرا میر منصب نہیں اور نہ ہی میں خود کو اس بات کا اہل سمجھتا ہوں کہ میں اقبال کی شخصیت اوران کے فن کا محا کمہ پیش کروں۔ تاہم ، یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ اقبال ایشاء کی عظیم شخصیات میں نہایت نمایاں مقام کے حامل سے ۔ تھے۔خاص طور پر ہندوستان اور ایران کے تہذیبی اور علمی افق پران کی حیثیت روشن ستارے کی تھی۔ آپ فلسفیوں اور شاعروں میں چیز دگر تھے۔ان کی وفات کو پورے ہندوستان میں قومی سانحے کے طور پرمحسوں کیا گیا۔ پوری دنیا کے مسلمانوں نے اپنے اس ملی نقصان کو نہ صرف محسوں کیا بلکہ آب دیدہ بھی ہوئے۔

یے نقد ریکا عجیب اورا تفاقی امر ہے کہ میں ان کا آخری ملاقاتی تھا۔اس ملاقات میں ہم خاصی دیر تک تو می اور شخصی موت کے مابین تفاوت اوران کے نظریات اور رجحانات پر باتیں کرتے رہے۔اس موضوع کے حوالے سے انھوں نے بڑی خردافروز گفتگو کی ۔ان کے فرزند جاویدا قبال کو میں نے تعزیت نامہ ارسال کیا جو ہندوستان کے اخبارات میں شاکع ہوا۔ان کے والدِمحرم کو قبرستان میں دفن کرنے کی بجائے بادشاہی مسجد کے سامنے مخصوص جگہ پر ہزاروں عقیدت مندوں کی موجودگی میں سپر دِخاک کیا گیا۔

وادی ء تشمیراورسری مگرسے کوئی اخبارشا کعنہیں ہوتا۔ آج ۱۲۳ پریل ۱۹۳۸ کو ہندوستان سے آنے والے اخبارات کے ذریعے سرمحمدا قبال کی وفات کی اطلاع پینچی تو سارے بازار بند ہوگئے ۔اس کمحے مجھے اقبال کا آٹو گراف بڑی شدت سے یاد آیا جوانھوں نے اڑھائی سال پہلے میری ڈائری پر دیا تھا۔اس آخری ملاقات میں ، میں نے ان کے سامنے ان کے آٹوگراف کے الفاظ دہرائے بھی تھے۔اس شعر کا جرمن ترجمہ پیش کرتا ہوں۔

چناں بزی کەمرگ ماست مرگ دوام

خدا کرده خود شرم سار تر گردد

یہ بھی کیسا اتفاقی امر ہے کہ آٹو گراف ڈائری پر لکھے جانے والا پیشعرا قبال کے آخری کلمات سے مماثل ہے۔ سرمحمدا قبال نے دیگرعلمی مشاغل کے ساتھ ساتھ فلسفہ عجم پر ڈاکٹریٹ کی ڈگری میونخ یو نیورسٹی سے حاصل کی ، کیمبرج اورلندن یو نیورسٹی میں فارس پڑھاتے رہے۔ ۱۹۲۲ میں حکومت برطانیہ کی طرف سے انھیں'' سز'' کا خطاب ملا۔

جرمنی اقبال کا آبائی وطن نه تھا اور نه ہی اس سرز مین میں ان کی جڑیں بہت گہرائی میں تھیں۔ تا ہم ، یہ حقیقت ہے کہ اقبال کی فکری بالیدگی میں جرمنی نے بہت اہم کر دارا داکیا۔ جرمن زبان وادب کے اقبال پر اثر ات کونظر انداز کرناممکن نہیں۔ اقبال کے آخری کلمات کو مدِ نظر رکھتے ہوئے اوراپی سیاحتی یا داشتوں کو مجتمع کرتے ہوئے میں'' بھگوت گیتا'' کے بیچندالفاظ اقبال کے حضور پیش کرتا ہوں:

''وہ جوزندگی سے جدا ہوتے ہوئے دودھیا نور کا تصور اپنے دل میں لئے اوپر اٹھ رہاہے،جسم کی بندشوں اور اس کی حدوں سے باہر نکل رہا ہے،میرے نزدیک وہ نہایت ارفع مند کی طرف بڑھ رہاہے کیونکہ وہ اس ہستی سے ہم آغوش ہونے چلاہے کہ جس کی چاہت میں اس نے اپنی زندگی گزاری تھی۔''(۱۹۳۸پریل ۱۹۳۸)

## حواشی اور حوالے

- (۱) عاشق حسین بٹالوی کی تصنیف''اقبال کے آخری دوسال'' (مطبوعه اقبال اکادی پاکستان ،بارسوم ۱۹۷۸) اقبال کے آخری دوسالوں کے حوالے سے قومی جدو جبد کی تاریخ کا احوال سامنے لاتی ہے۔اس کتاب میں اخبارات کو بنیادی حیثیت دی گئی ہے۔اس کتاب میں علامہ اقبال کے آخری دوسالوں کی چلتی پھرتی تصویر تو سامنے نہیں آتی لیکن اخبارات اور دستاویزی ماخذات کی بنایر قومی جدو جبد کا نشان ضرورسامنے لاتی ہے۔
- (۲) بیرن فان والتھائیم (ہنس ہاسو) کا نام ۱۲۲ پر بل ۱۹۳۸ کے اخبارات میں موجود ہے۔ بینام ہمارے لیے نامانوس تھا،اس لیے ہم نے لاہور کے اہل علم بالخصوص اقبال شناسوں سے رابطہ قائم کیا تو انھوں نے اس نام سے واتفیت کے باب میں لاعلمی کا اظہار کیا۔ جس کے بعد ہماری دل چسپی اس شخصیت کے حوالے سے بڑھتی گئی کہ بیکون تی شخصیت ہے کہ جس کی آخری ملاقات کا ذکر اخبارات میں موجود ہے لیکن اقبال کی سواخ عمریاں اور اس عہد کے اقبال شناس اس سے ناواقف ہیں۔ مسلسل جبتو کے بعد کسی نے اکرام چغتائی صاحب کے بارے میں بتایا کہ انھوں نے اس حوالے سے ۸۰ کی دہائی میں ایک مضمون کھا تھا جو روز نامہ''نوائے وقت'' میں شائع ہوا تھا۔ ان سے ملاقات اقبال اکا دمی کے دفتر میں ہوئی لیکن اس باب میں بیملا قات اس لیے مفید ثابت نہ ہوئی کہ ان کے ہاں سے مضمون کا تراشہ ہمیں میں سے کا اور نہ ہی منز پر معلو مات ۔ البتہ انھوں نے اتنی مہر بانی ضرور فر مائی کہ ہر من ھیے کا جرمن زبان میں کھا ہوا مضمون (جو ہم ساتھ لے گئے تھے) ترجمہ کرنے پر اپنی آمادگی ظاہر کی ۔ ان کا ترجمہ شدہ مضمون ' اقبال: مشرق ومغرب کی نظر میں' (مطبوعہ جی ہی یو نیورسٹی، لا ہور، ۲۰۰۲) میں شائع ہوا۔
- (۳) المار بیل کوملی الشیح ساڑھے پانچ بجے علامہ اقبال نے وفات پائی۔ اس وقت تک اخبارات کے باقاعدہ ایڈیشن اس سبک رفقار عہد میں بھی اشاعت کے مراحل سے گزر کر بازاروں میں آچے ہوتے ہیں اوران میں کوئی اضافہ یا ترمیم ممکن نہیں ہوتی۔ اس لیے المار بیل کے اخبارات کے باقاعدہ ایڈیشنوں میں اقبال کی وفات کی خبر نہیں ملتی۔ اگلے روز ۱۲۲ اپریل کے تمام اخبارات نے اس سانح کی خبر پہلے صفح پر جلی حروف کے ساتھ شائع کی۔ البتہ ۱۲ اپریل

### کے دن اخبارات نے علامہ اقبال کی وفات پرخصوصی ضمیمے شاکع کیے تھے۔

(4) Civil and Military Gazette, Friday . April 22,1938. Vol. Lix No. 4299, P.1

- (6) "Letzte Begegnung mit Iqbal": "Tagobiicher aus Asien", Band ,Classen-Verleg, Hamburg, 1956.
  - (۷) جاويدا قبال، ڈاکٹر: ''زندہ رود' بصاحالہ
- (8) Civil and Military Gazette, Friday . April 22, 1938. P.1
- (9) Hans-Hasso:"Tagebucher aus Asian" Band 1,Classen-Verlag, Hamburg, 1956 P.138
- (10) Hans-Hasso: Ibid

- (۱۲) جاویدا قبال، ڈاکٹر:''زندہ رود''ص ۲۷۔
  - (۱۳) ــــايضاً ـــــا
  - (۱۴) ''مظلوم اقبال''از اعجاز احمر ، ١٦٥ ا
- (15) Annemarie Schimmel: "Germany and Iqbal" from "Muhammad Iqbal and the three realms of the spirit" ed by Hera us gegben, P.45
- (۱۲) ہنس ہاسونے اپنے مضمون میں کسی اخبار کا حوالہ نہیں دیا۔ تاہم اخبار کے اس ترجمہ شدہ متن کا اقتباس سول اینڈ ملٹری گزٹ (۱۲۲ پریل ۱۹۳۸) سے مماثل ہے۔
- (۱۷) الما پریل کے خیمیموں اور ۲۲ اپریل کے اخبارات میں اقبال کے مذکورہ فارسی اشعار ہی درج ہیں۔ان اخبارات کی مائیکروفلم قائد اعظم لا بمریری جبکہ فائل میوزیم لا بمریری میں موجود ہے۔اس حوالے سے دل چپ بات یہ ہے کہ جس لا بمریری میں مائیکروفلم موجود تھی وہاں اس فلم سے پرنٹ نکا لنے کی مشین خراب تھی اور جس لا بمریری میں مشین قدر کے درست حالت میں تھی وہاں مائیکروفلم نہیں تھی۔جس لا بمریری میں پرانے اخبارات کی فائل پڑی تھی ، وہاں فرٹو کا پی کروانے کی سہولت میسر نہتی محقق کی مشکلات کے نظری مباحث اپنی جگہ لیکن عملی طور پر حالات کا تھی گئی باتوں سے کہیں زیادہ تھم بیر ہیں۔



تحقيق ميں اخبارات كى اہميت: ايك مثال

تحقيق ميں اخبارات كى اہميت: ايك مثال

حافظ صفوان محمر جوبان \*

#### Abstract:

This article is a qualified appreciation of the back-breaking efforts made by The Urdu Dictionary Board Karachi, which is in the december of producing her monumental work of the Udru magnum opus. Started half a century ago in 1958, concluding volume of its first edition is in progress.

Various technical suggestions regarding the structure of its essential appendices, shorter version and to anew its entire content are put forward in this article. Roadmaps for devising Internet Edition & Urdu Corpus on the threshold of this magnum opus are too mentioned.

اردولغت بورڈ کراچی (اوّلاً ترقی اردو بورڈ) نے جب کلاں اردولغت پرکام شروع کیا تھا اُس وقت زمانہ مختلف تھا اور ترجیات بھی ۔لیکن جن لوگوں نے اِس کامنصوبہ بنایا تھا اُن کی دور بنی کا اندازہ اِس لغت کو کسی بھی مقام سے دیکھنے سے باسانی کیا جاسکتا ہے۔اُس وقت کے عمومی حالات یہ شے کہ ساری قوم آزادی کے جذبے سے سرشارتھی۔ ہندووُں نے ایک زبان کودوز با نیس بنانے میں اپنی ساری قو تیں اورصلاحیتیں صرف کردی تھیں۔اُنھوں سرشارتھی۔ ہندووُں نے ایک زبان کودوز با نیس بنانے میں اپنی ساری قو تیں اورصلاحیتیں صرف کردی تھیں۔اُنھوں نے اپنی زبان سے عربی اور فارس کے الفاظ نکا لئے کودھرم بنالیا۔ اِس کا بدیمی رقمل اِدھر بھی ہوا اور زبان کی ''قطبیر'' کامل یہاں اِس ڈھب پر پھیلایا گیا کہ ہندی کے اچھے بھلے، مانوس الفاظ کو بے جاکیا جانے لگا۔ پیظہر صرف زبان میں کامل کی مثال میں کے عمری استعال تک ہی محدود نہیں رہی بلکہ لغت نویسوں نے بھی بیکام شروع کرلیا۔لغات میں اِس ممل کی مثال میں ''فر ہنگ عامرہ'' پیش کی جاسکتی ہے، کہ کے 190ء میں نکنے والے اِس کے چوشے ایڈیشن میں ہندی کے بچھالفاظ نکال دیے گئے ۔[ا] بساغنیمت کہ کلال اردولغت میں بیکا منہیں کیا گیا بلکہ۔۔۔۔۔''اوکسفر ڈو کشنری کی طرح اِس میں تدیم وجد ید،متروک ورائے سب ہی قسم کے الفاظ درج کیے گئے ہیں۔''[۲]

آج دور بہت بدل گیاہے۔اُس وقت میں علمی اورعوا می زبان پرعربیت اور فارسیت چھائی ہوئی تھی ، آج کی اردوفر مکیت مآب ہوگئ ہے۔ جوالفاظ بھی او پرے، دخیل یا پرائے سمجھے جاتے تھے، یوں رواجِ عام میں آگئے ہیں کہ

\_\_\_\_\_\_\_ \* شیلی کمیونیکیشن ساف کالج ہری پور۔

اُن پر برگانگی کا اِطلاق کرناممکن ہی نہیں رہا۔ آئ Bulb کو تھمہ اور Fridge کو یخد ان کون کہتا ہے؟ مائیکروویو اوون کے لیے 'خردمو جی بھٹی/ چولہا' اگر چہ او کسفر ڈ میں موجود ہے لیکن بھی سنانہیں، اور نہ بھی سناجائے گا۔ سنا تو کیا، لکھا بھی نہیں جائے گا۔ روٹی گرم رکھنے کے برتن کو ہاٹ پاٹ کہتے ہیں؛ دیر اور پیٹین کے پہاڑوں سے لے کر اچی کے سکہ بنداہل زبانوں کے گھروں میں میں نے اب تک اِس کے لیے'' تو شدان' کہیں برتاجا تا نہیں سنا۔ لفت میں یہ لفظ لکھا تو ہے، چلن میں نہیں آیا۔ پاکستان بھر کے لوگ دودھ کے اوپر جمنے والی گاڑھی تہہ کو تو ملائی الفت میں ایساڑھی کہتے ہیں جب کہ باقی ہرفتم کی چین کوکریم ہی کہتے ہیں۔ اِسی طرح کیڑوں پر اِستری سے بننے والی کیر کوسارے ہی اردووالے کریز (crease) کہتے ہیں، شکن، پُٹٹ، سکوٹ یا بھری کوئی نہیں کہتا۔ کہہ سکتا بھی کیر کوسارے ہی اردووالے کریز (crease) کہتے ہیں، شکن، پُٹٹ، سکوٹ یا بھری کوئی نہیں کہتا۔ کہہ سکتا بھی

خوشی کی بات ہے کہ کلال اردولغت میں گزشتہ نصف صدی میں زبان میں ہونے والی تبدیلیاں واضح طور پر نظر آتی ہیں۔ پہلی جلد (إشاعت: ١٩٤٤ء) میں اگر انگریزی لفظ کا اندراج پانچ صفحوں میں ایک کی اوسط سے ماتا ہے تو اکسویں جلد (إشاعت: مارچ ٢٠٠٤ء) میں انگریزی الفاظ کے اندراجات کا تناسب تخمینًا بچاس فیصد بڑھ گیا ہے۔ یہ آج کی علمی اورعوامی اردوز بان کی عین مین عکاسی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اِن الفاظ کے اپنا لینے سے اردوکی تصویر گبڑی نہیں بلکہ ذخیر و الفاظ میں بڑھوار ہوئی ہے۔ اردوکوئی اُجاڑ صورت زبان نہیں کہ نئے الفاظ کی بلغار سے مرکتی رہے۔

اُردولغت (کلاں) کی پخیل کے بعد آئندہ کے لئے درج ذیل تجاویز دی گئیں۔لوگوں کے لیے راہ دان اور قبلہ رال ہوسکتا ہے تو اِس ہدایت کے ساتھ کہ وہ آئندہ ساری زندگی وہیں گزارے گا،کسی علاقے میں اُس کی تشکیل کردی۔ یوں اِن بزرگوں کا فیض پھیلا اور اِن متوسلین کے، جو بڑھتے بڑھتے خود بھی مرجع خلائق ہے، دم قدم سے تھوڑ ہے تھوڑ نے فاصلے پرخلستان دِکھائی دینے گئے۔ہماری ملی اور سیاسی زندگی پر اِن کے بے بہاا ثرات ہیں۔

بزرگ کے کام یا مقام کی ہٹان نہیں کررہا۔ یاد کیجے کہ فرمان صاحب نے دی سال میں دیں جلدیں شائع کی تھیں۔ لغت بورڈ کی إدارتِ اعلیٰ کی بی خدمت جس پرآپ آج مامور ہیں، حمام کی لنگی ہے۔ یعنی کل اِس عہدے پر کوئی اور متمکن تھا اور آج آپ ہیں۔ بہتر محاورے میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ بی خدمت ہرتی چھاؤں ہے، آج إدھر کل اُدھر۔ ویسے اِس پھوک دینے پر آپ کو

زیادہ خوش ہونے کی ضرورت نہیں کیوں کہ یہ بات عام ہے کہ اِشاعت میں سرعت کی غالب وجہ جدید مشینوں کی فراہمی ہے۔ یقینًا ایسا ہے بھی۔ کہیے، مکھن صاف ہو گیابانہیں؟

''عرض ہے کہ اُسناد کے لیے آپ کی تشویق پر میں نے اردو کے امہات اللغات سے ہ اور ی کی پٹیوں کے کچھالیے الفاظ، محاورات اور ضربَ الامثال وغیرہ حھانٹ کرہم جاکر لیے ہیں جن کا استعال کم دیکھنےکوملا ہے۔ ان الفاظ کی ہمجائی سے جہاں مطالع میں اِن کی اُساد تلاش کرنا آسان ہوگیا ہے وہیں میں اِن میں سے اپنی ضرورت کے یکرشتہ الفاظ استعال بھی کر لیتا ہوں ۔مقصد بیہے کہ بہالفا ظاوگوں کی نگاہوں کےسامنےآنے لگیں اورلوگ آخییں برتا کریں۔ کیکن اس کا بہمطلب نہیں کہ برانغار جرانغار جسےالفاظ جن سے ہمک آنے گی ہے، بھی آج کی اردو میں استعال کرکے اردو کی ہنسی اُڑانے کی سبیل کرلی جائے۔ میں اِس معالمے میں مختاط ہوں۔اوراحتیاط کی بدروش اِس جہت میں حاري رکھنے کی بھی سعی کرتا ہوں کہ سی لفظ کے استعال میں نہ تو بیس یا نمائش علم آنے بائے اور نہ ہی باوگی۔ <del>ہودہ</del> اور <del>نہجار</del> کی اُسنادتو آپ کو کچھ عرصہ پہلے ججوا بھی دی تھیں ۔علاوہ ازیں حقی صاحب کی''نوک جھوک''،'' کلیاتِ مجیدامجد''، " كليات حفيظ جالندهري"، "مسدس حالي"، "مغربي تنقيد كا مطالعه- افلاطون سے ایلیٹ تک'' اور''مغرب میں آزادنظم اوراُس کے مباحث'' کی اُساد کے ساتھ ساتھ چند stray اُسناونکال کرکل ہی آپ کی خدمت میں روانہ کی ہیں۔ جن لغات سے میں نے بہالفاظ محاورات اورضرت الامثال وغیرہ لیے ہیں اُن میں جان پلیٹس، ڈنکن فوربس اور بابسن جابسن کے علاوہ فرہنگ آصفیہ، نوراللغات، فرہنگ اثر، قائداللغات، مہذباللغات، جامع اللغات، فرہنگ تلفظ، فربهنگ عام ه، تاج اللغات، لغات روزم ه، اردو- پنجابی لغت اور پنجابی-ار دولغت، حامع الامثال، ہندی-ار دولغت از راجه راجیسور راؤ اصغ،

انجمنِ ترقیِ اردو ہندعلی گڑھ کا اردو-ہندی لغت، مقترہ و جامعہُ کرا چی کے مختلف فنون کے لغات، سیم اللغات، فیروز اللغات اور انجمنِ ترقیِ اردو کا اردو-انگریزی لغت وغیرہ شامل ہیں۔ مجھے تسلیم ہے کہ زمانے کی ہوا بدل گئ ہے، اِس لیعلی الخضوص فرہنگِ عامرہ سے الفاظ اِس احتیاط سے لیے ہیں کہ خالص عربی، ترکی اور فارسی کے اُن الفاظ کو جواردو کے اندرا پنا دور گزار چکے خالص عربی، ترکی اور فارسی کے اُن الفاظ اُن کی جگہ لے چکے ہیں، دست بسر کردیا جائے۔امبید ہے کہ آپ اِس حکمتِ عملی سے اتفاق کریں گے۔میری رہنمائی ضرور کیجے۔

مجھے اندازہ ہوا ہے کہ تین شعراء: مجیدامجد، حفیظ جالندھری اورالیاس عشقی بڑے کمال کے لغت نواز (Wordsmith) ہیں۔ کوشش کروں گا کہ اِن کے پچھ اشعار (ہ اور ی کے علاوہ) بھی سند کے لیے پیش کرسکوں، اور نثر کی پچھاور کتب سے چندا سناد بھی۔ ویسے اِن دو پٹیوں (ہ اور ی) میں الفاظ ہیں ہی کتنے جو بیکا م کسی وسیع کینوس پر پھیلا یاجا سکے۔ بہر حال۔

یہ اطلاع بھی ملی کہ لغت بورڈ کے آئندہ اہداف میں دوجلدوں میں اِس عظیم لغت کی تلخیص سر فہرست ہے۔ تلخیص کے اِس کام کے جُوزہ ڈھب کی معلومات بھی اُنھوں نے میرے ساتھ بٹائیں۔ اِسی بابت کچھ عرض معروض کرنا چا ہتا ہوں۔ جس طرح عظیم اوکسفر ڈ لغت کا دوسراا ٹیریش تلخیص اورضائم، پہلے اٹیریشن کے مسلی مراحل کے ساتھ ساتھ چلتے رہے تھے اور اِسی وجہ سے یہ یکدانہ کام مکمل ہوا، اردوکا یہ عظیم لغت بھی اِسی تر تیب پر چلنا چا ہیے۔ میری رائے ہے کہ تلخیص کا کام تو چلتا رہے لیکن ساتھ میں دو/تین جلدی ضمیعے پر بھی کام شروع کردیا جائے۔ اِس ضمیعے میں وہ سب الفاظ، محاورات، ضربَ الامثال اور کہاوتیں جائے۔ اِس ضمیعے میں وہ سب الفاظ، محاورات، ضربَ الامثال اور کہاوتیں

(۱) يا تو إندراج نهيس هوسكا؛

(۲) اور وہ جن کے اِندراج میں کسی قتم کی غلطی در آئی ہے (جیسے شروع کی جلدوں میں صحت نامہ لگایا گیا ہے)؛

(۳) اور وہ جن کی اُسناد نہیں مل سکی تھیں اور اُٹھیں کسی معتبر لغت کے نرے حوالے کے ساتھ لکھ دیا گیا ہے؛

(۴) اور وہ جن کی درج کردہ اُسناد سے قدیم تر/ بہتر اُسناد بعد میں ہمدست ہوئیں؛

(۵)اوروه جونتے ہیں؛

(۲) اوروہ جوار دومیں تازہ وار دہوئے ہیں۔

مجھے امید ہے کہ بیکام بہت سرعت سے ہوجائے گا کیوں کہ اِس کے لیے آوا پہلے سے ہی تیار ہے اور لغت بورڈ کا کارگز ارعملہ اِس پر معمولی کام کا عادی بھی ہے۔ ویسے بھی، ریل کی پڑی بچھانا ایک کام ہے اور اِس پر ریل گاڑی چلانا دوسرا؛ اب جب کہ جان تو ڑمخت سے ریل کی بیپڑی بچھائی جا چکی ہے اور اِس پر سے تادم تحریر اِکیس ڈب گزر بھی چکے ہیں، اِن مزید دو تین ڈبوں کے بسہولت گزرجانے میں بھی اِن شاء اللہ کوئی مشکل نہیں ہوگی۔

اِس ضمن میں میرانپائلا اندازہ ہے کہ بیکام اگراہی کرلیا جائے تو اِس کی سائی ایک ایک ایک ایک ہوسکتی ایک ایک ہزارصفحات کی دویا زیادہ سے زیادہ تین جلدوں میں بآسانی ہوسکتی ہے۔ بیاندازہ اِس لیے بھی چست معلوم ہوتا ہے کہ طویل اُسنادتو صرف بھولے چوکے الفاظ ومحاورات وغیرہ کی ہی ہوں گی، اور آپ جانتے ہیں کہ ایسے الفاظ تعداد میں بہت زیادہ نہیں ہے؛ نئے الفاظ اور اُن کے مفاہیم ( meaning ) کی تو بعض اوقات صرف ایک ایک سندہی کافی ہوگی اور وہ بھی علی العموم ایسی جس تک رسائی عام ہے۔

ایک اور تجویزیہ ہے کہ اِنٹرنیٹ کے دنیا بھر میں'' حاضر ناظر'' ہونے کی وجہ سے نے الفاظ کے لیے چند معتبر اِنٹرنیٹ سائٹوں سے اَسناد لیے جانے کی روائی ، ہر جدید لغت کے لیے دورِ عاضر کی پکار بن گئی ہے؛ ظاہر ہے کہ اِس ضرورت سے
کلاں اردولغت بھی مشتثی نہیں ہے۔ ایسی چندسائٹوں کے بارے میں معلومات
بینا کارہ بھی عندالطلب فراہم کرسکتا ہے۔
یہ تجویز بھی ہے کہ کلاں اردولغت کی متذکَّرہ کا بالا جلدوں کا نام'' اردولغت

پیادیوس میں معمیمہ مع نے الفاظ [جلداوّل، جلد دوم، جلد سوم]" وغیرہ رکھا جائے۔ مہری دانسہ میں ضمیر کالا مار دولتہ ہیں کر رمثال کام کا کال صح ہیں ال جھی

میری دانست میں بیضمیمہ کلاں اردولغت کے بے مثال کام کا کامل صحت نامہ بھی ہوگا اور اِسے دورِ حاضر کی اردو زبان کی ضرور بات سے ہم آ ہنگ کرنے والا محبر دبھی۔اگر میے کام سلیقے سے ہوگیا تو اِن شاء اللہ میہ کلاں اردولغت کی تازہ کاری کا ضامن بن حائے گا۔ ☆

اِن خطوط سے طویل اقتباسات سے مقصد کلاں اردولغت کی پہلی اِشاعت کے اختتامی مراحل اور آگے کی وسیع تر منزلوں پر بات کرنا ہے۔ اب جب کہ آخری جلدز پر ترتیب ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اِس کام کے اوّ لین بنا کاروں سے بھی رجوع کیا جائے کہ وہ اِس کام کے آخر میں کیسی سحر کے انتظار میں تھے۔

- ا۔ کیبلی جلد کے'' تعارف' میں کھا ہے کہ:'' ......آخر میں ایک جلد تو محض ما خذاور مصنفین وغیرہ کی فہرستوں پر شتمل ہوگی۔'[۳]
- ۲۔ انیسویں جلد کے دیا ہے میں کھا ہے کہ: '' .....آخری لیعنی بائیسویں جلد پر ، جو فہرستِ اسناو محق لہ پر مشتمل ہوگی ، بیمنصوبہ إن شاء اللہ تکیل سے ہمکنار ہوجائے گا۔'' ۲۹۲
- سا۔ بیسویں جلد کے دیباہے میں لکھا ہے کہ: '' سسب بورڈ کے آئندہ منصوبوں میں لغت کے نظر ثانی اوراضا فہ شدہ ایڈیشن کی اِشاعت کے علاوہ مختلف علوم وفنون کی فرہنگوں اور لغت کے خضرایڈیشنوں کی اِشاعت بھی شامل ہے۔ لغت کے بنیادی منصوبے کی تجمیل کے بعد اِن یرکام کا آغاز کیا جائے گا۔'[۵]

۱۹۰ ایسویں جلد کے دیا ہے میں لکھا ہے کہ: ".....بائیسویں جلد پرکام جاری ہے،
اس میں فہرستِ اسادِ محق لہ اور اِشار یہ بھی شامل ہوگا۔ بائیس جلدوں پر مشتمل
زیر نظر لغت کے یک جلدی اور دوجلدی ایڈیشنوں کی تیاری کے اصول وضوالط
بھی زیر غور ہیں۔ اِن شاء اللہ اِن پر بھی جلد ہی کام کا آغاز کر دیا جائے گا۔ ایک
اور منصوب لغت کے ترمیم واضا فیشدہ ایڈیشن کی اِشاعت کا ہے۔" [۲]
معلوم ہوا کہ مسلسل غور وفکر اور مشاورت جاری ہے، اور یہ اوا قابلِ قدر ہے۔

اس اندون افتاس کے ابتدائی جملے لینی ''با کیسویں جلد پر کام جاری ہے، اِس میں فہرستِ اسادِمُوّلہ اور اشار یہ بھی شامل ہوگا ۔۔۔۔۔ متعلق اِس وقت، بصدا دب، چندگر ارشات کی جسارت، اِس درخواست کے ساتھ کی جائے گی کہ اگر وہ کسی قابل نظر آئیں تو، اِن پر غور ضرور فر مالیا جائے ۔ راقم کی رائے میں فہرستِ اسادِمُوّلہ اور اشار یہ وغیرہ لغت کا حصنہیں ہے۔ با کیسویں جلدکو تی کے زیاد فوری اندراج پرخم ہوجانا چاہیے۔ اگر چہ کلال اردو لغت کا جمیوالا اوکسفر ڈ DE پر بنایا گیا ہے تا ہم اگر کوئی بہتر چیز سامنے آجا ہے جو آسانی سے اپنائی بھی جاسکے تو اُس لغت کا ہیوالا اوکسفر ڈ DE پر بنایا گیا ہے تا ہم اگر کوئی بہتر چیز سامنے آجا کے جو آسانی سے اپنائی بھی جاسکے تو اُس این ان العوب کے لئے اپنانا چاہیے نہ کہ ہوکا انداء وض ہے کہ السنہ 'شرقیہ کے لغات میں اِشار بیاور کتا بیات کے لیاسسان العوب کے لئے ایش این اور اس کندی انداز میں ' فہاری ' کے عنوان سے ایڈسٹو کی اِشار میداوں میں مکمل ہوتا ہے جب کہ ' فہاری ' تین جلدوں پر پھیلی ہوئی ہے۔ یوں اِس لغت کی اُشارہ جلدیں ہیں۔ میں ۔ میں کے پائی جہرہ کال اردو لغت اِتنا پھیلا ہوا ہے کہ اِس کے پائی جہرہ کہ ایک وئی ہے۔ یوں اِس لغت کی اُشارہ جلدیں ہیں۔ کلال اردو لغت اِتنا پھیلا ہوا ہے کہ اِس کے پائی جہرہ کہ اُنہ مین میں جہارات وغیرہ ) کا ایک جلد میں ساؤ ہمشکل ہو پائے گا۔ بہت مناسب ہے کہ ہا کیسویں جلد کمل ہونے کے بعد اہتدائی طور پر '' کتا بیات' کے نام سے ایک فہرستِ ما خذا لگ شائع کی جائے۔ اماکن اور شخصیات وغیرہ کا اس کے باتھ ہیں سکتا ہے۔

یہ اگلا کام ہے کہ ہر ہر ماخذ کے ذیل میں یہ معلومات دی جائیں کہ اِس سے کون کون ہی سندلغتِ مذکور کی کون کون سندلغتِ مذکور کی کون کون ہی جلد میں کہاں کہاں واقع ہے۔ خلا ہر ہے کہ بیکام آسان نہیں اور نہ اِس کا جلد مکمل ہوناممکن لیکن بیکام بھی بہر حال کرنا ہی ہوگا۔

ابآیئے کلاں اردولغت کی تلخیص اور شمیموں کی طرف۔

صنیموں کے سلسے میں راقم کا نقطہ نظریہ ہے اِن کا ایجنڈ ایک نکاتی ہونا چاہیے، یعنی کوئی سند ملے یا نہ ملے،

اِن کے اندر پچھلے سو، سواسوسال میں شالع ہونے والی تمام اہم اردولغات میں ملنے والے سارے الفاظ ، محاورات،
روزمروں ، کہاوتوں ، ضربَ الامثال اور جملوں وغیرہ کا اندراج بہر حال ہونا چاہیے۔ زبان میں پچھلے پچاس سال
(یعنی جب بیکام شروع ہوا تھا) میں آنے والی تبدیلیوں کا اظہار بھی لغت سے ہونا ضروری ہے۔ سر دست یہ کیا
جاسکتا ہے کہ چھوٹ جانے والے الفاظ کا اندراج ، فروگز اشوں کی درتی اور عموی ''اصلاحِ احوال'' کے ساتھ ساتھ مقدراہلی علم مثلُ رشید حسن خاں اور شمس (اس ضمن میں ''اردونامہ' میں شالع ہونے والی تقیدات کے ساتھ ساتھ مقدراہلی علم مثلُ رشید حسن خاں اور شمس الرحمٰ نفاروتی وغیرہ کے اِس لغت پر علی محاکموں کا ایک تفصیلی دورہ بھی کرلیا جائے ) گزشتہ دو تین سالوں میں منتخب الرحمٰ نفاروتی وغیرہ کے اِس لغت پر علی استعال شدہ سے الفاظ کی ایک ڈھلی تو ھالی سی فہرست بنالی جائے اور یہ الفاظ اِس ضمیعے میں شامل کردیے جا نمیں۔ اگراییا کرلیا گیا تو پہلغت قدیم اور جدید یہ نہیں بلکہ قدیم ترین اور جدید ترین الفاظ کا جامع ہوجائے گا۔ اِس کام کو سہولت کے ساتھ کمل کرنے میں سیر تنیب اختیار کی جاسمتی ہے کہوائے ۔

اس مورت کے کہیں ایسا کرنا ضرور کی ہوجائے ، اِن نظر دخیل الفاظ کی صرف ایک ایک سند کی جائے ، یعنی بس وہی جوسا منے آجائے۔ انقدیم اور تاریخیت وغیرہ کے اُلی جائے ۔ یعنی بس خوالے کے ایس منے آجائے۔ انقدیم اور تاریخیت وغیرہ کے اُلی ایس خوالے ۔

صنمیموں کے اِس کام کے متوازی، کلاں اردولغت کو کمپیوٹر پر فراہم کرنے ( یعنی می ڈی پر مہیا کرنے ) اور اِس کا اِنٹرنیٹ ایڈیشن ویب پر شاکع کرنے کا پر اجیکٹ شروع کر دیا جائے۔ یہی بہترین وقت ہے اِن دونوں کا موں کو کرنے کا۔اوکسفر ڈ NED نے تو سافٹ کا پی اور اِنٹرنیٹ ورژن بہت پہلے سے فراہم کر دیا ہوا ہے۔ کلاں اردولغت کا اِس سمت میں بڑھا وا اوکسفر ڈ کی نری تقلید میں نہیں بلکہ دور چدید کے علمی تقاضوں کو ہاں کہتے ہوئے ہونا جا ہے۔

اور، ساتھ ہی اردوقا موں الامثال (Corpus) پر کام کی بہم اللہ بھی کردی جائے۔ کین اِسے بہر حال یک جلدی ہونا چا ہے اور جم زیادہ سے زیادہ اوکسفر ڈایڈوانسڈ لرنرز جتنا، اور قیمت عوام کی قوت خرید کے اندر۔ بیضرور ہے کہ اردو پر اِس جہت میں کہیں کہیں کہیں کام ہو بھی رہا ہے [2] کیکن ظاہر ہے کہ تعداد میں لغت بور ڈجتنی اُسناد کسی کے پاس نہیں ہیں جن سے لفظ کے استعال کے ذائعے اور چٹ پٹے بن کا تنوع، اردو کی کلاسی وابیت سے لے کر دورِ حاضر کی شینی اور ہوائی دیدہ اردو تک، کہیں یک جامل سکتا ہو۔ یہی وہ جڑفیل ہے اور کلاں اردولغت کی ایک ہو کی بنیاد پر الفاظ محاورات، روز مرے، کہاوتوں، ضربَ الامثال، تلمیحات اور جملوں وغیرہ کے مختلف مفاہیم کی از سرکی بنیاد پر الفاظ محاورات، روز مرے، کہاوتوں، ضربَ الامثال، تاکہ کا کام ہوگا۔ صرف ایسا قاموں الامثال ہی زبان کی تازہ (Contemporary/ Present-day) نظائر بنانے کا کام ہوگا۔ صرف ایسا قاموں الامثال ہی زبان کی

تازگی اور زندگی کا ضامن ہے۔ اِس سلسلے میں بنت، ڈھب، ڈھچر، وضع قطع، فارمیٹ، ہیولا، جوبھی کہہ لیجی، کے لیے رہنما (Collins COBUILD کو بنایا جانا چا ہیے نہ کہ الدو کا کلا سیکی ادب اور طوامیرِ شعرایک بار پھر سے ٹائپ کردینا؛ اِن نظائر کے لیے''مہذب اللغات'' کے ساتھ ساتھ تھوڑی ہی مددمقدرہ تو می زبان کے'' درسی اردولغت' ہے بھی مل سکتی ہے۔

زندہ زبان میں الفاظ کی آوک جاوک بالکل ویسے گی رہتی ہے جیسے دنیا میں انسانوں کا آنا اور جانا برابرلگا ہوا ہے۔کلاں اردولغت کے پہلے ایڈیشن پر کام شروع کرنے والے بیشتر لوگ آج دنیا میں نہیں ہیں۔ دوسری اور تیسری نسل کے ہاتھوں یہ ایڈیشن مکمل ہور ہاہے۔کل کی زبان یوں سے ووں ہوگئ ہے اور تحریر وتقریر کا ایک بالکل نیاروپ سامنے آرہا ہے۔کل کی اردوزبان عربی اورفارس کے منتہوں اور کہی ومہی کی جولان گاہ تھی، آج فرنکیت آبی کا سورج نسف النہاریر ہے۔ دیکھا جائے تو پہلے ایڈیشن کا مکمل ہونا اور ایک مزید، وسیع ترکا م کا آغاز اِ کھے ہی ہور ہاہے:

اب کچھ باتیں اکیسویں جلد سے متعلق ہوجائیں۔ پہلی بات جومیں نے اِس میں دیکھی ، آزادظم سے اِستناد کا آغاز ہے۔ بیاچھی بات ہے۔ نثری نظم خالصتًا الگ مضمون ہے؛ اِس سے اگر سندلی جائے گی تو نثر ہی کی لی جائے گی نہ کنظم کی۔

دوسری نئی بات میہ ہے کہ کلال اردولغت کے لیے عالمی معیاری کتاب نمبر (ISBN) بھی حاصل کیا گیا ہے۔ عرض (اگرچہ میکام بہت پہلے ہونا چاہیے تھا) لیکن اِس کا اندراج ''عالمی سلسلۂ ثارِ کتب' کے الفاظ میں کیا گیا ہے۔ عرض ہے کہ صرف ایک آ دھ کے علاوہ سارے ہی اِشاعتی ادارے جو مین نمبرا پنی کتب کے لیے لیتے ہیں، اِسے ''عالمی معیاری کتاب نمبر'' کھتے ہیں۔ اور اِس کا یہی ترجمہ مناسب بھی معلوم ہوتا ہے۔

گل ایک جگه پر اَسناد کے إطاء کا مکراہ نہ ہونا دیکھنے میں آتا ہے۔ اگر سند میں إطاء نادرست ہے تو '' کذا' الزمًا لکھا جانا چا ہے ورنہ اِسے درست کر کے لکھنا چا ہے۔ ایسا کیا بھی گیا ہے لیکن کچھ جگه پرنہیں ہوسکا مثلًا ''موقعہ' (ص-۲۷) اور'' مجپر'' (ص-۲۷) ۔'' جد ہر'' کے بجائے'' جدھ'' درست إطاء ہے (ص-۲۷۲) ۔ لِللّٰه المحمد کھنا غلط ہے (ص-۲۷۳)؛ درست إطاء لِلّٰه المحمد ہے۔ لفظ الملّٰه کے لیے دو آل اورا کی آصفہ میں اُما اِللّٰه المحمد ہے۔ لفظ الملّٰه کے لیے دو آل اورا کی آصفہ میں ہیں آتا۔ کچھالی جگہوں پر اُسنا دورج نہیں کی گئی ہیں جہاں کے لیے سند تھوڑی کوشش سے مل سکتی تھی مثلٌ ''وہ وہ وقت آگیا ہے' (ص-۲۰۳)۔ ایسے ہی اِکّا وُکّا اِشْتَقا تی معلومات نامکمل ہیں۔

## حواشي

Works on Urdu Corpora - A Cursory View:

- 1. Pre-Computer work on Urdu Corpus: Urdu Dictionary (On Historical Principles); 300,000 words; first 16 of the proposed 22 volumes were printed with primitive technology and change towards computer-entered data came with the 17th volume.
- 2. Work on Urdu Corpus in Foreign Countries
  - 2.1 The EMILLE/CIIL Corpus (2003): The EMILLE/CIIL Corpus (2003) was constructed as a collaborative venture between the EMILLE project (Enabling Minority Language Engineering), Lancaster University, UK, & the Central Institute of Indian Languages (CIIL), Mysore, India.
  - 2.2 Martynyuk (2003): Based on 4,40,000 words, Martynuk examines statistical lexical distribution in electronic media speech. Tools for comparison of lexical data were developed to compile frequency lists for Urdu and Hindi.
  - 2.3 Kashif and Beker (2004): Plan to make available Urdu corpus of written text to the natural language processing community. The Urdu text is stored in the Unicode character set.
- 3. Computer-based work on Urdu Corpus in Pakistan
  - 3.1 CRULP Corpus (2005): CRULP developed the following applications:
  - o Urdu spell checker
  - o Prototype Hindi to Urdu transliteration engine

- o Prototype Urdu Naskh and Nastaliq optical character recognition system
- o Prototype Urdu speech recognition system
- o Urdu morphological parser
- o Urdu Corpus
- o Urdu Lexicon
- o English to Urdu machine translation system, etc
- 3.2 Center of Excellence for Urdu Informatics (2006): Plans to develop an Urdu Database (UDB) which will be basically such a collection of Urdu texts, of the past and the present, sources of written and media text, serve for a secure and permanent "Run-Time Online Urdu Evolution Analysis."



# سرائيكى اصطلاحات-نظرى مباحث اورمملى صورتحال

واكثراسكم انصاري\*

### Abstract:

Some of the modern linguistics suggest that all languages are equal in so far as their natural potential for development is concerned. Hence, no language is inferior to any other language in the world. But languages do progress and flourish to meet the demands of day to day life. Siraiki, as one of the oldest languages spoken in this part of the world, has rich literature or a vast vocabulary, but its progress along the line of modern sciences and their terminologies has been rather slow. In this article, some basic principles for term-making have been laid down and followed in the proposed Siraiki terms relating to arts, literature, languages, grammar and some of the modern, concepts. A suffix to substitute the 'ology' or 'logy' has been suggested to be used in Siraiki. Most of the terms have been derived from classical Siraiki language & literature.

اج کل دے زبان شناسال دی رائے ہے جو ھک توں زیادہ زبانال دا جائزن، ذہانت وج اضافے دا باعث ہوندے ۔ انہال دااے وی آگئن ہے جو ہک زبان دی تجھ بئ زبان دے جھن وج ضرور کم آندی ہے ۔ اِیہا وجہ ہے کہ جو گجھ زبانال دی تھوڑی بہول تجھ، زبانال دے تقابلی مطالع Comparitive Study of اوجہ ہے کہ جو گجھ زبانال دی تھوڑی بہول تجھ، زبانال دے تقابلی مطالع Language) اور وق پیدا کر ڈیندی اے ۔ زبانال دی این لانویں سانویں پڑھائی دے دوران پک جاتے اے بحث کیتی گئی ہے، جوکوئی زبان، دنیا دی کہیں بئ زبان کوگوں گھٹ بنیں ہوندی، زبانال دے بولن والے ترقی یافتہ کی سلدن، تے بظاہر ہُنال دے حوالے نال اسال اُنہال دیال زبان کووی تی یافتہ کی بات کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی زبان کوئی اندرونی خامی یا کوتا ہی نیس، بلکہ اُوندی وجہ صرف اے ہے جو اُول زبان وچو لوئوں تال وی تولن دیان دے بولن کالی کوئی زبان وچو لوئوں تی کئی ، جبڑے ڈیہا ڈے انہال کول کوڑ پوتی، اوہ اپنی زبان وچو لوئو ی اُلیال کول زبان وی تولن وی تولن تولی کی تولن تولی کی تال کول کوئی تعداد ضرورت دے تحت وضع کیا افتاظ کے اُلیال کول وڈی تعداد ضرورت دے تحت وضع کیتے گئے الفاظ تے مشتمل ہے۔

فنی ماعلمی اصطلاحات کہیں زبان داا ہم حصہ ہوند ن۔ إنهال کوں اہل فن ای ایجاد کریندن تے اہل فن ای رواج ڈے کے زبان داحصہ بنٹریندن پیعض اوقات ادارے باعلمی گروہ وی اصطلاحات ضع کرن دا کم کریندن پ لیکن نوبان اصطلاحات وضع کرن دے سلسلہ وچ سب توں وڑااعتر اض اے کہتا و بندے جوشئیں ، زبان داتاں مک خود کارنظام ہے، ایندے وچ الفاظ دا وادھا جان بُجھ کے نیں کیتا و نجسگیندا، یعنی اے بک فطری تے اِرتقائی عمل ہے، جیکوں قدرتی طورتے اگوں ودھنا جاہیدے، لیکن گزشتہ مک صدی وچ اُردو، انگریزی تے چینی زبان دے شعوری ارتقاء نے ثابت کر ڈتنے جوارتقاء دے مل گول شعوری طورتے تیز وی کینا و بجسگیندے! حدید فاری زبان مک منفر د زبان ہے، حبند ہے وچ علمی اصطلاحات شعوری طور تے وضع کر کے اُنہاں کوں زبان دا حصہ بنڑایا ویندے۔ سرائیکی مک بہوں قدیم زبان ہے، کین اینداارتقائی عمل مک عرصے تُوں جمودتے تعطل داشکارہے، سرائیکی شاعری تُو ن تھوڑی دیر کینے قطع نظر کریندے ہوئیں ،خودسرائیکی زبان دی گالھ کرّ وں تاں اِیہوآ کھڑاں بوندے جو سرائیکی زبان وچ پچھلےسوسال وچ بے ثارتغیرات پیداتھین کچھ تبدیلیاں تاں پچھلے جالہی پنجھاہ سال دی گالھ ان لیکن انہاں تبدیلیاں دا کوئی تح بری ریکارڈ ، ماعلمی تجزیہ یا مطالعہ موجود کوئے نیں ، ہزرگنسل دیےلوک اتفاق کریسن جو پچپلی اُدهی صدی ء چ بول چال دی سرائیکی (SPOKEN SERAIKI) وچ بهوں تبدیلیاں آئین۔ کتنے ہی لفظ ھُن جیہڑ ہے مثلاً میں بلتے ویلے اپنے وڑیاں کولوں سُنز داھم ۔ برأج اوالفاظ نہ کتھا ئیں ککھیندن نہ کتھا کمیں ٹیڑ بندن۔ول اے ہے جو پچھلے سوسواسال ءِ چ اردو،انگریزی تے بیاں ہمسابیز باناں دے ثقافتی اثرات نے وی بہوں حد تک سرائیکی دے ذخیر والفاظ تے اثر کیتے ، نے کہیں حد تک سرائیکی جملے دی ساخت کوں وی متاثر کیتے لیکن اِس گالھ تُوں وی انکار نی کرنا جا ہیدا جوجد پدسرائیکی ادب تے لسانی شعور نے جدید تے ہمعصر زباناں تُو ں کافی اثرات قبول کیون ، جدیدسرائیکی وچ علمی اصطلاحات دا مسّلہ خاصا اہم ہے۔ جدیداُر دونثر وچ علمی اصطلاحات زیادہ تر عربی تے فارسی توں گیڈ ہے گین۔سرائیکی نثر وی انہاں اصطلاحات کولوں کم گھن سگدی ہے، تے پیج اے ھے جواج وی علمی یا تنقیدی سرائیکی نثر وچ زیادہ تر اُردووچ ورتیجن والیاں اصطلاحات ای ورتیندیاں بین، پرسرائیکی زبان دے اُسرن تے نِسر ن کیتے ضروری ہے جواے زبان آپنی اندرونی طاقت کوں دریافت کرے۔تے آییز امکانات کول دُنیاتے ظاہر کرے،ایں کم کینے ضروری ھے جوسرائیکی وچ اصطلاحات وضع تھیون ؛ جیہ و بال سرائیکی زبان دے مزاج تے اوندے پس منظری کلچرنال الامیل رکھیندیاں ہونون ۔ ہیں سلسلے وچ میڈی اے کوشش شایدایں ضرورت کوں کہیں حد تک پورا کر سگے۔اصطلاحات سازی دے ایں کم اچ میں

انگریزی نے اُردوز باناں توں بہوں استفادہ کیتے۔ سرائیکی کوں علمی نے ادبی اعتبار نال خود کفیل تھیون کیتے جیہوا کم تحقیلی مکے صدی اِج کرنا چاہیدا ہئی اوہ من تک نی تھیا۔ اردوعر بی نے فارسی اصطلاحات گوں قبول کر کے اپنی بولی وچ رچاونا، وی کوئی غلط کم نیں لیکن اگرز بان دے اپنے مزاج نے اوند ہے جیئیس دی رہنمائی وج زبان وج وادھا کیتا و نجے تاں اے وی کہیں طرحاں نال غلط نیس تھی سگدا۔ زباناں قدرت دی دین بھن ، خداوند تعالی دی قدرت دیاں نشانیاں (آیات) بھن ، انہاں نے غور وفکر ، انہاں دی مزاج شناسی نے اِنہاں دی انفرادی خصوصیات کوں سمجھن دی کوشش قدرت داعین منشا ونظر آندے۔

### اصطلاحات سازى داهك ببيادي أصول

- (۱) مغربی انداز بیان وچ آگھیا و بندے جو ہرزبان داھِک انفرادی مزاج ، اُوندی ھِک رُوح ، تے اُونداھِک جنیکس ہوندے۔ اِس لفظ توں مراد غالبًا ہرزبان دااپنا خاص مزاج ، اُوندی توت بخلیق تے اُوندی صلاحیت کار ھے۔ آگھیا و بندے جو اصطلاحات ، زبان دے اِس بنیادی مزاج تے اوندے فطری جو ہر نال ہم آہنگ ہونوڑی چا ہیدے ہون ۔ چنا نچ اِس کم کیتے بُنیا دی رہنما کہیں زبان شناس دا ذوق و و جدان ہی تھی سگدے۔ لیکن اِس ذوق و و جدان ہُوں فوری طور تے علمی مددوی درکار ہوندی ھے۔ تا کہ ذوق و و جدان علمی معیاراں تے پورا اُر سگے۔ اِس کتا ہے وچ تُہا کوں جیہڑھیاں تے دِتنیاں اصطلاحات نظر آسِن ، اُنہاں دے اِنتیاں دی گھڑت عِی ، اِنہاں دُو ہاں چیزاں دی کار فرمائی رہی ھے!
- (۲) ڈوجھی گالھ اے ھے جواصطلاح اگر زبان دے وَرتبیٰدے ذخیر ہُ الفاظ وِ پّوں پُخی و نج تاں سب تُوں وَ دھ ھے، ایندے نال زبان کوں معنوی وسعت وی حاصل تھیندی ھے تے اصطلاح سازی دامقصدوی حل تھیندے۔
- (۳) اگرورتارے دیالفاظ کہیں خاص منہوم یا تصوّر واسطے کم نہ ڈیون تاں وَل زبان دے کلا سیکی ذخیرے دی
  طرف رجوع کرنا چا ہیدے۔ ابندے وج وی الفاظ دیاں ڈوقِسماں سامنے آندِ ن، بک تاں اوالفاظ
  جیہڑے متروک تاں نیں، پر رائج الوقت زبان دے دائرے تُوں ذرابا ہر حِسن ۔ خاص مفاہیم تے معنیاں
  دی تشریح دے نال اِنہاں الفاظ دی تجدید کیتی و نج سگیندی ھے۔ ڈو جھے اوالفاظ جیہڑے بالکل متروک
  حین، لیکن اگر اصطلاحات دے طور تے استعال تھی سگدے ہونون تاں انہاں کولوں کم گھدا و نج
  سگیندے۔

(۴) چوتھاتے آخری ذریعہ، الفاظ تے اصطلاحات دی ایجاد ہے، جیندی بُنیاد زیادہ تر ایجاد کرن والے دی ذہانت، ذوق، علم اتے مطالعے دی وسعت تے ہے، سب تُوں وڈی گالھ اے ہے جوزبان دے مزاج نال گہری شناسائی ہونوڑیں چاہیدی ہے۔ایں کم کینے صرف ھک زبان ہی کافی نیں، بلکہ گئ زباناں دی واقفیت ضروری ہے۔

اصطلاحات تے الفاظ دی ایجاد واختر اع دا بنیادی اصول اے ہونو نال چاہید ہے جو اے الفاظ بولن وج آسان ہونو ناں ہوا ہید ہے جو اے الفاظ بولن وج آسان ہونو ن، زبان تے آسانی نال چڑھ سگن ، بولن تے سنن وچ اچھے لگن ، مجموعی طور تے خوش روپ تے خوش آواز ہوون کیکن یا در گھن والی گالھ ھک اے وی ھے جو الفاظ وچ روانی بولن نال آندی ھے۔اردو، عربی، فارسی تے انگریزی دے کتنے ہی الفاظ تے ترکیباں ایسیاں ہون جیڑھیاں ایس معیارتے پوریاں نیس اُتر دیاں ،کین بول چال دا حصہ بن کے روان تھی گین ،سب تُوں وڈی گالھ اے ھے جو نویں الفاظ تے اصطلاحات اِیہوں جئیں ہوں وزی حصہ نظر آنون۔

### هک وضاحت:علوم دے'لاحق''کیتے نویں لفظ دی اختراع دی ضرورت

علوم (Sciences) در اصطلاحی نانواں در سلسلہ دیج اے گالی معلوم ہے، جومغربی (انگریزی) اصطلاحات در آخر وی logy و logy الفظ استعال کیتا ویند ہے، جیڑھا یونانی الاصل ہے تے جیند امفہوم باقاعدہ علم داھے۔ مثلاً (Theology, Sociology, Psychology) وغیرہ ۔ اے لاحقہ یونانی الفاظ باقاعدہ علم داھے۔ مثلاً LOGOS کولوں ماخوذ ہے، تے ایند مے معنی علم ہی جس ۔ اردو و ی ایں مقصد کیتے ''یات' دا لاحقہ در تیاو بند ہے، مثلاً معاشیات، نفسیات، اقبالیات، ماحولیات وغیرہ ۔ سرائیکی و ی حالی تیکن صرف مک لفظ تجویز کیتا گئے ۔ جیڑھا سکیں قیس فریدی دی اختراع ہے۔ (چند سرائیکی اصطلاحات و متر ادفات) چونکہ قیس فریدی دے کہتا گئے ۔ جیڑھا سکیں قیس فریدی دی اختراع ہے۔ (چند سرائیکی اصطلاحات و متر ادفات) چونکہ قیس فریدی دے کہتا گئے ۔ جیڑھا ان اور کیتے انہاں داسا منے ہو و نا ضروری ھئی ۔ بہر حال، انہاں یونکہ قیس فریدی نال کم ٹوں اولیت حاصل ہے، بیس کیتے انہاں داسا منے ہو و ناضروری ھئی۔ بولی بھوم یعنی علم لسان ۔ غرض ہر لفظ دے نال می موجود ہیں گئی جاء تے ضرور قابلی داد ہے ۔ لیکن میں کوشش دے باوجود بالکل نیس سمجھ سکیا جو ایں لفظ دا ماخذ کیا تھی سگد ے۔ یا اے کیڑے نے لفظ توں مشتق ہے، اے لفظ دی بادی کی موجود ہے، حیث دیمین، ملک یا ارض وطن دے جس ، اے لفظ در ماخذ کیا تھی سگد ے۔ یا اے کیڑے ن مین، ملک یا ارض وطن دے جس ، اے لفظ در موجود ہیں دیجہ جو بندی علی خورود ہے موبید مے معنی زمین، ملک یا ارض وطن دے جس ، اے

اصل ءِ چ سنسکرتی لفظ ھے، ہیں کیتے ایندالسانی رِشتہ فارسی دے لفظ' مرز بوم' نال وی واضح ہے، حیندے معنی کہیں دی جائے پیدائش تے وطن دے ہوند ن ممکن ھے سئیں قیس فریدی دے کول ایندی کوئی لسانی وجہ موجود ہووے، لیکن میڈے خیال ءِ چ ایں لاحقے دی بنیاد کہیں مصدریا اُوندی فعلی حالت تے ہونو نیس چاہیدی ھے۔ چنانچہ میں سرائیکی دے قدیم ترین مصادرتے اُنہاں دی فعلی حالت دے تجزیئے دے بعد جیمڑھے نتیج تے پہنچیاں ، اوا ہے :

سرائیکی وچ'' جاننا''مصدر دے کیتے جانن۔ یا جانژن دامصدر موجود ھے۔ اِس لفظ دے ورتارے دے گئی صورتاں اے چن

اول نے جانزیا: (اردورجمه) اُس نے سمجھا۔

اول نے جاتا: (اردوتر جمه)اس نے سمجھا۔

میں جاتے جوتساں ہو ہے: (اردوتر جمہ) میں نے سمجھا کہآ ہے ہیں۔

جانژنجھن ۔جانژدیں بُجھدیں ۔معروف ورتارے ھن ۔

جانژوں۔(جانو)۔جانژن والا واقف کار۔

ایں مصدر کولوں میں پک عاصل مصدر وضع کیتے جانوتا (جانتا) کیند نے معنے اے ۔۔۔۔ کیتے ونج سگیند ن بیجھ ہُو جھ فیم و فراست ۔ تے شعور Consciousness ۔ چنانچہ اِتھوں میں '' آپ جانتا'' یعنی خود آگی و جسم اسلیند ن بیجھ ہُو جھ فیم و فراست ۔ تے شعور Self-Consciousness وی جے ۔ ایں اصلی مصدر دی کہ فعلی صورت آگی و وقع کیتے ۔ ایں اصلی مصدر دی کہ فعلی صورت (Verb-Form) عام ورتارے وج وی ہے ۔ مثلاً آگھیا و بندے جو''اوا نے ساری گالھ جاتی وڈے' اے Expression قصباتی ضرور ہے ۔ لیکن چونکہ اصل مصدر توں ماخوذ ہے تے جانون (جانن) و سے جے ترین معنے وُبیندے ۔ چنانچہ ایں لفظ دے سارے اشتقا قات کوں سامنے رکھ کے میں علم دے معنیاں وج تے ہوئی دیات' دی جاء تے'' جائی ' دالفظ اختیار کیتے ، جیند ہے وج چو past-participle وامنہوم موجود ہے، لین '' یات' دی جاء تے'' جائی '' دالفظ اختیار کیتے ، جیند ہے وج past-participle وامنہوم موجود ہے، لین اللہ فوجھ کے میں سگد ہے ۔ مثلاً بولی جاتی ، علی اس سے آواز ان توں مرکب ) تے آسانی نال ڈو جھے الفاظ داحصہ بن سگد ہے ۔ مثلاً بولی جاتی ، علی اس سے آدم جاتی ، بشریات والحلم ۔ یعنی والے علی الفاظ داحصہ بن سگد ہے ۔ مثلاً بولی جاتی ، علی اس سے آدم جاتی ، بشریات والحلم ۔ یعنی جوالے جرحال عی جانون (جانن) مجھن تے شعور و آگی دے معنے ڈیندے ، تے ''علم' دے مفہوم کوں بھر پور انداز ء ج بیان جانون (جانن) مجھن تے شعور و آگی دے معنے ڈیندے ، تے ''علم' دے مفہوم کوں بھر پور انداز ء ج بیان جانون (جانن) مجھن تے شعور و آگی دے معنے ڈیندے ، تے ''علم' دے مفہوم کوں بھر پور انداز ء ج بیان

کریندے۔ ایندے کولوں بے صفاقی لفظ وی بنزائے ونج سگیندن۔اسمِ فاعل بنانون کیتے'' جان' وا لاحقہ استعال تھی سگدے۔جینویں بولی جان،وغیرہ۔

# هِك بنُ وضاحت: فارس ياعر بي تے سرائيكى الفاظ داجور

اہلِ علم ایں گالھ توں واقف ہون جواردوزبان وچ فارس نے خالص اردویا ہندی دے الفاظ کوں اضافت (زیر) دے نال بیں ملایا و نج سگیندا۔ مثلاً اسّاں کہیں صورت وی سڑک کشادہ، آم شیریں، گلی تنگ استعال نی کرسگدے۔ جعفر زلمی نے مزاجیہ انداز ءِ جی اِیہو جیاں تراکیب ضرور وضع کیتیاں ہمن ، مثلاً ع۔ ''وہ پاجامہء چوڑیوں داراؤ'۔ وغیرہ لیکن اردووچ اے صورت رائح نہ تھی گلی، جد کہ سرائیکی زبان دے مزاج ءِ جی اِیندی پوری پوری گنجائش موجود ھے، بلکہ اِیں طرحاں دے تراکیب ورتاوے وجی وی سورت چنا نچہ میں فارس نے سرائیکی الفاظ کوں کھا نمیں کہتا گئے۔ جو اکثر صورتاں ءِ جی ایندا حاصل خوش صورت نے مطبوع نظر آئدے۔ مثلاً فنونِ لطیفہ کے Fine Arts د نونِ لطیفہ کے Fine Arts د نونِ لطیفہ کے Fine کے متبادل وی فراہم کیتے گین ) لیکن اِیں طرحاں دیاں متبادل وی فراہم کیتے گین ) لیکن اِیں طرحاں دیاں صورتاں خال فال خال بھی بہوں گھٹ ہوں۔

### إرتقائيمل دى تلافى تخليقى بلانگ (جست)

اونویں تاں نظام کا ئنات ءِ چی اِرتقائی حرکت دے اصولاں کوں جاری وساری تسلیم کیتا گئے، تے ارتقاء دا عمل اکثر مظاہر فطرت ءِ چی واضح طورتے نظر وی آندے کیکن بعض اوقات اگر فطرت دی بعض دائریاں وِ چی ارتقاء داعمل رُک ویندے، تاں فطرت اِیں جمود یا تعطل دی تلافی بلانگ (جست) بھرکے کریندی ھے، بقول خواجہ فرید علیہ الرحمة :

تقل مارو دا سارا پنیرًا تھیسیم هِک بلانگ

چنانچہ انسان داشعور تے ارادی عمل بعضے ویلے، ارتقائی عمل دی کمی کوں پورا پیا کریندا ہوندے، اِنہاں اصطلاحات تے مُتر ادفات) وَٹاندریاں) دے بارے وج بیا تاں میں گجھ نیں آ ہدھا، صرف اتنی عرض کرنا چاہساں، جوہوسگدے، جوگذرے سوسال دے دوران سرائیکی زبان خصوصاً نثر تے طاری جمود دی کجھ تلافی تھی سگے۔

### رسم الخط دامسئله

سوائے جرمن زبان دے رسم الخط دے، وُ نیادی کہیں زبان دے رسم الخط کوں کامل یا کھمل قرار نیں وُ تا گیا۔

بعض ماہر ین زبان (مثلاً وُ لوڈ کرسٹل) دا خیال ہے جو دنیا دی ہر زبان دا رسم الخط اُوندی ''گفتاری زبان' (Spoken Language) دی' دُنقل' ہوندے۔ مراداے ہے جو زباناں آپی بول چال دی شکل دے وج دراصل آوازاں دا بِک سلسلہ ہوندن ، انہاں آوازاں کوں الفاظ وچ تقسیم کیتا ویندے، پر آپی قدر تی تے قدیمی شکل دراصل آوازاں دا بِک سلسلہ ہوندن ، تخریری صورت عِ جی آنون نال بہوں ساریاں آوازاں یا تاں ضائع تھی ویخ زباناں ، آوازاں دا مجموعہ بی ہوندن ۔ تخریری صورت عِ جی آنون نال بہوں ساریاں آوازاں یا تاں ضائع تھی ویندن یا اُنہاں دی شکل بدل ویندی ہے۔ اِ یہا وجہ ہے جو سب زباناں دے رسم الخط دیاں قدیم شکلاں وُ یکھوتاں ویندی ہو جو ای دے مانوس لفظاں دی پرانی شکل کیا ہئی تے ای کیا ہے۔ فاری ، انگریزی کولوں زیادہ قدیم زبان ہے ،اوندے رسم الخط داار تقاءوی کئی ادوار ، توں گزرے ، تے اُوں نے خط مینی توں گھن کے موجودہ رسم الخط وی ایہو جھاں نیں جیڑ صااوندیاں ساریاں آوازاں گوں بیان کر سگے۔ جننے رسوم الخط اِ بی وقت وُ نیاع جی وَ رسم الخط وی ایہو جھاں نیں جیڑ صااوندیاں ساریاں آوازاں گوں بیان کر سگے۔ جننے رسوم الخط اِ بی وقت وُ نیاع جی وَ رسم الخط وی ایہو جھاں نیں جیڑ صااوندیاں ساریاں آوازاں گوں بیان کر سگے۔ جننے رسوم الخط اِ بی وقت وُ نیاع جی وَ رسم الخط وی ایہو جھاں نیں جیڑ صااوندیاں ساریاں آوازاں گوں بیان کر سگے۔ جننے رسوم الخط اِ بی وقت وُ نیاع جی وَ رسم النا ہو کہیں نہاں دے ساری صوتی دائرے تے محیط کو کے وَ رسم النا ہو کہیں نہ کہیں صورت عِ جی ناقص ہوں ، یعنی آپی زبان دے ساری صوتی دائرے تے محیط کو کے ناوس کے ناوس کو کی اور کی کی دور کی دیں اور کہیں نہ کہیں وہ کہیں دور کی دور کی دور کی دیں دی ساری صوتی دائرے تے محیط کو کی دور کی دور کی دور کی دور کیاں دے ساری صوتی دائرے تے محیط کو کے ناوس کی دور کی دور کی دور کو کی دور کی دی دور کی دور کیا کی دور کیا کی دور کی دور کی دی دور کیا کو کی دور کیا کی دور کی دور کیا کی دور کی دی دور کیا کی دور کیا کے دور کیا کی کو کی دور کیا کی دور کیا کی دور کیا کی دور کیور کی دور کیا کی دور کیا کی کو کی دور کیا کی کی دور کیا کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کیا کی دور کی دور کی دور کی دور کیا کی دور کیا کی دور کی دور کیا کی دور ک

قدیم ملتانی (سرائیکی زبان داقد یم ترین نان اِیهو سے) دافد یم ترین رسم الخط کیا ہئی، اِیندے بارے و ج گھھ وی نیس اکھیا و نج سگیندا۔ بہر حال، اردو، دی طرحان اے وی فارس حروف و چ لکھی ویندی پئی ہے، موجودہ حالت و چ وی کئی وٹاندرے (Variations) موجود چن ، جنہاں دیاں بعض صورتان نال کجھ اختلاف وی کیتا و نئج سگیندے، مثلاً میڈا خیال ہے جو'' لکھیا لفظ' (Written Word) ببرحال مہانشان (Sign) ہی ہوندے تے ایندی حیثیت ہمیشاں اِیہا ہی راہسی، سرائیکی دے اِضافی حرفاں دے حوالے نال وِٹھا و نج تاں مثلاً رگاف ردی اضافی آواز کیتے اضافی نقط مہا ہووے یا ڈو، ہما گالھ ہے، اِیکوں رگاف رکولوں الگ کرن کیتے ہونے فاف نقط کافی سے، ایہا گالھ رڈ ال رہے رجیم رکیتے وی شیح ہے۔ ڈو نقطے لانون نال اِنہاں دی صورتِ حال و چ کوئی تبدیلی نیس آندی۔ اِیویں ای میڈا خیال ہے جورب رتے رج رکوں چھوٹے دائرے نال ظاہر کیتا و نج سگیندے مثلاً رب رہے رج رہ اِیویں ای میڈا خیال ہے جورب رتے رج رکوں چھوٹے دائرے نال ظاہر کیتا و نج سگیندے مثلاً رب رہے رہ رہ اِیویں کیتے ، تے اِیں وقت مُر قرح رسم الخط کوں بی اپنا کے۔ البتہ ہک ڈوگذار شات بیاں وی چن میں دائرے اختیار نیس کیتے ، تے اِیں وقت مُر قرح رسم الخط کوں بی اپنا کے۔ البتہ ہک ڈوگذار شات بیاں وی چسن

- (۱) ڈُوچشمی ھدااستعال ہراُوں حالت وچ زیادہ تر اختیار کیتا و نجے حیندے وِچ رھرمکسور حالت وچ ہووے لیخی زیرِ نال استعال تھی ہووے، مثلاً ھِن ،ھِم ،ھِک ،تے سب توں وَ دھ کے رھے ر(ہے) دی صورت وچ ہر حال ءِچ ڈُوچشمی ھاستعال کیتی و نج تا کہ ایندے تلے زیرڈے کے وضا ھت نہ کرنی پووے۔
- (۲) ہمزہ(ء)وی پک إضافی علامت'' ھے''تے''وچ''دے ابتدائی آوازاں دی تخفیف دی صورت وچ راقم المحروف دی تجویز کردہ ،جیکوں ڈاکٹر مہر عبدالحق مرحوم نے قبول اتے پیند کر کے فوری طورتے اپندااستعال شروع کر ڈِتا ہئی،اج کل اے بہوں حد تین زبان دے ورتارے وچ شامل تھی گئے ہے ، تے گالھ مہاڑ دی قدرتی روانی کوں ، نیز شعری اوزان وچ ہر ھر دی تخفیفی صورت کوں ظاہر کریندی ہے۔
- (۳) جھال ممکن ہووے، تے بئ کوئی رُ کاوٹ موجود نہ ہووے تال''اڑون''(ن) کول''ر'' تے''نون' دے ملاپ نال وی ظاہر کیتا و نجے، مثلاً ہُنیں کول ہئڑ یں، بنن کول بنرٹن کھن وچ کوئی حَرج نیں ہونوڑاں جا ہیدا۔

ائمید ہے جو مجوزہ اصطلاحات تے مُتبادل الفاظ دے نال نال رائج الفاظ دیے بعض نومتعین معنیاں کوں اہلی ذوق تے اہلی خقیقی توجہ تے استحسان نال ڈیکھیسن ، تے اِنہاں دی فنی تے علمی قدرو قیمت طے کرن وِچ ساریاں گاھیں کوں بک پاسے رکھ کے سرائیکی زبان دی علمی ، ادبی تے لسانی ترقی ، دے مقصد کوں پیشِ نظر رکھیسپین ۔

انهاں اصطلاحات تے متبادل الفاظ دی تشکیل و تجویز عی اردو، عربی ، فارس تے ہندی زباناں دی صرف و خو ( گرامر ) ، لسانیات (Linguistics) ، علم الاصوات (Philology) ، علم الالفاظ (Philology) ، علم الالفاظ (History of زباناں دے تقابلی مطالعے ، علم رسوم الخط (Graphology) تے تاریخ السنہ Language دے ملاوہ اِنهاں زباناں دے شعروا دب توں وی بقد راستطاعت استفادہ کیتا گئے ، مقصد آکھن داصرف اے ھے جو انہاں ساریاں اصطلاحات تے مترادفات دے پچھوں علمی توجیہات موجود ہون ، جہاں دی تشریخ کے کھو کے کہوں ملمی توجیہات موجود ہیں نہ کہیں نہ کہیں کم ضرور آسی۔

# ادب، ڈراما،خوش روپ یارو پک ہنر (فنونِ لطیفہ) تے کریندے کاج (پرفارمنگ آرٹس)

| Literature     | ادب                                                  | ادب،ساہت          |
|----------------|------------------------------------------------------|-------------------|
| Poetry \ Verse | شاعری                                                | كوتنيه            |
| Poet, Bard     | عوا می شاعر                                          | كَوِتائي          |
|                | ( بحوالہ چراغ اعوان: ع۔'' کوتائی آون داراں پکیندے'') |                   |
| Poem           | نظم                                                  | بول مالا          |
| Drama\Film     | ڈ را <b>م</b> ا فلم                                  | كھيل تماشا        |
| Trek-Drama     | عوا می فلم ڈرا ما                                    | لوك تماشا         |
| Story          | کهانی، داستان، افسانه                                | قصه کهانی         |
| Aesthetics     | جماليات                                              | روپ جاتی          |
| Beauty         | خوبصور تی جسن و جمال                                 | روپ               |
| Face Beauty    | چېرے کی (یا ظاہری) خوبصورتی                          | مُكھروپ           |
| Light          | روشنی(مستعمل)                                        | سو جعلا           |
| Ray of light   | روشنی کی شعاع                                        | لاط               |
|                | اسٹیج کے زیریں حصے سے نگلنے والی روشنی (ڈراما)       | پالاٹ             |
|                | Fool light                                           |                   |
| Curtain        | پرده،( ڈراما)(مستعمل)                                | پرده              |
| Stage          | استی (ڈراما)                                         | اُچ پِرور برِدواٹ |
| Stage          | اسنی (ڈراما) چبوترہ کی تخفیف                         | چوتره             |
| Face           | ٥,٦٠,                                                | مكحفروا           |
| Mask           | نقتی چېره                                            | مكھوڑ ا           |

| Suffring               | غم والم                                | و کھ                |
|------------------------|----------------------------------------|---------------------|
| Prologue\Introvetory   | ڈرامے کا ابتدائی حصہ، تعار فیہ         | مُهاگ،مها گواں      |
| Allegory               | تمثیل (مهاندره=شابهت،رس=فن،جوهر)       | مُها ندرس           |
| Decoration, Self-Indal | آرائش،خودآراشگی gace                   | ساجھ                |
| Embellished Prose      | نثر مرضع، پرتکلف تحریر، سنگھارویں نثر  | ساحھویں نثر         |
| Make-Up                | سنگھار ـ مشاطگی                        | سنكھار              |
| Green Room             | میک اپ روم ،گرین روم ،سنگھار کوٹھا     | سنگار کمر ہ         |
| wing(Drama)            | اسٹیے کے پہلو کے راستے                 | پاکھا               |
| Critic, Connoissear    | نقاد                                   | پارکھ               |
| Phythm\Harmony         | آ ہنگ                                  | الاميل              |
| Director               | ہدایتکار۔ سِدَهیت (Trainer)            | سِدھکار             |
| Assistant Director     | معاون مدايت كار                        | بیلی <i>سده</i> کار |
| Fore-front             | يبيش منظر                              | ا گواڑ              |
| Back ground            | کیس منظر                               | <sup>چ</sup> چھواڑ  |
| Landscape              | ارضی منظراوراس کے نقش ونگار            | دهرت رنگ            |
| Pride of Nativity      | فخر وطن ،فرزندِ زمین                   | دهرت مان            |
| Desirous, Idealist     | خوا ہش مند، آرز ومند                   | سُدهريتا            |
| Idealism               | تصوریت،مثالیت پیندی                    | سُدهريت             |
| Quatramie              | رُباعی                                 | چورنگ، چو بوله      |
| Pentagone              | مخنس                                   | ينج كاييه           |
| Hexagonal              | مسدل                                   | حچمی کلیه           |
| Tune\Style             | دُهن،اُسلوب<br>مترنم، نیز صاحبِ اُسلوب | طرز                 |
| Melodious\Stylist      | مترنم، نيز صاحبِ أسلوب                 | طرز يلا             |

سُطُهِ یاں ہجو بیکلمات ، ہجو بیظمیں یاشعر Derogatory Poem\s رزميةظم يإشاعري Epic, epic poetry متغز لانه بإعار فانهشاعر Lyrical\Mystic Poetry People لوك لْكَا نَى عوام الناس Masses Time تگارتگامه دورانیه( ڈراماوغیرہ) Duration سُکھ سانگ طربیمثیل (سہاگ) (سانگ:سوانگ) Comedy Tragedy مُونجھ یادوں سے اُکھرنے والااحساسِ عُم Nostalgia ادا کار،کر دارادا کرنے والے Players(Drama) اعلان، ہوک مان Announcement\Declaration ہوکا (اسم فاعل) اعلان کرنے والا Announcer ہوکاسیں اعلان کرنے والےصاحب Announcer *ہوک سئی*ن خاتون اناؤنسر Female Announcer ندينكر آنسه، مس، غیرشادی شُد ه عورت Miss سئين ربي بي بيم صاحبه، خاتون Mrs

### **Some General Concepts**

پیول بُعوم بہار، موسم بہار پئر اڑ، بپراٹ پت جھڑ، موسم خزاں پیل ملا، پیول مالا پیولوں کا ہار نیل پُعل نیلوفر پیر بیتا ظاہر، سامنے

|                                      | (اسم)سامنے ہونا، ظاہر ہونا               | پدهريت            |
|--------------------------------------|------------------------------------------|-------------------|
|                                      | ىچقر يلى زمين،علاقه                      | * تَقْرِ اللهِ    |
|                                      | شعور،آگهی                                | جاننا(جانزتا)     |
|                                      | خودآ گهی،شعورِذات                        | آپ جانژ تا        |
|                                      | اصناف،اقسام                              | ونژ کیاں          |
|                                      | موضوع                                    | مضمون             |
|                                      | مقلد متبع                                | چ <sub>چ</sub> لگ |
|                                      | اپنائنیت                                 | آ پت              |
|                                      | ہیولی ،فریپ نظر                          | و كھالا           |
|                                      | بجهارت                                   | بُجھارت(مستعمل)   |
| ا بجھے گا تیکوں با ندرلڑے کیاً)      | چیشان،معما( پہانگا: <sup>بُ</sup> جھ میڈ | المحيحة           |
| ن Engraving                          | كھود كرنقش بنانا، گودنا (متعار           | أكير              |
| فقيركا نذرانه(مستعمل)                | بظاہر منہ دِ کھائی کے پیسے، معناً        | موکھ              |
|                                      | آرز ومند،خوا ہش مند                      | بزسيلا            |
| Title                                | سرورق                                    | مکھ پنا           |
| Verbosity, Bombast                   | الفاظ کی بو چھاڑ                         | اكھركير           |
| Fore-bearing                         | آ ثار، پیش بنی                           | اگوا              |
| Prohibition                          | ممانعت،رکاوٹ                             | هُطُک             |
| )ہُ ٹاک ہے)                          | (مثلًا اتھاں سگریٹ پیون دی               |                   |
| Hero                                 | هیرو، بها در،سر دار                      | سردول             |
| مر گھولن مل کر دایاں) مولوی لُطف علی |                                          |                   |
| Heroin                               | ہیروئن، بیگم                             | سردولن،سر بانو    |

### (یس بری ہے بک سربانو سیسیں جبیں شہردی) مولوی اطف علی

Villin Guest گھر و گے،سنچال کہن والے میزیان بولى مند، بولى وند كسى زبان كاابل زبان العالمين الله Native Speaker of the language بولی دان زبان دان ، ماهرِ لسانیات Linguist مقرر، نیچرر، خطیب ىگىيار Lecturer, Orapor مصنف، جج Judge مُنصفی، کاچېری کچهری Court Active agent Passive agent گزریااَ ملک ماضی مطلق **Past** حال گزردا حال جاری **Present Continuous** 

# چند کتاباں دے ناواں دے سرائیکی تراجم

ا - اسلام وچ ند مبى سوچ دانوال أسار (تشكيلِ جديد الهمياتِ اسلاميه)

The Reconstruction of Religious Thought in Islam

Being and Nothingness (ہستی ونیستی ) عوندنہ ہوند

الاتاس وحقیقت (التماس وحقیقت) Illusion & Reality

۳ ساہتی پُر کھدے اُصول (ادبی تقید کے اُصول)

Principles of Literary Criticism



# د یوان اوحدی (فارس) حضرت خواجه غلام فخر الدین فخر جہالً داسرائیکی ترجمہ۔ سرائیکی دانشوراں کیتے تحقیق دیے گئی سوال

اجمل مهارابن اكبر\*

#### Abstract:

There is a long tradition of Sufi orders and Sufi poetry in the Indo-Pak subcontinent, which survives till date. The Sufi teachings started to spread in Punjab in the 5th century of Islamic calendar. A large number of Sufis saints came to this area and chose to settle here for good. One of the prominent Sufi saints, Khawaja Mueenuddin Chishty Ajmeri (a.r.) made Ajmer the centre of Chishtia Sufism from where it was taken to the other areas of the sub-continent, including the southern Punjab during the course of centuries. It is interesting to note that some of the prominent Sufis of Chishtia order were greatly interested in music and poetry, such as Baba Freed Ganj-e-Shakar and Hazrat Amir Khusrau. In the later generation of this Sufi order Khwaja Ghulam Fareed distinguished himself as a great spiritual being and as a great Siraiki poet. His elder brother and spiritual teacher Khawaja Fakhruddin Auhadi was also a poet of certain merit. He wrote in Persian and had a Diwan of his Persian poetry collected in his life time. This Diwan has already been published. I have discovered a manuscript of versified Siraiki translation of this Diwan of Auhadi which deserves attention of concerned scholars.

صوفیانه سلاسل دی ابتداء حضرت خواجه حسن بھری توں تھیندی ہے۔ ڈوجھی صدی ہجری وچ سندھ وچ خواجہ حسن بھری دیں موجود ہن ۔ انہاں داذکر'' نفحات الانس'' آتے عربی دیاں بیاں کتاباں وچوں ملد بے حسن بھری دے معتقدین موجود ہن ۔ انہاں داذکر'' نفحات الانس'' آتے عربی دیاں بیاں کتاباں وچوں ملد بے جبر ہے وادی سندھ توں نقل مکانی کرتے سرز مین عرب تے مختلف علاقیاں وچ ونئے تے متوطن تھئے ، انہاں دی زندگی وچ صوفیانہ طرز زندگی دااثر واضح نظر آندے۔ انہاں حوالیاں توں پتہ چلدے جو پاکستان وچ ڈوجھی صدی وچ صوفیانہ تعلیم پئے چکی ہئی۔

پاکستان وچ با قاعده صوفیانه تعلیم دا سلسله پنجویں صدی ہجری وچ حضرت دا تا گنج بخش دی راہیں شروع تھیا۔ چھیویں صدی ہجری وچ حضرت غوث بہاءالدین زکریا ملتان وچ موجود ہن اتے ستویں صدی ہجری وچ

سینچرارشعبه سرائیکی، بهاءالدین زکریایو نیورشی، ملتان ـ

حضرت معین الدین چشتی لا ہورتوں ملتان تھیند ہے ہوئے اجمیر شریف گئے اتے اس علاقے وچ اپنے خلفاء دی ہکو وڈی تعداد جھوڑ گئے ۔ انہاں بزرگاں دی رواداری تے وسعت نظری ، حسن اخلاق ، خلوص تے محبت توں متاثر تھی تے لوکاں دی مہ وڈی تعداد مسلمان تھی ۔ سہرور دیہ سلسلے دا مرکز ملتان ہئی پر ایبہ سندھ ، پنجاب (پاکستان) ہندوستان تے افغانستان تیکن نئی گیا۔ ایویں ہی سلسلہ قادر بیدامرکز اُن شریف ہئی۔ جھوں اے پنجاب سندھاتے وجھے علاقیاں وچ کھنڈ یا۔ سلسلہ کچشتید دا مرکز اجمیر شریف ہئی جھوں ایبہ دبلی ، پاک پین ، مہار شریف (چشتیاں) شیر پنجیا۔ انہاں صوفیاں نے ہر علاقے وچ خانقاہاں قائم کیتیاں جھاں دین وحدیث ، فقہتے تصوف دی باقاعدہ تعلیم وُتی ویندی ہئی۔ تصوف دی باقاعدہ برصغیر پاک وہندوج کھنڈ گیا۔ (ا) تعلیم وُتی ویندی ہئی۔ تصوف انہاں اداریاں وچوں مختف سلاسل دی شکل دچ برصغیر پاک وہندوج کھنڈ گیا۔ (ا) مار حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری (اح) ہن۔ حضرت خواجہ صاحب چشت (ایران) دے رہن والے ہن اتے این نسبت نال چشتی آ کھو بندن ۔ آپ دارائ کو کردہ طریقہ تصوف وی چشتی شہورتھیا۔ آپ چشت توں سلسلہ تبلغ تے تصوف اجمیر شریف آئے اتے ساری حیاتی اتھاں قیام کیتا۔ وی چشتی میں مارک وہندوج اسمسلہ آب دے دے در لعے رائج تھیا۔ آپ دے خافائے تے مریدین دے رائیں اور کے رائیں دے در دیے رائیں کی تھیا۔ آپ دے خافیائے تے مریدین دے رائیں دی جشت وں سلسلہ آب دے در دیورائ تھیا۔ آپ دے خافیائے تے مریدین دے رائیں دیے رائیں دی دی در ائیں کہاں۔ ان دی دی در ائیں کی کھیا۔ آپ دی خافیائے تے مریدین دے رائیں دی در ائیں کی در ائیں کیا۔

برصغیر پاک و ہندوج ایہ سلسله آپ دے ذریعے رائج تھیا۔ آپ دے ظافائے تے مریدین دے راہیں مختلف علاقیاں وج تھیل گیا۔ چشتیہ سلسلے دے دور جدید دا منڈھ دبلی توں شروع تھیاء۔ اتے ول دکن ، گجرات ، پنجاب وج بہوں کھنڈیا، پاکستان وج حضرت شخ فریدی الدین گنج شکر (۲۲) توں بعد خواجہ نور محمرمہار دی (۳۲) نے سلسلہ چشتیہ دی ترویح کیتے وڈیاں کوششاں کیتیاں۔ آپ دے ظافانے پنجاب دے مختلف شہراں ملتان ، تونسه شریف ، احمد پور ، چا چڑاں شریف ، کوٹ مٹھن تے جلال پور وغیرہ وج دین مدرسے قائم کیتے جہاں وج دین اتے تصوف دی یا قاعدہ تعلیم ڈتی و بیدی ہی (۲)

سرائیکی ادب وچ صوفیانه شاعری دی ابتداء با بافریدگنج شکرتون تھیندی ہے۔ ڈاکٹر مہر عبدالحق دے مطابق سرائیکی صوفیانه شاعری دی ریت' فرید (پاک بین) توں فرید (کوٹ مٹھن) تئیں'' ہے ایں سرائیکی وسیب دی صوفیانه شاعری اتے سلسلہ چشتیہ دامتصوفانه کمل کو لڑی وچ پروتے ہوئے ملد ہے ہن ۔ پاکستان وچ تصوف دے بہوں سارے سلسلے ودھےتے پھلے۔ انہاں وچ بہوں گھٹ ایجھیاں بزرگ ہستیاں جیہڑ ہے طریقت، ولایت اتے علم وضل داسر چشمہ ہوون دے نال نال صاحب دیوان وی ہوون ، انہاں وچ با بافرید گنج شکر، سلطان با ہو، علی حیدر ملتانی ، پیل سرمست ، شاہ حسین ، بلھے شاہ ، حافظ جمال اللہ ملتانی ، خواجہ غلام فخر الدین فخر جہاں ، اتے خواجہ غلام فرید صاحب جمال صوفی ہوون دے نال نال صاحب کمال شاعر وی ہن ۔ انہاں صوفیائے کرام نے عام لوکاں دے نال

دیوان اوصدی ( فارس ) حضرت خواجه غلام فخرالدین فخر جهال ُّ داسرائیکی ترجمه ـ سرائیکی دانشوران کیستے تحقیق دے گئ سوال

رابطهر کھیا انہاں دی زبان سمھی اوندے وچ گالھ مہاڑیتی،اوں زمانے وچ فارسی تے عربی علمی تے ادبی زباناں ہن ۔ سرکاری زبان فارسی ہئی، مختلف خانقاہاں تے درسگاہاں وچ اسلام تے تصوف دی تعلیم ڈتی ویندی ہئی۔ پچھ بزرگاں نے عوامی زبان وچ شعر آ کھتے انہاں کوں دین اتے تصوف داپیغام ڈتا۔اتے پچھ صوفیا نے شعر گوئی کیسے فارسی زبان کوں اختیار کہتا ۔ ایجی مکی مک ہستی خواجہ غلام فخر الدین فخر جہاں ہن ۔

خاندان کور بجہ وج خواجہ محمد عاقل (۴ من ) (ڈاڈا،خواجه غلام فخر الدین،خواجه غلام فریدالدین) اوہ بزرگوار ہستی ہن جنہاں نے شاہ فخر الدین فخر جہاں اتے خواجہ نور محمد مہاروی تو ل تعلیم حاصل کیتی اتے طریقت وج اپنے مریداتے خلیفہ تھئے۔خاندان کور بجہ سلسلہ چشتیہ وج خواجہ غلام فخر الدین فخر جہاں اوہ روحانی ہستی ہن جہاں داناں پیر ومرشد شاہ فخر الدین فخر جہاں (۵ ح) دے غلام دے طور تے رکھیا گیا آپ خواجہ خدا بخش دے وڈے صاحبز ادے ہیں۔آپ علم دی تحصیل دے بعد درس ڈیون کے اتے والد دی وفات دے بعد درس ڈیون کے اتے والد دی وفات دے بعد حقاد فیش حاصل کیتا۔

# بيدائش:

حضرت خواجه غلام فخر الدین فخر جہاں دی ولادت با سعادت ۱۲۳۴ھ(۱۸۱۹ء) کوٹ مٹھن شریف (۷۷)وچ تھئی،

### خواجه غلام فخرالدين دى عظمت:

خولجہ غلام فریدفریندن کہ اساڈے پیرشخ اکبر،خولجہ بزرگ اتے بلندمقام ہن، نیز فرمایا کہ حضرت صاحب میاں خوجہ خدا بخش نے میرے شخ دے متعلق فرمایا کہ دراصل مشاکخ عظائم اتے پیرانِ طریقت دے سجدہ مشخیت اُتے آپ (خواجہ غلام فخرالدین) متمکن ہن۔ نہ کہ اساں نہ کوئی ڈوجھا (۴)

### وصال:

آپ ۵ جمادی الاول ۱۲۸۸ ھے کوں وصال کر گئے ،وصال دے ویلے آپ دی عمر ۴ کسال ہئی۔

### شاعری:

خواجہ غلام فخر جہاں داشاراہل صفادے گروہ وج تھیندے آپ دے کلام وچ عشق حقیقی اتے جذب ومسی دی کیفیت یاتی ویندی ہے، اللہ اتے اوندے رسول دی حمد ونعت کو ں صوفیا نہ رنگ اتے حقائق و معارف کوں تشبیبهات اتے استعارات دے نال ایں طرحاں ادا کیتے جو مجاز اُتے حقیقت دارنگ عالب نظر آندے اتے ایہو آپ دے کلام دی مقبولیت ہے۔ شروع وچ آپ نے آپنا کلام مخفی رکھیا، اتے شخ اُحدی اصفحانی دا سہارا گدا، آپنا تخلص خود ہی نجویز کیتا تاں جو وی سنے شخ اوحدی اصفہانی دا کلام سمجھے۔ مکب واری آپ نے قوالاں کوں اپنی غزل ککھتے ڈتی سماع دی محفل وچ جڈاں اے سنائی گئی تاں حاضرین اُتے جادوتھی گیا۔ قوال جڈاں ایں شعرتے پہنچ:

شعله عشقت چول از آتش دل ماسوخته زد علم بیرول زدل کون ومکان راسوخته

ایم مخفل و چ اپنے مرشداتے والدگرامی حضرت محبوب الہی اُتے وجد طاری تھی گیا، بعدوچ والدگرامی دے پہنے من اُنے آکھیا ایہ غزل کیندی ہئی؟ جواب ڈِتا، شِنے اوحدی اصفہانی دی معلوم تھیندی ہے

آپ نے فرمایا، بےشک شیخ کامل دا کلام ہے

نادانسته أنهال دى زبان تول حقيقت داا ظهارهي گيا، حضرت فخرالاوليا تول شيخ كامل كون بئي؟ (۵)

سلسلہ چشتہ کور بچہ وچ صوفیا نہ شاعری دامنع اتے مینارخواجہ غلام فرید کوں تصور کیتا ویند ہے کیوں جوانہاں دی شاعری دی شاعری دی شاعری دی شاعری دی زبان علاقائی (سرائیکی) ہے۔ جڈال کور بچہ خاندان وچ سلسلہ فقر وطریقت وچ پہلا نام خواجہ غلام فخر الدین فخر جہال دا ہے۔ آپ فارسی زبان دے وڈے شاعر بن اتے ''اُوحدی'' تخلص کریندے ہیں۔ آپ حالت جذب وچ شعر آ ہدے ہیں جہال کوں حاضرین فقل کر گھند ہے ہیں۔ فارسی وچ آپ دامکمل دیوان ہے جیہڑا شائع تھی کے۔

خواجہ غلام فخرالدین ،خواجہ غلام فرید دے وڈے بھائی اتے مرشد ہن ،خواجہ غلام فرید نے طریقت تے سلوک دے منازل اپنے مرشد دے زیر سایہ طے کیتے'' دیوان فرید'' دیاں بیشار کا فیاں وچ ''خواجہ غلام فخر الدین'' داذکر ملد اہے۔

| کیتوسے   | قبول       | جہاں   | فخر  |
|----------|------------|--------|------|
| تھیوسے   | اسراد      | کل     | واقف |
| ڈ گھو سے | جمال       | جا نور | ſ,   |
| اظهار    | <u> 18</u> | راز    | مخفى |

د بوان اوصدی (فاری )حضرت خواجه غلام فخر الدین فخر جہالؓ داسرائیکی ترجمہ۔سرائیکی دانشوراں کیسے تحقیق دے کی سوال

# د بوان اوحدی (سرائیکی ترجمه) دااشاریه

مسودے دی اہمیت ایہہ ہے کہ مترجم نے قلم نال خوشخط فارسی غزل داشعر درج کیتے اتے ذیل اج سرائیکی نثری ترجمہ کیتے ، ترجم دے نال نال حوالیاں دے طورتے فارسی اتے سرائیکی دے نامور صوفیا کرام دے اشعار درج کیتے ، دیوان او حدی داس تصنیف ۱۸۸۳ء ہے۔ ایں ویلے ایکون ۱۲۴ سال تھی چکے ہن۔ دیوان اُوحدی سرائیکی ترجمے دی عکسی نقل دامکمل مسودہ راقم الحروف دی لا بھریری وج وی موجود ہے۔ ترجمہ رواں ، خوشخط اتے صاف صاف ہے۔ مسودے دے آخر وج مترجم دے دستخط موجود ہن ، ایں دیوان وج تصوف ، طریقت اتے علم و عرفان دے اسرار ورموز موجود ہن ۔ اے ترجمہ صوفیا نہ شاعری دی ریت تے روایت کول سرائیکی زبان وج مجھن دا خصر فع فراہم کریندے۔

### حواشي

اح۔ خواجہ عین الدین چشتی مسلمانان ہند دےروحانی مقتدر بمقام سجستان یاسیستان وچ ۵۲۷ ھے بمطابق ۱۳۹۹ء وچ پیدا تھئے اتے بچکم سرورِ دوعالم اللہ اللہ المجیر شریف آئے جھاں ۱۰۵ سال دی عمر وچ ۲۳۲ ھے بمطابق ۱۳۵۴ء وصال کوں یا تا۔

(ہندوستان پاکستان کے مشاہیر وصوفیا کامستند ترین تذکرہ ، اخبار الاخیار ، ( اردو ) شیخ عبدالحق محدث دہلوی ، دارلاشاعت کراحی ۔۱۹۲۸ء، ص۵۱)

۲۶۔ شخ فریدالدین گنج شکر سکھال وچ بابافریدتے مسلمانال وچ شخ دینال نال جانے ویندے ہن، آپ ۵۸۸ھ ھ
/ ۱۱۸۸ء کول کو مٹھے وال ماتان وچ پیدا تھئے۔سلسلہ چشتیہ وچ خواجہ بختیار کا گئ دے بیعت ہوئے اپنے پیرومرشد
دے تھم نال اجودھن (پاکپتن شریف) تشریف گفن آئے۔اتے اتھال تبلیخ تے تصوف دا سلسلہ جاری رکھیا۔ آپ
سرائیکی زبان دے پہلے صوفی شاعر ہن۔

(زندگی نامه، بابافریدالدین گنج شکر،سیدافضل حیدر، دوست پبلی کیشنز،اسلام آباد،۲۰۰۲ء،ص۲۲۱)

سرح۔(i)۔خواجہ محمد مہاروی کھرل پنوار را جپورت خاندان دیے قطیم سپوت ہن ،آپ دی ولادت باسعادت ۱۲ ررمضان المبارک ۱۳۲۲ ہے بمطابق ۱۲ راپریل • ۱۳۷۷ء کومہار شریف بستی چوٹالہ مہار شریف دے جانب مشرق تراے کوں دیے فاصلے تے ہے (تخصیل چشتیال ضلع بہاوئنگر)۔

(تاج العارفين، تاليف پيرمجمه اجمل، مركز تعليمات فريديه، چشتيان شريف ١٩٩١ء، ص١٢١)

(ii)۔ حضرت خواجہ نورمجمد مہاروی داناں والدین نے بابل یا پہل رکھیا ہی پر آپ دے مرشد بزرگوار حضرت مولانا فخر الدین محت نبی دہلوی نے نورمجمر آکھیا ہی،خوش اعتقاد مریداتے متوسلین حضرت کوں قبلہ عالم آکھتے سڈیندے ہیں۔

(تذكره صوفيائے پنجاب، اعجاز الحق قدسی، سلیمان اکیڈمی، کراچی، ۱۹۲۲ء، ص۱۲۷)

(بہاولپور کے تین ہم عصراولیاء،مرتبہ مولا ناعزیز الرحمٰن ،مولا ناحفیظ الرحمٰن بہاولپوری ،اُردوا کیڈمی ، بہاولپور • ۱۹۹ء ،ص ۱۹۔۱۵)

سم ح۔ خواجہ محمد عاقل دے بزرگوار داناں مخدوم قاضی محمد شریف ہئی آپ دی ولادت باسعادت ۱۵۱۱ھ کوں کوٹ مٹھن شریف تھی۔ آپ نے شاہ فخر اتے خواجہ نور محمد مہاروی توں علوم دی مخصیل کیتی۔ شاہ فخر توں آپ نے شرح عبدالحق اتے سواء اسبیل بڑھی تے خواجہ نور محمد مہاروی توں حدیث دی سند حاصل کیتی۔

- دیوان اوحدی ( فارس ) حضرت خواجه غلام فخرالدین فخر جهالؓ دا سرائیکی ترجمه ـ سرائیکی دانشوران کیسے تحقیق دے کئی سوال
- ۵ ح۔ شاہ فخر الدین دالقب محبِ نبی اتے آپ دے والد ناں شاہ نظام الدین ہئی جیمڑے اورنگ آباد دکن دے رہن والے ہن ۔شاہ فخر الدین کی ولادت باسعادت ۱۲۲۱ھ بمطابق کا کاءوچ اورنگ آبادوچ تھئی ۔
  - ( تذكره صوفيا پنجاب، اعجاز الحق قد وي ،سلمان اكيژ مي کراچي ،۱۹۲۲ء، ص ۲۷۹)
- ۲ ے خواجہ غلام فخر الدین فخر جہال دے بزرگوار داناں مخدوم قاضی محمد شریف بئی۔ مخدوم محمد شریف دے ڈاڈے داناں مخدوم تو خودم نور محمد وہ بنان بطور مد دِمعاش ۱۳۳ ہے بطابق ۱۳۱ء مخدوم نور محمد بنان ہوجہاں بادشاہ نے مخدوم نور محمد شریف نے اپنے مک بلوچ مریدرئیس مٹھن خان بلوچ دی خواہش است درخواست تے کوئے مٹھن سکونت اختیار کیتی۔
  - (تذكره صوفيا پنجاب، اعجاز الحق قد وي، سلمان اكيثري كراچي، ١٩٦٢ وه. ١١١٣)
- ے۔ حضرت خولجہ خدا بخش دا وصال ۱۲۶۹ھ ہے۔خواجہ غلام فخر الدین فخر جہاں ۳۵ سال دی عمروج سجادہ نشین تھئے۔ (خواجہ فیریداوران کا خاندان ،خواجہ طاہرمحمود کوریحہ الفیصل ناشران کت لا ہور ،س ن:۲۰۲-۲۰۷)
- ۸ے۔ (i) خواجہ طاہر محمود کوریجہ''خواجہ فریداوراُن کا خاندان'' وچ کصدے ہن''خواجہ فخر جہاں دامکمل کلام کنھیں دستیاب نہیں تھی سکیا ۔ کچھ غزلاں محافل سماع توں مل سکن ۔
- لیکن خواجه فخر جہاں دامکمل کلام'' دیوان اُوحدی'' فارسی مطبوعہ صورت وچ موجود ہے۔ا یکوں مولوی خبر حجمہ تا جران کتب و ناشران کتب بوہڑ دروازہ ملتان نے شائع کیتے دیوان دی عکسی نقل شعبہ سرائیکی دی لائبر بری وچ موجود
  - (خواجه فریداوران کاخاندان،خواجه طاهرمحمود کوریجه،الفیصل ناشران کتب لا ہور بس ن ص ۲۱۹)
- (ii)۔ شعبہ فارسی اسلامیہ یو نیورٹی بہاولپورا یم فل دی ریسرچ سکالر نے'' دیوان اُوحدی فارس'' مرتب کیتے ،ایہہ شعبہ فارسی دی لائبر بری وچ موجود ہے۔

#### حوالهجات

- ۔ اخبارالا خیار (اُردو) شخ عبدالحق محدث دہلوی، دارالا شاعت، کراچی، ۱۹۲۸ طبع اول ص: ۵۰)
- ۲ یا کستان میں صوفیا نتح یکیں ، ڈاکٹر عبدالمجید سندھی میمن ، سنگ میل پبلی کیشنز ، لا ہور ، ۲۰۰۰ء، ص: ۲۵\_۲۵
  - ۳- پاکستان میں صوفیا نتیج یکیں، ڈاکٹرعبدالمجید سندھی میمن، مذکور، ص۲۷ (فصل ششم)
- هم. مقابین المجالس جحقیق و ترجمه: کیبین واحد بخش سیال ، حضرت مولا ناغلام فخر الدین ، (باب اول ) اسلامک بک فاؤنڈیشن لاہور ، 1929ء ، ۲۰
  - مقابیس المجالس جحقیق و ترجمه: کیپٹن واحد بخش سیال، ندکور، ص۲۶۷، بابنم، مقبوس: ۹
    - ۲ مقامیس المجالس بحقیق وترجمه: کیپٹن واحد بخش سیال، مذکور، باب اول، ۳۷ ک
  - خواجه فریداوران کاخاندان،خواجه طاهرمحمود کوریچه،الفیصل ناشران کتب لا مور،س ن:۲۱۹

د بوان اوصدی ( فارس ) حضرت خواجه غلام فخرالدین فخر جهالؓ داسرائیگی ترجمه بسرائیگی دانشوران کیدی تحقیق دے گی سوال

مشروع الندسائي دي ما ن ما ن تعی نے مثل ہوانے دے جرائے دون دورمری و مقررتار حكم الى فياولى ميل مين جيره فيوب دُنفا جان متصلى سرنان نس تترینه و بردان بر، وطره وجهل جون متود نزول - اکش متوق تیز تر رود . ولام کس امون و چردلوی در داندوه کوی- بن دولوی دانگر جزاک زری -يت الران دوكه دوكه دوله رسال

(عکسی فقل)

پېلاصفحه:'' د يوان اوحدی'' فارسی داسرا ئيکی ترجمه

|       | وجعتنت أمده تبوالاقل له أخرى رنبياد سلام عليك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|       | · Low in the contraction was                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| -ست   | ظارى الخديم موجود و كسوت انبياء سلام فليك .<br>المرام مناس ما موجود و كسوت انبياء مناس مناس معلى .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •_<br>•_     |
| une.  | المرا كليل المان موجد المسال وي المان المان من المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان المان ا |              |
|       | دیره اوحدی بخاک فرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
|       | گویدای قوتا سده عدیک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
|       | A cap of water of the contract of the cape                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|       | ق و و حق (الله صدا و و در الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>*</b>     |
| ·<br> | قَ مُورِودِ فِي اللَّهُ مُدارِسُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُدالرُسُولُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
|       | ويوان اوحدى تمام نير دريارنج عواز سبت دو رمضان المعظم ساي ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |
|       | سروز خنبه بوقت گیاره بعدن بازده از سگ درگاه اولیاد فقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,            |
|       | حافظ تازئش ولدجام سوانخش صاحب قوم ميتلا موضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| . (   | چاپ عماس ملع رحمه با خان تحمیه و طوس به نید ین المعید و گاه والیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|       | كل تمك و در تمري أسايه عالية در جنته الرقي تدن بعر بالمهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
|       | درّنيه واظر المراجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
| -     | مر می کاری کار می این مالیه فرید مینتد گردی شریف میر می این کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار می کار   | اوطاس        |
|       | . ماروى ولمعقوب -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ) عامر وتحور |

(عکسی نقل) آخری صفحه:''دیوان اوحدی''فارسی داسرائیکی ترجمه 310

# خودنوشت سوانح عمري چندبنيا دي مباحث

ڈاکٹرسلمان علی\*

#### Abstract:

This research paper deals with the basics or origin of biography and autobiography in this paper it has been discussed that autobiography is not based only personal experiences or memories about part. It has some technical ground and basics which we have to fellow. This paper also reflected the qualities of a good autobiography.

زندگی کب کیسے اور کس طرح وجود میں آئی؟ بیا یک ایسا معمہ ہے جس نے انسان کو جمود کا شکار نہیں ہونے دیا ، خار جی اور داخلی سطح پر انسان نے آج تک جتنا بھی سفر طے کیا ہے وہ در حقیقت اس معمہ کی پر اسراریت کے نتیج میں سامنے آیا ہے انسان کو اپنے اس سفر میں فطرت کی جن قو توں سے نبرد آز ما اور برسر پیکار ہونا پڑا اور تحتی کی جن منزلوں سے گزر کر فتح وظفر کا روئے تاباں د کیھنے کی مسرت حاصل ہوئی تو اس کی روداد میں اس کے لئے قند مکر رک چاشی تھی ۔ ناقد بن ادب کا خیال ہے کہ کام و دبن کو اس چاشی ہے آشا کرنے کی خواہش نے انسان کو داستان سرائی کی طرف راغب کیا اور اس طرح سمبیں سے کہائی کہنے یا داستان گوئی کا آغاز بھی ہوتا ہے۔[۱] لیکن اگر دیکھا جائے تو بیداستان یا قصی کی نہیں بلکہ آپ بیتی کی ابتداء ہے یوں اگر آپ بیتی کوقد بھی ترین فن کہا جائے تو غلط نہ ہوگا۔

خایقی اعتبار سے آپ بیتی کا عضر تمام اصناف ادب میں موجود ہے۔ جن میں شاعری ، افسانوی اور غیر افسانوی ادر غیر افسانوی ادب دراصل ہمارے تج بات کا ہی دوسرانا م ہے اور افسانوی اشخاص دراصل ہماری ذات کا ہی حصہ ہوتے ہیں ) مگر اس کے باوجود افسانوی اور غیر افسانوی ادب نیز شاعری میں اگر مصنف کی ذات جلوہ گر ہوتو بھی اسے فنی و تکنیکی اعتبار سے خودنوشت سوائح عمری نہیں کہا جائے گا تا ہم انہیں آپ بیتی کی مختلف شکلیں قرار دینے میں کوئی مضا کھنہیں۔

جہاں تک با قاعدہ خودنوشت سوانح عمری کی ابتداء کا تعلق ہے تو اس سلسلے میں ہمارے محققین کے ہاں گئ ایک آراء یائی جاتی ہیں۔

<sup>·</sup> گیکچررشعبهٔ اردو پیثاور یو نیورسی \_

### معين الدين عقيل صاحب اسسليل ميں لکھتے ہيں:

''اُردو میں خود نوشت سوائح عمری ۱۸۸۱ء سے قبل نہیں لکھی گئی اس ضمن میں زیادہ سے زیادہ سے زیادہ عبرالغفور نساخ اور جعفر تھا نیسری کی تصنیف کردہ اردو کی اولین خود نوشت سوائح عمریاں بتائی جاتی ہیں جو ۱۸۸۱ء میں لکھی گئیں جب کہ پہیر سنگھ اور سیدر جب علی کی خود نوشت تا حال اس موضوع پرکام کرنے والے مختقین اور موز غین ادب کے پیش نظر نہ آسکیں اس اعتبار سے پتمبر سنگھ کی تحریر کردہ خود نوشت کواردو کی اولین خود نوشت کہا جانا چاہئے اسی طرح ایک اور خود نوشت سوائح عمری، اب تک منظر عام پر نہ آنے کے باعث کسی کی توجہ حاصل نہ کرسکی۔ اسے شہر بانو بیگم نے 'بہتی کہائی' کے عنوان سے مئی ۱۸۸۵ء میں تصنیف کرسکی۔ اسے شہر بانو بیگم نے 'بہتی کہائی' کے عنوان سے مئی ۱۸۸۵ء میں تصنیف کیا تھا اور قریب ڈیڑھ سال بعداس میں محض دیبا ہے کا اضافہ کر کے اسے کتابی شکل دی اس لحاظ سے اسے نساخ اور جعفر تھا بیسر کی کی نہ کورہ تھا نیف سے قبل شکل دی اس لحاظ سے اسے نساخ اور جعفر تھا بیسر کی کی نہ کورہ تھا نیا چاہئے۔''[۲] اس طرح ڈاکٹر طارق سلیم مروت نے بھی 'اردو میں پہلی آپ بیتی' کے عنوان سے اس مسکلے پر اپنی تحقیق کا اس طرح ڈاکٹر طارق سلیم مروت نے بھی 'اردو میں پہلی آپ بیتی' کے عنوان سے اس مسکلے پر اپنی تحقیق کا اس طرح ڈاکٹر طارق سلیم مروت نے بھی 'اردو میں پہلی آپ بیتی' کے عنوان سے اس مسکلے پر اپنی تحقیق کا در کرکرتے ہوئے لکھا ہے:

 تھے کیونکہ اس زمانے میں ۱۸۱اء کھنؤ (صوبہ اودھ اتر پردیش) میں یہی زبان عام تھی اور کیامعلوم یہی کتاب اردوادب کی پہلی' آپ بیتی' بھی ہو۔''[ س]

ڈاکٹر صاحب کی تحقیق اگر چہ قیاس پر بنی ہے مگر ہے ٹھوس بنیادوں پراستواردوسری بات یہ کہ انہوں نے ایک اچھے مقق کی طرح دعوی نہیں کیا ہے جس سے ان کے قیاس' کی قدرو قیمت میں اضافیہ ہوتا ہے اور ان کے نتائج اور حقاء کی اہمیت سے فی الوقت انکار کی گنجائش ممکن نہیں۔

حاصل کلام میر که اردو کے اولین خودنوشت نگاروں کی جوفہرست مرتب ہوگی تو اس میں سیتارام کونظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔

تحقیقی سطح پر''خودنوشت کی شروعات''کامیدان ہنوز کھلا ہے،اوراس سلسلے میں مزید حقائق سامنے آنے کے امکانات بہر حال موجود ہیں۔ جہال تک خودنوشت کے فن و تکنیک کا تعلق ہے تو اس سلسلے میں خودنوشت کا مصنف اپنے حالات زندگی بیان کرنے کے لئے کسی مخصوص ہیئت کا پابندنہیں ہوتا جس کی بنیاد پرخودنوشت کا فن ایک انتخابی فن گھہرتا ہے لیکن اس کے مزاج کونٹری ہیئت ہی راس آتی ہے۔

ڈاکٹر وہاج الدین علوی نے اپنے پی ایچ ڈی کے مقالے

'اُردوخودنوشت فن و تجزیهٔ میں خودنوشت کی مختلف تعریفوں کو یکجا کرنے کے بعد جن ضروری اور اہم عناصر کی نشاند ہی کی ہےوہ اس ترتیب سے ہیں۔

- ا۔ خودنوشت کسی فردواحد کی داستان ہوتی ہے جسے اس نے خودا پنے قلم سے تحریر کیا ہو۔
- ا۔ خودنوشت سوانح نگاری کامحور مصنف کی ذات ہوتی ہے، دوسرے اشخاص یا واقعات کا ذکر محض ذیلی اور خمنی طور پر ہوتا ہے۔
  - س۔ خودنوشت سوانح میں سچائی کاعضر ہوتا ہے۔
- ہ۔ خودنوشت میں اس فر دواحد کے تجربات، مشاہدات اور جذبات کی بھر پورعکاسی ہوتی ہے اور اس کی نفسیاتی کیفیات کا پرتو بھی دکھائی دیتا ہے۔
- ۵۔ خودنوشت سوانخ زندگی کے اہم ادوار پر محیط ہوتی ہے یعنی اس میں صاحب سوانح کی اپنی زندگی کے ہر دو کے نائندہ واقعات ہوتے ہیں۔اس کے پچپپن، جوانی اور بڑھا پے نیز اس کے عروج وز وال اورنشاط وغم کی داستان ہوتی ہے۔

۲۔ خودنوشت کافن ایک انتخابی فن ہے زندگی کے عریض وبسیط تجربات سے اہم اور نمائندہ نیز نتیجہ خیز واقعات کا ابتخاب کر کے انہیں ایک تخلیقی مرقع میں سجایا جاتا ہے۔''[۴]

ندکورہ بالاعناصر جہاں ایک طرف خودنوشت کے فن و تکنیک کی حد بندیاں مقرر کرتے ہیں وہاں شق نمبر ۳ کو ذہن میں رکھنے کے بعد ڈاکٹر سیدعبداللہ کی بیہ بات سامنے آتی ہے:

''کسی فرد پر جو کچھ بیتی ہے اس کا صحیح بیان تبھی ممکن ہوگا جب دنیا کے وہ سارے باس (جن کی نظر سے کسی کی آپ بیتی گذر ہے گی ) یا تو فر شتے بن جا ئیں گے جو تشبیح وہلیل کے لئے مخلوق ہوئے ہیں۔ (جیسا کہ فرشتوں نے ازل کی امتحان گاہ اول میں اعلان کیا تھا) یا تب جب کھنے والا اس چٹان کی طرح ہوجائے گا جس کے سینے سے بے ساختہ چشمے اُبل پڑتے ہیں اور وہ اپنی سنگ دلی کے باوجود بے بس ہوجا تا ہے اور جو کچھاس کے اندر ہوتا ہے، اگل دیتا ہے یا جب پڑھے والا شاہ بلوط کی اس خشک ٹہنی کی مانند ہوجائے گا جس میں پانی کارس پہنچ کی عنہ ہو کہ کہا ہور ہائے۔'[۵]

ڈاکٹر صاحب کے اس بیان کے بعد تو ایسا لگ رہا ہے کہ خود نوشت سوائح عمری کا لکھنا ناممکنات میں سے ہے۔ مگر جب ادبی منظرنا مے پر نظر پڑتی ہے تو صورت حال کچھ اور طرح کی سامنے آتی ہے اور وہ یہ کہ زندگی کے مختلف شعبوں سے تعلق رکھنے والے بہت سے افراد نے اپنی خود نوشتیں بری بھلی کھیں اور لکھ رہے ہیں۔ اب اس سلسلے میں ڈاکٹر صاحب کا خیال ہے:

"میں سوانے عمری اور آپ بیتی میں فرق کرتا ہوں اور وہ اس لیے کہ اپنی سوانے عمری کل کھر کھی ضروری نہیں کہ کوئی شخص آپ بیتی لکھ سکے۔ اپنی سوانے عمری اس حد تک تو ہوئی خض اپنی زندگی کے چیدہ چیدہ واقعات لکھ دے یا زیادہ سے زیادہ تھوڑی دوران کے باطنی محرکات کا بیان بھی کردے۔ لیکن میمکن نہیں کہ کوئی شخص وہ سب کچھ لکھ دے جواس پر اوراس کے دل پر گزری ہے۔ '[۲]

ڈاکٹر عبداللہ کی میہ بات نفسیاتی مکتہ نگاہ سے بڑی اہم ہے اور وہ اس طرح کہ ملم نفسیات نے انسانی د ماغ اور اس کے مل کی جوتشری کی ہے وہ بہت حیرت انگیز ہے۔ لینی ایک آ دمی جو بظاہر تو اپنے جسم وجان کے لحاظ سے ایک ہی نظر آتا ہے مگر نفساتی اعتبار سے اس طرح ہوتا نہیں کیونکہ اس ایک آدمی کے اندر متعدد شخصیتیں ہوتی ہیں جن کے خواہ شات نقاضے اور مطالبے ایک دوسر ہے سے نہ صرف مختلف بلکہ ان کے درمیان ہروقت کھینچا تانی بھی رہتی ہے، ایک پچھ چاہتا ہے دوسرا پچھاور، اس حوالے سے اگر کوئی شخص بالکل پچی آپ بیتی بھی لکھ دے تب بھی وہ صرف ان متعدد شخصیتوں میں سے کسی ایک کی آپ بیتی ہوگا اور کمل ترجمانی نہیں ہو سکتی متعدد شخصیتوں میں سے کسی ایک کی آپ بیتی ہوگا اور بیات بھی اس ایک شخصی کی کلی اور کمل ترجمانی نہیں ہو سکتی کیونکہ آدمی کے اندر جو مختلف شخصیتیں ایک دوسر سے سے اتنی دست وگریباں ہوتی ہیں کہ ان میں سے کوئی شخصیت کی دوسر سے سے اتنی دست وگریباں ہوتی ہیں کہ ان میں ہوتی ہے۔[2] اب اس کسی وقت بھی اپنی خالص شکل میں نہیں ملتی بلکہ اس میں ہرقت کئی ایک شخصیتوں کی آمیزش ہوتی ہے۔[2] اب اس طرح کی صورت حال میں صاحبِ خودنوشت سوانح عمری کی جوتصور نظر آتی ہے اس کے بارے میں بھلا یہ کیسے کہا جا سکتا ہے کہ بیوا قتنا اس کی حقیقی تصویر ہے؟ خودنوشت سوانح عمری کے انہی فنی و تکنیکی مباحث کو ذہن میں رکھ کرجمیل سکتا ہے کہ بیوا قتنا اس کی حقیقی تصویر ہے؟ خودنوشت سوانح عمری کے انہی فنی و تکنیکی مباحث کو ذہن میں رکھ کرجمیل احمد میں کی بات صحیح معلوم ہوتی ہے:

'' مسئلہ یہ ہے کہ آپ بیتی کھنے والا اگر اپنے عیوب کو گول کرجائے تو ظاہر بات ہے باقی صرف محاسن رہ جائیں گے، اس طرح آپ بیتی کتاب المناقب یا مدل مداحی بن کرہ رہ جائے گی اور انسان ، انسان نہیں رہے گا۔ پچھاور بن جائے گا۔ اس لئے آپ بیتی لکھنا بل صراط پر سے گزرنا ہے لہٰذاکسی کا یہ کہنا' کیا کوئی شخص اپنی آپ بیتی لکھ سکتا ہے؟ شاید خہلھ سکے گا'یقیناً مبالغہ آمیز بات نہیں' [۸] عبداللہ صاحب بھی اسی خیال کے حامی ہیں اور انہوں نے تو اس مسئلے کا یہ طل ڈھونڈ نکالا ہے: 'میر اخیال ہے ہے کہ براہ راست آپ بیتی ممکن نہیں۔ البتہ بالواسطہ کوششیں کامیاب ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ اپنے احساسات کی سرگزشت لکھنے کا بہترین کر میک و جین کی اس کریش کرناممکن ہے گم کمیاب ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ اپنے احساسات کی سرگزشت لکھنے کا بہترین در بعینا ول ہے جس میں نسر ولبرال' کو حیدی دیگر ال' بنا کریش کرناممکن ہے گم دل پردے میں بیان ہوجاتا ہے اور بسااوقات نقادوں کو بھی معلوم ہوجاتا ہے دل پردے میں بیان ہوجاتا ہے اور بسااوقات نقادوں کو بھی معلوم ہوجاتا ہے دناول نگار دوسروں کی زبانی اپنی ہی کہانی بیان کر رہا ہے۔' [۹]

سواخی ادب کوافسانوی رنگ میں پیش کرنے سے گویا ایک قتم کی'ادبی سوانح عمری' کا وجودسا منے آتا ہے۔ انگریزی ناول کی ابتداء میں بیایک عام دستور تھا کہ ہر ناول کوایک سرگزشت کہہ کر پکارا جاتا تھا۔اٹھارویں بلکہ انیسویں صدی عیسوی میں بھی عام قارئین کا ادبی ذوق نا پختہ تھا اگر کسی ناول پر بیدرج ہوتا ہے کہ میمض فرضی قصہ نہیں بلکہ حقیقی واقعات ہیں تو لوگ اسے ہاتھوں ہاتھ لیتے تھے غرض ناول یاافسانے کوسوانح عمری یا سرگزشت کہہ کر پکارنا عام تھالوگ ثاعرانہ صدافت کی قدرو قیمت سے پوری طرح آگاہ نہ تھے۔افراط وتفریط سے قطع نظر ہم اپنے تجربات خواہ وہ بچے کچے پیش آتے ہوں یا ہم نے تخیل کی مدد سے قیاس کر لئے ہوں افسانوی رنگ میں پیش کردیتے ہیں اس طرح ہماراافسانوی ادب دراصل سوانحی ادب ہے جو واردات ہمارے افسانوی کرداروں کو پیش آتی ہے اگر ہمیں پیش نہ بھی آئے تب بھی ان کی صدافت میں کوئی فرق نہیں آتا۔ شاعرانہ صداق اتنی ننگ اور سطی نہیں ہوتی جتنی عام طور پر غیر شاعرانہ صدافت ہوتی ہے۔

خودنوشت کی ان مخصوص فنی و تکنیکی مشکلات کوذ ہن میں رکھ کر شایداس صنف میں اپنی کہانی بہتر انداز سے یا جامع انداز میں بیان کرنے کے جو نئے تجربے ہوئے ہیں وہ در حقیقت اس صنف کے ارتقاء میں کلیدی حیثیت رکھتے ہیں۔

جیسے مرزامحہ ہادی رسوا'امراؤ جان ادا'میں صرف ایک داستان گوگی حیثیت سے سامنے نہیں آتے بلکہ ان کی انہمیت اور وجود کا احساس ہر لفظ میں سمویا ہوا ہے اس طرح ان کا ایک دوسرا ناول 'شریف زادہ' میں تو موصوف نے اپنی زندگی کے بیشتر واقعات اس طرح سموئے ہیں کہ'شریف زادہ' پر ناول سے زیادہ آپ بیتی کا گمان ہوتا ہے۔ عصمت چغتائی کا' ٹیڑھی لکیر' خواجہ احمد عباس کا'انقلاب' قرق العین حیدرکا' میر ہے بھی صنم خانے' اور 'کارِ جہاں دراز ہے' متازمفتی کا' علی پور کا ایلی' وغیرہ ایسے ناول ہیں جس میں مذکورہ مصنفین کا عس بھر پورانداز میں نظر آتا ہے اور تواور علی پورکا ایلی' وغیرہ ایسے ناول ہیں جس میں مذکورہ مصنفین کا عس بھر پورانداز میں نظر آتا ہے اور تواور علی پورکا ایلی' کے بارے میں تو مفتی نے بعد میں باقاعدہ اعلان بھی کردیا کہ بیر میں اپنی کہانی ہے۔

یہ تجربات ادب کی باقی اصناف میں بھی کہیں کم کہیں زیادہ نظر آتے ہیں جس سے اس خیال کوتقویت ملتی ہے کہ ایک شخصیت جس آزادی کے ساتھ اپنی ذات کی بوقلمونی باقی اصناف میں دکھا سکتا ہے وہ خودنوشت سوانح عمری میں نہیں مگر اس کے باوجودخودنوشت سوانح عمری ،خودنوشت سوانح عمری ہی ہوتی ہے کیونکہ اپنے نام سے اپنا کچا چھا میں نہیں مگر اس کے باوجودخودنوشت سوانح عمری ،خودنوشت سوانح عمری ہی ہوتی ہے کیونکہ اپنے نام سے اپنا کچا چھا میں انسان جھوٹ ہی کیوں نہ بولے۔

## حواشي

### كتابيات

| _1 | ار دوخو دنوشت فن وتجزييه       | وہاج الدین علوی   | شعبهٔ ار دوجامعه ملیه د ہلی    | ۱۹۸۹ء          |
|----|--------------------------------|-------------------|--------------------------------|----------------|
| _٢ | بیتی کہانی،                    | شهربا نوبيكم      | ادار ، علمی حیدرآ باد پا کستان | ۱۹۹۵ء          |
| ٣  | داستان سےافسانے تک،            | وقارظيم           |                                |                |
| ٦٣ | عطا(سه ماہی) دیرہ اساعیل خان   |                   | جولا ئی تادسمبر                | ç <b>۲</b> ••• |
| _۵ | سياق وسباق                     | جيل احدعديل       | عمير پېلشرز لا ډور ۱۹۹۵ء       |                |
| _4 | مقالات مجمرحسن عسكرى مرتبه شيم | مامجيد علم وعرفاا | ن پېلشرز                       | _==            |
|    | نقوش آپ بیتی نمبر              |                   | جون                            | ۱۹۲۴           |
| _^ | تنقيداورخودنوشت تنقيد          |                   |                                |                |