ISSN: 1726-9067

# JOURNAL OF RESEARCH

Vol. 7 2005

Faculty of Languages & Islamic Studies



Bahauddin Zakariya University Multan.

## JOURNAL OF RESEARCH

(Faculty of Languages & Islamic Studies)

### Bahauddin Zakariya University Multan



Vol. 7 2005

#### **EDITORIAL BOARD**

Prof. Dr. Anwaar Ahmad

**Chief Editor** 

Prof. Dr. Muhammad Hasnain Naqvi

Member

Prof. Dr. Zafar Iqbal

Member

Prof. Dr. Rubina Tareen

Member

Prof. Dr. Saeed-ur-Rehman

Member

Prof. Dr. Shirin Zubair

Editor

Dr. Mumtaz Kalyani

**Deputy Editor** 

# JOURNAL OF RESEARCH

(Faculty of Languages & Islamic Studies)

### Bahauddin Zakariya University Multan.



Vol. 7 2005

#### **CONTENTS**

| 1- | Scott and Sharar as Historical Novelists A Contrastive Study of Narrative Techniques  Dr. Farida yousaf                                  | 01 |  |  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|
| 2- | Siraiki Language and Ethnic Identity  Dr Saiqa Imtiaz Asif                                                                               | 09 |  |  |
| 3- | Research design, methodology, tools, data analysis and presentation <i>Dr. M. Shahbaz Arif</i>                                           | 19 |  |  |
| 4- | Evolving Views on Poverty and Welfare: An Analysis of Conventional and Islamic Approaches Dr. Imran Sharif Chaudhry, Dr. Shahnawaz Malik |    |  |  |
| 5- | Ngo's and Community Empowerment: A Case Study of Ismaili 5<br>Community in the Northern Areas of Pakistan<br>Dr. Omar Farooq Zain        |    |  |  |
| 6- | Growth and Development of the Muslim Press in the Sub-Continent<br>Dr.Ghulam Shabir, Baber Khakan                                        | 69 |  |  |
| 7- | Book Review Dr. M. Aslam Ansari                                                                                                          | 77 |  |  |
| 79 |                                                                                                                                          | -8 |  |  |
|    | الدكتوركمال جبري أمين عبهري                                                                                                              |    |  |  |
| 10 | العلامة شبير أحمد العثماني كمفسر [١٣٦٩هـ/١٩٤٩م]<br>الدكتور الحافظ عبدالرحيم                                                              | -9 |  |  |
|    |                                                                                                                                          |    |  |  |

| 131 | المُفَسِّرِيُنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ | مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ | -10 |
|-----|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----|
|     | النقوي                                            | الآنسة عذرا پروين، أ.د.محمد حسنين                       |     |
| 157 | ڈاکٹر ممتاز کلیانی، ڈاکٹر محمد ساجد خان           | أردوادب مين تهذيب وثقافت كى نما ئندگى                   | -11 |
| 171 | ڈا کٹرعبدالقدوں صہیب                              | ''نصابِ ز کو ة'' تحقیقی مطالعه                          | -12 |
| 213 | (,904/2m                                          | مسعودی -شخصیت و تذکرهٔ ملتان ( وفات: ۲                  |     |
|     |                                                   | ڈا <i>کٹر محرحسنی</i> ن نقوی - شابنه نذر                |     |
| 233 | ئزه اجمل مهاراینِ اکبر                            | فردوس الشهد اقلمي (سرائيكي ) تحقيقي وتقيدي جا           | -14 |

#### NOTES ON CONTRIBUTORS

#### Dr. Farida Yousaf

Associate Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan Dr. Saiga Imtiaz Asif

Assistant Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan.

#### Dr. M. Shahbaz Arif

Prof. /Chair, Department of English, University of Sargodha.

#### Dr. Imran Sharif Chaudhry

Assistant Professor of Economics, Bahauddin Zakariya University, Multan

#### Dr. Shahnawaz Malik

Professor of Economics, Bahauddin Zakariya University, Multan

#### Dr. Omar Faroog Zain

Assistant Professor, Department of Political Science & International Relations, Bahauddin Zakariya University, Multan.

#### Dr. Ghulam Shabir

Assistant Professor, Department of Mass Communication,

Islamia University Bahawalpur.

#### **Baber Khakan**

Lecturer, Department of Communication, Bahauddin Zakariya University, Multan.

#### Dr. M. Aslam Ansari

Ex-Prof. Govt. College, Multan.

الدكتور كمال حيري أمين عبهري

رئيس قسم اللغة العربية كلية أصول الدين الجامعية\_ جامعة البلقاء التطبيقية عمان\_ الأردن

الدكتور الحافظ عبدالرحيم

الأستاذ المشارك بقسم اللغة العربية جامعة بهاء الدين زكريا بملتان (باكستان)

أ.د.محمد حسنين النقوى

محاضرة في قسم اللغة العربية، بجامعة بهاء الدين زكريا بملتان

الآنسة عذرا يروين

لیکچرار،شعبهٔ عربی، بهاءالدین زکریایو نیورشی،ملتان-

ڈا کٹرمتازکلیانی

اسشنٹ پروفیسر،شعبۂ اُردو، بہاءالدین زکریا یونیورٹی،ملتان-

اسشنٹ پروفیسر،شعبهٔ اُردو، بهاءالدین زکریایو نیورسی،ملتان-

ڈا کٹرعبدالقدوس صہیب

اسشنٹ پر وفیسر، شعبہاسلامیات، بہاءالدین زکریا یو نیورشی، ماتان ۔

. کیکچرار(پارٹ ٹائم)،شعبہ عربی، بہاءالدین زکریایو نیورش،ملتان۔ اجمل مہاراینِ اکبر ریسرچ۔عالر،سرائیکی ریسرچسنفر، بہاءالدین زکریایو نیورش،ملتان۔

# Scott and Sharar as Historical Novelists A Contrastive Study of Narrative Techniques

Dr. Farida Yousaf\*

#### **Abstract**

Narrative techniques hold great importance for the appropriate creation of novel. They are important especially in the process of writing a historical novel.

The purpose of this paper is to point out the great differences in narrative techniques of Scott and Sharar in their historical novels. Scott and Sharar have some similarities and some dissimilarities as far as the narrative techniques are concerned. This paper concentrates on their contrastive points as they extremely differ in the use of plot, language and style.

Narrative techniques are extremely important for the creation of historical novel. Scott and Sharar hold a great importance as historical novelists in English and Urdu literatures respectively as they are the initiators of this genre in their languages. Both of them have used important narrative techniques in their novels. They resemble in the use of dialogue, soliloquy, scene depiction and epistolary technique. There are also some glaring disparities between the two novelists in their modes of narration. They completely differ in the matters of plot construction, language and style.

Sharar lays special emphasis on a systematic and coherent plot, on the contrary Scott has a cavalier attitude in this regard, which sometimes mars the artistic quality of his works. Scott himself was conscious of this narrative deficiency in his works and said that he could not build a coherent plot in spite of all his endeavours

"I have repeatedly laid down my future work to scale, divided it into volumes and chapters and endeavoured to construct a story which I meant should evolve itself gradually and stringly, maintain suspense and stimulate curiosity; and which finally should terminate in a striking catastrophe. But I think there is a demon who seats himself on the feather of my pen when I begin to write and leads it astray from the purpose. Chapters expand under my hand, incidents are multiplied; the story lingers while the materials increase; my regular mension turns out a Gothic anomly and the work is closed long before I have attained the point I proposed" (1)

In spite of the admitted necessity of paying some attention to plot Scott thinks in the last analysis, that to have a tightly fitted narrative structure is in no way an absolute requirement for a successful novel because, in his opinion, human life itself is not

<sup>\*</sup> Associate Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan

coherent and lacks sequence. He comments in his novel **The Monastery** 

"The general course of human life may be quoted in favour of this more obvious and less artificial practice of arranging a narrative. It is seldom that the same circle of personages who have surrounded an individual at his first outset in life, continue to have an interest in his career till his fate comes to a crisis." (2)

#### Again he says:

"In fine whatever may be the vote of severe critics, we are afraid that many of the labourers in this work on literature will conclude with Bays "What is the use of the plot but to bring in fine things". And truly if the fine things really deserve the name, we think therein pedantry in censuring the works where they occur, merely because productions of genius are not also adorned with a regularity of conception carrying skillfully forward the conclusion of the story which we may safely pronounce one of the rarest attainments of art" (3)

Scott's comments indicate that he was satisfied with the way in which he constructed his novel and preferred spontaneous development of the narrative to restricting it in the bounds of plot. David Daiches also comments that "Scott was never the obsessed artist but the happy writer" He did not follow a set pattern. Sometimes he begins right in the middle as is the case in **The Heart of Midlothian**, and **Old Mortality**. **The Heart of Midlothian** begins with explosive event of the Porteous Riots, which is central in the novel and launches straight into the novel's action and meaning. Thomas Seccomb comments on the unusual beginning of **The Heart of Midlothian** in the following manner.

"Generally Scott begins at the beginning, but not so here. The story at once plunges the reader into a state of things which he cannot comprehend without knowledge of three previous circumstances—the relations of Robertson and Madge wildfire with Effie Deans and with The Fife Smugglers. To pause in the course of the story, to give bald straight forward narratives of these past events, is the novelist's plain and obvious method but it is also the least artistic. On the whole Scott steers well. The past is gathered from its effect on the present, from the dramatic confessions of the sin stricken actors, from the wild and whirling words of the crazed girl" (5)

The kind of narrative structure presented in **The Heart of Midlothian** can be termed as loose structure. It was more congenial to Scott's temperament. The reason for this trend can be traced in the particular characteristics of the Romantic Age to which he belonged. It seems that the romantic assertion for the spontaneous expression of feelings had developed in him a casual attitude towards plot and he preferred to

make his novels lively and attractive through the artistry of dialogues and realistic presentations of the characters.

On the other hand Sharar lays special emphasis on a systematic and coherent plot and develops his story with a proper division of chapters and gives it an appropriate sequence of the beginning, middle and the end. He believes in maintaining the coherence of the story with the help of a well-knit plot. He takes great care to maintain the discipline, coherence and suspense in the events of the story. All his novels have consistent and concordant plots. Syed Waqar Azim has paid a great tribute to Sharar in this respect and acknowledges that Sharar has a complete awareness of the fact that the plot of a novel is a developing shape of the events.<sup>(6)</sup>

It can be inferred form the study of Sharar's novels that his story starts with a delightful preface, then goes through different stages and reaches a logical end. It has to face difficulties while passing through different stages. These very difficulties invoke the interest of the reader and create in him a desire to cling to the novel till the end of the story. Sharar's **Malik-ul-Aziz Varjana** can serve as one of the finest examples as it has a well constructed plot which follows an appropriate development of the events. Sharar has divided it into twenty chapters and has created such a sequence and consistency that the plots and events develop steadily. In order to maintain the interest of the reader throughout the novel, he has employed the technique of suspense and curiosity at many stages of the novel. According to Mumtaz Manglori, for the first time in the history of the Urdu novel Sharar realized the importance of coherence and balance between character and plot and used it accordingly (7). This comment indicates that Sharar is aware of the importance of plot.

Sharar divides his plot into different chapters and assigns a separate name to each one of them. By this method he is able to create a division in the events of a novel. He also makes use of a double plot. Along with the historical events, a fictious romantic tale proceeds simultaneously for the interest of the reader. He creates coherence between the historical and romantic events as his thoughtful plan for the development of plot works behind it. The beginning of **Mansoor Mohna** can be quoted, after translation into English, as a prominent example:

"Our story starts from 390 Hijrah. The great wave of victories which had reached Spain after crossing Africa in the early centuries of Hijrah at one side and had extended to Afghanistan after crossing Syria, Iran and other countries on the other side, was touching the boundaries of India this year. The banks of River Attock became the battle fields for those great wars which defeated the power of great Ayrans and rewarded the Muslims with success" (8)

The Preface clearly paves way for later development of the plot that is about some invasion of India. In the same way some of his other novels, such as **Flora Florida**, **Maftu Fathe** and **Firdous-i-Barin** can be presented as examples of novels

having consistent plots. In fact there are two waves of events in his historical novels: one wave is that of historical events and the other is that of romantic events. They do not go side by side but are merged into each other. In this way the coherence and correlation is maintained between them and many romantic events are created out of historical events. **Malik-ul-Aziz Varjana** can serve as an illuminating example of this technique. After fixing the historical period, Sharar starts creating the romantic events in such a manner that they are merged into each other. At some places the historical events are separated from the romantic ones but only where it is inevitable to do so.

Scott and Sharar also differ in the use of language. Scott's language is reflective of the culture and environment of his characters, while that of Sharar does not correspond to the environment of his characters.

Scott used Scottish language for his Scottish characters and made English ones speak in their own native language. Graham Tulloch appreciates this device and says that

"Despite his popular reputation as the great romancer Scott was, as has long been recognized, in many ways a realistic writer. His presentation of Scots dialect conforms with this so far as we can now tell it reflects the actual sociolinguistic situation in Scott's own time" (9)

The situation referred to by Graham Tullock is reflected in Scott's novels. In this situation Scottish language was increasingly coming to be associated with the lower classes, the less educated and the older generation and he used their speech and manner in his novels. Scottish speakers in Waverley Novels are lower clan people and relatively uneducated. If they belong to upper classes they also belong to older generation. Hence he makes use of Scottish language in order to present his characters and situations in a true and natural manner. David Murison has paid a great tribute to Scott for his great art in creating the speeches for his characters and says that

"Just as he created a whole gallery of characters of all kinds and conditions, excelled only by Shakespeare, he created a great variety of Scottish and English languages and rings the changes in the speech in all sorts of subtle ways" (10)

The Fortunes of Nigel is a novel which illustrates the switching from Scottish to English. The scene is London and the characters in the main are an enclave of Scottish people from the king down ward, strangers in a strange land. The Scottish banker Heriot who is obviously doing well in South, uses formal English to all around him but breaks out into Scotch when he hears Richie Moniplies who is from his native town Edinburgh Ramsay, the clock maker expatiates on his trade in the language of the text books on chronometry but uses his mother tongue in his personal affairs. Even the king is made to accommodate himself to his audience and mood. In moments of excitement as in the stag hunt in Greenwich Park or when speaking to Scottish courtiers, he reverts to Scotch in the court. He speaks a formal pedantic Latinate English laced however

with some Scotch especially when he is being facetious, an attempt, no doubt, to represent himself in his popular character as amalgam of scholar and cloven:

"This Dionysius of Syracase caused running workman to build for himself a lugg-p' yekan what that in, my lord Bishop".

"A cathedral, I presume to guess answered the Bishop" what the deilmn- I crave you lordship's pardon for swearing-but it was the cathedral-only a lurking place called the king's lugg, where he could sit undescried and hear the converse of his prisoners" (11)

By this kind of speech Scott wants to remind his readers that Scotland once had a national language of its own. In his introduction to The Chronicles of the Canon Gate he refers to an old Edinburgh lady Balior who speaks Scotch in the country accent and tries to prove that "it seemed to be the Scottish as spoken by the ancient court of Scotland to which no idea of vulgarity could be attached"(12) But Mrs. Balior speaks English throughout the novel. Amongst the heroines of Scott Jeanie Deans is the only one who speaks Scotch in The Heart of Midlothian but it is a Scottish language of varied register or intensity. To her father it is the ordinary speech of Lothian peasant, to strangers like Saddletree and Staunton it is much more comprehensive. When she is in England she obviously tries to make herself intelligible in English though the occasional Scots word drops out; when she first meets the Duke of Argyll, she is as formal as her school English will permit but when, to set her at ease, he speaks of Scotland, the familiar topic brings out her scotch more fluently. But the antithesis is not merely between high society English and low society Scotch people, Scott has depicted the difference between the two cultures; it is also the discrepancy between the ruler and the ruled which is vivified by the use of two languages.

Professor Ernest Weekley considers that of all individual writers next to Shakespeare whose formative influence on English is beyond all comparison, Scott has contributed most to the English vocabulary. Thus it is clear that Scott's novels have the richness of language which reflects in the sheer bulk of his work. His great sweep, range and the extra ordinary variety of the content itself is a proof of the vitality he impaired to the words he used and in so many cases effectively recreated.

According to an estimation made by David Murison "among Scott's 30,000 word vocabulary are included 3,000 words used only in Scotland or having meanings peculiar to Scotland and belonging to the remains of old Scots language" (13)

Thus it can be inferred form the thorough study of Scott's use of the language that he provides his readers four models of narrative, firstly ordinary English narrative with a few Scotch words, secondly the recorded eighteenth century Scottish speech narrative, thirdly the written Scottish language of uneducated Scotsmen and fourthly only barely explored language of the written narrative of an older educated class who speaks Scotch informally, in a mixture of Scotch and English. The depiction of these

four varieties of language is contributive to his versatility of themes in various novels. Hence Scott makes his characters speak in their own native tongues.

On the contrary each of Sharar's characters speaks in the typical Urdu language, even if most of them belong to Arabia. The reason for this tendency can be traced in Sharar's lack of familiarity with Arab culture and language. His **Manoor Mohna** is the only exception in this regard. Due to his own exposure to Hindi language and culture, he is able to make his Hindu characters speak in Hindi. Though this aspect of Sharar's narrative can be regarded as blemish for his works, it is justified from reader's point of view as his reader is an average Indian Muslim who knows the Urdu language only. His basic aim was to infuse enthusiasm and zeal in his people so he had no choice but to let every character speak in Urdu. Sharar's language is rhetorical. His diction is alluring and consists of a beautiful combination of ancient and modern expressions. His language abounds in similie, metaphor and allegory. Sometimes he uses those Arabic and Persian forms which are currently used in the Urdu language.

Sharar was familiar with English prose style, so he was able to transplant the beautiful contrivances of English language into Urdu but his similies and metaphors are exclusively eastern. Like Scott, he was a poet and his poetic temperament and aptitude made him adopt a rhetorical diction in prose. It was convenient for him to colour his narration with different poetic techniques. According to Syyad Waqar Azim, Sharar excels in the spicy use of language and this was done to provide enjoyment<sup>(14)</sup>. The examples of this spicy use of language can be observed in **Hasan Angelina**.

"The sun had set and the Turkish flag was fluttering on like a bird in the sky. The dim light of the early moon seemed to be descended form the eastern mountains (15). (Translation)

Pyam Shah Jehanpuri appreciates Sharar's use of language and says that in the matter of language and narration he is not only superior to his contemporaries but to his successors as well <sup>(16)</sup>. In spite of the fact that Sharar exceeds in prose diction, he himself confesses his that his combination of words create carelessness and confusion. He writes that:

"I am neither concerned with the school of Delhi nor with that of Lucknow. I write as I can manage<sup>(17)</sup>. (Translation)

Thus it is evident that both Scott and Sharar differ in the use of language Scott makes his characters speak their native tongue while Sharar has to use the Urdu language due to his own and his reader's lack of familiarity with the native tongue of his characters.

Scott and Sharar also stand opposite to each other in the matter of style. Scott's style in objective as his own personality never intrudes into his novel, while Sharar's style is subjective and his personality as a novelist seems to be dominant in his works.

In the matter of description Scott only states the period or the year of the theme of his novel. The social, moral and political aspects of society are revealed through the

interaction of characters and by the objective narration of the events. The bravery or timidity of the characters is exposed by their own actions. Scott does not interfere even if the characters like Alan Fairford and his father in **Redguantlet** seem to be the portraits of himself and his father. Throughout his novels he observes the principle of negative capability and negates his own personality while depicting the events and people of his novels. Hence he is the best example of T.S. Eliot's term of a catalyst<sup>(18)</sup>. Like a catalyst he remains unchanged but helps his characters and events to completely conform with each other.

On the other hand Sharar is a subjective writer his personality remains dominant in his novel and can be strongly felt in the narration of certain events and characters. The great and brave heroic figures become lifeless due to his subjective intrusion. He relates the events in his own descriptive manner and does not let them emerge spontaneously as a result of certain moral, social and political elements. In fact he has no concern with the society of a particular era. His only concerns are the warfare and brave deeds of his heroes in the battlefield. He relates these events in his own manner and does not let them follow their own course. His own personality remains prominent throughout the narration.

Thus it can be concluded that Scott and Sharar are drastically different form each other in the elements of plot, language and objectivity. Though Sharar insists that he is not at all inspired by Scott, but the historical perspective in which Sharar comes after Scott, is evident of the fact that Scott's novels served as models for him. He innovated and modified the pre-existing style of English historical novel according to the needs and situations of his own county. Consequently Sharar's art of historical novel is indebted to that of Scott. Both of them can be paid tribute for being the pioneers of historical novels in their respective languages. Their endeavours are contributive to confirm the validity of this genre for the forthcoming generations.

#### References

- 1. Scott, Sir Walter *The Forunes of Nigel Introduction* London 1965 P. XXXI.
- 2. Scott, Sir Walter, "Introduction" The Monstery, London 1822 P. XXVi.
- 3. Scott, Sir Walter, *The Lives of the Novelists* London 1824 P.33.
- 4. Daiches David Scott's Achievements as a Novelist, (Literary essays) 1950 P.119.
- 5. Seccomb Thomas, "The Heart of Midlothian" in *Scott, Centenary Articles* London 1982 P.58.
- 6. Wagar Azim Syyed *Dastan Sey Afsaney Tak* Karachi 1969 P.62.
- 7. Manglori, Mumtaz, Dr. *Sharar Key Tarikhi Novel aur in Ka Takhleeqi aur Tehqeeqi Jaiyza* 1976 P.356.
- 8. Sharar *Mnsoor Mohna* Lahore 1915 P. 1.
- 9. Tulloch Graham "Scott and the Creation of Dialogue" in *Sir Walter Scott: The Long Forgotten Melody* ed. Alan Bold London 1983. P. 146.

- 10. Murison David, "Two Languages in Scott" in *Essays, Old and New; Scott's Mind and Art* ed. Norman Jaffars Edinburgh 1969. P. 221.
- 11. Scott, Fortunes of Nigel Ch. 33
- 12. Weekely Earnest "Walter Scoot" in *Atlantic Monthly* CXLVII CNov. 1931, P. 595.
- 13. Murison David, "Two Languages in Scott" in *Essays, Old and New; Scott's Mind and Art* ed. Norman Jaffars Edinburgh 1969 P.220.
- 14. Waqar Azim Syyed, Dastan Sey Afsany Tak, 1970 P. 42.
- 15. Sharar Hasan Angelina Lahore, 1964 P. 83
- 16. Shah Jehan Puri, Pyyam Urdu Nasr pey Tanqeedi Nazar Lahore 1975 P.187.
- 17. Sharar Mazameen-i-Sharar Vol. IV P. 20
- 18. Eliot T. S "Tradition and Individual Talent" in T. S. Eliot's Prose London 1950 P. 13.

#### Siraiki Language and Ethnic Identity

Dr Saiga Imtiaz Asif\*

#### **Abstract**

In the light of Instrumentalist and the Primordialist theory of ethnicity, I discuss in this paper, how the Siraiki language was used as a symbol to create the Siraiki identity. After tracing different factors which led to the creation and assertion of a separate Siraiki identity, I review the efforts made by the Siraiki nationalists to this effect. In the light of these I determine whether the overall approach of the Siraiki nationalists is either purely instrumental or solely emotional or both.

#### Introduction

Language is intrinsically connected with ethnic identity and it 'interweaves the individual's personal identity with his or her collective ethnic identity' (Liebkind, 1999: 143). Among the multitude of markers of group identity, like age, sex, social class and religion, language is considered essential to the maintenance of group identity. The issue of language and identity is extremely complex: the terms *language* and *identity* are open to discussion and their relationship fraught with difficulties (Edwards, 1985). Liebkind (1999: 150) observes that in the mainstream perspective, language is not seen as an, 'essential component of identity. But language and ethnicity are seen as negotiable commodities to the extent that they hinder a person's security and well being.' From the early 1980s, however, this notion has been challenged and different studies have shown the importance of language for many ethnic minorities (ibid). Ethnicity is defined as a 'sense of group identity deriving from real or perceived common bonds such as language, race or religion' (Edwards, 1977: 254) and ethnic identity is defined as 'allegiance to a group ... with which one has ancestral links' (Edwards, 1985:10). He further states that for the continuation of a group 'some sense of boundary must persist. This can be sustained by shared objective characteristics (language, religion, etc.)'.

Two theories regarding language and ethnicity are quite relevant here, the *Instrumentalist* and the *Primordialist* theory of ethnicity. According to the instrumentalist theory of ethnicity, language-based ethnicity is meant to pursue political power (Deutsch, 1953; Williams, 1984). This theory holds that the leaders, who aspire for the power to obtain a larger share of goods, consciously choose language as a symbol of group identity. Mobilizing the masses in the name of ethnicity in terms of language and culture can fulfil their desire for power. The Instrumentalists see languages as 'instruments, tools only, and mother tongues...in no way...special' and for them 'Language is socially constructed learned (or acquired) behaviour, possible to

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of English, Bahauddin Zakariya University, Multan.

manipulate situationally, almost like an overcoat you can take on and off at will' (Skutnabb-Kangas, 2000:136-137). The Primordialist theory of ethnicity (Conner, 1993; Shils, 1957), on the other hand, states that people form ethnic groups to resist being assimilated in the other culture because of their deep, extra-rational, and primordial sentiments for their language or other aspects of identity. For primordialists, the mother tongue is 'more like your skin and later languages like the overcoats (Skutnabb-Kangas, 2000:137). Primordial arguments are often labelled by the instrumentalists as 'emotional, romantic, and traditional, and pre-rational or irrational' (ibid). In the light of these two theories it will be seen whether the Siraikis' awakening (Shackle, 1977) was motivated by instrumental or sentimental reasons or both or whether something else was the cause of this phenomenon.

#### Why was the Siraiki Identity Created?

Central Punjab saw a massive mobilization of people at the time of the construction of canals under a scheme that the British started in 1886 (Mirani, 1994). A huge number of Punjabis from central Punjab were settled in the western parts of the Punjab province, mainly the present day Siraiki areas. Later, the 1947 partition of India had a disharmonizing effect in the Siraiki region linguistically as the non-Siraiki speaking population replaced the Siraiki speaking population. Even after the main migration of 1947, the internal migration of the people of Punjab to the Siraiki areas, which had already seen a large cultural and linguistic upheaval in the late 19th century, continued (Wagha, 1998). In the 1950s, under the Thal irrigation scheme, hundreds of thousands of acres of barren land were allotted to Punjabi speaking migrants for cultivation. This too brought a feeling of deprivation among the Siraikis living in the districts of Muzaffargarh, Layyah and Bhakkar (Mirani, 1994). Such factors gave rise to a 'local versus migrant' or 'local versus Punjabi' division which replaced the existing 'Hindu versus Muslim' division (Wagha, 1998: 51).

This sense of injustice and deprivation was echoed for the first time on the floor of the National Assembly in 1963 when Makhdoom Sajjad Hussain Qureshi¹ said, 'Multani [Siraiki] is spoken in 10 districts of West Pakistan and so far there is no provision for a radio station at Multan. There is no road link between Karachi and Multan and Lahore. This strip of 800 miles [is] lying as it is, without any modern means of communication' (NAPD II pp.766-7 cited in Rahman, 1996: 181).

Independent studies show a wide gulf between the development of infrastructure between the Siraiki districts and the rest of the Punjab. After Multan, the most developed Siraiki district Rahim Yar Khan is rated in terms of infrastructure at number twenty-seven, which is even lower than the lowest developed district among non-Siraiki districts which comes at number twenty-one (Hussain, 1994). Several comparative studies carried out by independent economists (Helbock & Naqvi, 1976; Khan & Iqbal, 1986; Pasha & Hassan, 1982, Zaman & Iffat Ara, 2002) of the development of districts place most of

<sup>1.</sup> The then head of a very influential Pir dynasty in lower Punjab and Sindh. He later became the Governor of Punjab.

the districts of the Siraiki speaking areas lower on the basis of development indicators than those of the Punjabi speaking areas of the upper Punjab. The same is the case with opportunities for technical and professional education: in seventeen Siraiki districts there are only two medical colleges as opposed to eight in the fifteen districts of upper Punjab. Although predominantly an agricultural region, there is no Agricultural University in the Siraiki belt. Agricultural, Engineering, Information, Medical, Naval, Textile, Veterinary and Women's universities have all been set up in the upper Punjab—the non-Siraiki region (Dhareeja, 2003). This sense of deprivation continues even today which is expressed from time to time at different forums. Siraiki nationalists jokingly call Lahore, the capital of Punjab, 'laa hor' a Punjabi phrase which means 'bring more'. This sense of injustice and deprivation led the Siraikis to use the Siraiki language as the most powerful symbol to assert their separate identity, 'the basic reason was deprivation either economic or lack of identity' (Chandio², PC³).

The other strong reason for creating the Siraiki identity is the rift between the Punjabi and the Siraiki language which is examined in the following section.

#### Siraiki Versus Punjabi

The Siraikis strongly feel the resentment at Punjabis' not recognizing Siraiki as a language in its own right and relegating it to the status of a dialect of Punjabi. Punjabis on their part see the activities of Siraiki enthusiasts as, 'treacherously weakening the integrity of Punjab and impeding its proper re-identification under the aegis of a single provincial language' (Shackle, 1977: 402).

Siraikis complain of three types of encroachments by Punjabis, namely on Siraiki linguistics, poetry, and folk music. They are quite bitter about the inclusion of works of Khawaja Farid (who is a Siraiki poet) in the M.A. syllabus of Punjabi which claims him to be a Punjabi poet (Chandio, PC). As for the claims on other classical poets, Shackle (1977) observes that the famous Sufi poets of the region like Shah Hussain (d<sup>4</sup>.1593), Sultan Bahu (d.1691) or Bullhe Shah (d.1758) were eclectic in their choice of diction from different dialects to suit their metre and rhyme so in this sense their works to some extent are open to claims from Siraiki as well as from Punjabi.

Confusion has also arisen over the name of the Punjab province. Anything belonging to the Punjab province and presented as Punjabi, like literature, culture, heritage might be interpreted as representing not Punjab the region but Punjabi language and this is unacceptable to the identity conscious Siraikis because they believe that, 'when reference is made to Punjabi culture it doesn't refer to administrative unit but to cultural unit...you are being deprived of your social, cultural and linguistic identity legally and officially' (Chandio, PC).

Some writers tend to take Siraiki as a dialect of Punjabi, 'The explanation lies

- 2. Javaid Chandio is the Chairman of the Siraiki Department, Islamia University Bahawalpur.
- 3. Personal communication
- 4. Year of death.

either in the fact that they are not adequately informed, or in their desire to exaggerate the importance of Panjabi' (Smirnov, 1975: 16). Kohli (1961: 62) also states, 'Lahndi [Siraiki] and Sindhi are the sister languages which have a near relation ... with Punjabi'. Baily (1904), while comparing Siraiki with Punjabi, points to a great difference existing even between the sub-dialects of Punjabi merging into Siraiki which he terms Western Punjabi. Both Siraiki and Punjabi despite having grammatical, phonological and phonetic differences share many morphological, lexical and syntactic features and are mutually intelligible (Smirnov, 1975; Shackle, 1977). Siraiki differs radically from the Punjabi of Lahore area in tone and consonant sounds. Siraiki activists make the most of these differences to assert their separate linguistic identity.

The emphasis on the difference from the Punjabi language also means an escape from the clutches of the all-inclusive label of Punjabi which activists fear would swallow their own culture and identity. Rahman (1996) believes that the Siraikis emphasize their differences from Punjabis in order to stress their specific cultural and ethnic identity and it would be counter productive for them to accept Siraiki as a dialect of Punjabi. He further states that both Siraikis and Punjabis use the functional definition of language which takes language as a 'super imposed norm' in Haugen's (1972: 243) sense, according to which all mutually intelligible varieties of it are considered deviations from it. However, if we use Haugen's structural definition, then a language would be the sum of all intelligible varieties of it with the most prestigious norm as one of them. In such a case both Siraiki and Punjabi can be called varieties of 'Greater Punjabi' (Rensch, 1992: 87) or 'Greater Siraiki' (Rahman, 1996: 175).

#### How was the Siraiki Identity Created?

Dorian (1999: 25) rightly observes, 'People will redefine themselves when circumstances make it desirable or when circumstances force it on them'. The Siraiki middle class reacted to the threat to their language and identity and set out to develop an ethno-national consciousness in order to resist the assimilation of their ethnic group and language. The efforts towards this cause were directed towards creating a Siraiki identity. Initially this was done to counter the fear of identity extinction and to get rid of the 'misleading' label of Punjabis. These endeavours have been termed as the 'Siraiki movement'.

#### The Siraiki Movement

The Siraiki movement was the combination of the phenomenon of language planning and efforts to establish a collective identity to convince the Siraikis and others of the status of Siraiki as a separate language distinct from Punjabi. It also aimed to establish Siraikis as a separate nationality by invoking shared awareness of the local past among the people living in different cities and towns of the Siraiki region speaking different dialects of the Siraiki language (Rahman, 1996; Shackle, 1977; Wagha, 1998). Consensus on the name Siraiki for all the dialects spoken in the Siraiki region was a part of this reaction, 'The process of the creation of a Siraiki identity in south-western Punjab involved the deliberate choice of a language called Siraiki, as a symbol of this

identity' (Rahman, 1996: 174). Language was chosen as a unifying symbol because 'an ethnic language serves its speakers as an identity marker...language is the only one [behaviour] that actually carries extensive cultural content' (Dorian, 1999: 31) and also because 'the leaders of ethnic movements invariably select from traditional cultures only those aspects they think will serve to unite the group and will be useful in promoting the interests of the group as they define them' (Brass, 1991: 740).

Shackle (1977: 379) states two aims of the Siraiki movement namely; 'to assert the language's separate identity and to secure for its increased official recognition'. One important objective was to establish Siraikis as a group and to create an awareness of a collective sense of identity among them. Initially the emphasis of the writers was to prove the language's antiquity and determine its status as a distinct language and not a dialect of Punjabi.

Like many such movements, the Siraiki movement also started in the name of cultural revival and promotion. The articulation of the economic conflict with the upper Punjab which was given later came to the forefront after the language identity was established. Rahman (1996) believes that factors like geographical, cultural and linguistic differences with Punjabis and the settlement of Punjabis in Siraiki areas before and after the partition on their own do not account for the need of Siraikis to assert their separate identity through the Siraiki movement in the 1960s. What really lay behind it was the lack of development of the Siraiki region which was not voiced in the first phase, 'ethno-nationalism is generally a response to perceived injustice' (ibid: 179). In general, the slogans and demands of the Siraiki nationalists have been coupled with linguistic rights and economic grievances, but in the late 1990s and the present decade the linguistic issue has ceased to have much importance, at least in the eyes of Siraiki political leaders. The proof is in the charter of demands made at the end of a Siraiki conference held in December 2003 in which out of twenty-one demands made from the government only one pertained to language (*Daily Khabrain*, 2003).

#### Siraiki Script

In the process of creating a distinct identity of Siraiki language, Siraiki activists have also paid attention to creating a standard Siraiki script and orthographic norms. 'orthographic and linguistic standardization of Siraiki seems more connected with the politics of identity and antiquity' (Wagha, 1998: 238). The emphasis was on the creation of markers which would reflect the independent status of Siraiki sounds. Although Siraiki shares four implosive sounds with Sindhi, care was taken so that the Siraiki script and the representation of these symbols should be different from that of Sindhi 'so that the Sindhis should not lay any claims over Siraiki literature as theirs' (Mughal<sup>5</sup>, PC). Various primers have been published from time to time between 1943 and 2001 by a number of people. For example, Ansari, Bhatti, Gabool & Faridi, Kalanchvi & Zami, Mughal, Pervaiz, Qureshi, Rasoolpuri, Sindhi, Siyal, each proposing a different system

<sup>5.</sup> Shaukat Mughal has 20 books and a number of articles to his credit on Siraiki language and grammar.

of representing the distinctive Siraiki sounds (Mughal, 2002). Several collective efforts after the partition have also been made to standardize the Siraiki script. (see e.g. Mughal, 2002). However, despite the claims of the Siraiki language planners on the agreement and use of a standard Siraiki script (Fahim<sup>6</sup>, PC), writings with modified diacritics are still common. This controversy is evident by the writer's appeal in the concluding chapter of Mughal (2002) to Siraiki writers to refrain from using any other but only the 'agreed' diacritic marks. He also appeals to them not to take up the matter of changing the Siraiki script in future.

#### Siraiki Writings

Since the start of the consciousness raising efforts about common ethnic language in the 1960s, the number of Siraiki publications has increased. Most of the writings from the 1960s to the 1980s were political in nature and are 'tarnished' with the ethnopolitical aims of the writers (Wagha, 1998: 205). Even though the number of publications has increased in the last and present decade (Malghani Vol. III, 1995; Pervaiz, 1996; 2001; Taunsvi, 1993), the Siraiki intellectuals themselves admit that there is not much readership (Ahmad<sup>7</sup>, PC), except perhaps for the works of some renowned contemporary poets, especially of the revolutionary poet Shakir Shujaabadi 'which sell like hot cakes' (Fahim, PC). Although writings in all the regional languages are 'suffering' from lack of readership due to similar reasons, in the case of Siraiki there are two added reasons. Firstly, most of the writers bring in colloquial phraseology (which varies from one variety to the other) in their writings and secondly, many writers, in their zeal to prove the antiquity of Siraiki language and to promote its Indo-Aryan feature, tend to use more Sanskrit words instead of the more common Arabic/Persian words in order to distinguish it from Punjabi and Urdu, thus blocking the understanding of the general readers (Ahmad, PC).

#### **Outcome of the Siraiki Movement**

The Siraiki movement has been successful at some levels. It is responsible for creating a sense of collective identity among the Siraiki speakers even if it has not been successful in forming a pressure group like that of Bengalis, Sindhis, Mohajirs (Urdu speakers) and Pakhtoons (Rahman, 1996). Now the Siraikis are counted as one of the five indigenous nationalities and Siraiki as a distinct language at some official and unofficial levels. Siraiki was also included in the question about languages in the censuses of 1981 and 1998. Despite all this, however, the symbol of language which came out as the most powerful symbol in this movement 'has not yet acquired much evocative power' (ibid: 190). The Siraikis are still not as emotionally attached to their language as the speakers of some other regional languages of Pakistan are, 'The Siraikis do not have a strong emotional attachment with their language as they are not ready to

<sup>6.</sup> Aamir Fahim is the Chairman of Siraiki Department, Government College Multan, and a prolific Siraiki writer. He has also written and produced a few Siraiki commercial films.

Dr. Anwaar Ahmad is the Director of the Siraiki Research Centre, B. Z. University Multan, and a distinguished writer.

kill for it' (Fahim, PC). The Siraiki movement helped to give a collective name 'Siraiki' to different dialects and made people embrace this name for their collective identity but it ultimately failed to influence ordinary Siraikis to take pride in their language or consciously increase its usage in different domains.

#### Conclusion

In this paper I have described the factors which have contributed to creating the need and later to asserting a collective identity in the South Punjab. Language has been a very powerful uniting symbol for the people living in the Siraiki region in their struggle for establishing their ethnic identity. The language policies of the British in India and later the language policies of the Pakistani government as well as geo-historical and socio-political factors led to the present day status of Siraiki. What becomes evident is that in establishing the Siraiki ethnicity, language, which played the key role at the beginning of the struggle, has receded to the background in the past two decades. Different activists belonging to different walks of life are taking part in this struggle with different aims and objectives. Nettle and Romaine (2000: 19) argue that 'disputes involving language are not really about language, but instead about fundamental inequalities between groups who happen to speak different languages'. Although this observation fits quite well into the Siraiki linguistic situation, we cannot completely rule out the emotional attachment of ordinary Siraikis in general and nationalists in particular with their language. Their emotional attachment with their mother tongue has prevented the assimilation of Siraiki with Punjabi. It is, therefore, difficult to label the overall approach of the Siraiki nationalists as either purely instrumental or solely emotional.

#### **Bibliography**

Bailey, T. G. (1904) *Punjabi Grammar as Spoken in the Wazirabad District*. Lahore: Punjab Government Press.

Brass, P. R. (1991) Ethnicity and Nationalism. New Delhi; London: Sage Publications.

Conner, W. (1993) Beyond reason: The nature of the ethno-national bond. *Ethnic and Racial Studies*, 16 (3): 373-89.

Daily Khabrain, 13.12.2003.

Deutsch, K. W. (1953) *Nationalism and Social Communication: An Inquiry into the Foundations of Nationality*. Cambridge: MIT Press.

Dhareeja, Z. A. (2003) *Daily Khabrain*. 31.07. 2003.

Dorian, N. (1999) Linguistic and ethnographic fieldwork. In Fishman, J. (ed.) *Language and Ethnic Identity* (pp. 25-41). Oxford: Oxford University Press.

Edwards, J. (1977) Ethnic identity and bilingual education. In Giles, H. (ed.) *Language*, *Ethnicity and Intergroup Relations* (pp. 253-82). London: Academic Press.

Edwards, J. (1985) Language Society and Identity. Oxford: Blackwell.

Haugen, E. (1972) Dialect, language, nation. In Dil, A. S. (ed.) *The Ecology of Language: Essays by Einar Haugen* (pp. 237-54). Stanford: Stanford University Press.

Helbock, R. W. and Naqvi, S. N. H. (1976). Inter-district variation in social well-being in Pakistan. Unpublished paper. Pakistan Institute of Development economics, Islamabad.

Hussain, K. (1994) Caste system and Indian polity, Regional Studies X11 (2): 47-72.

Khan, M. H. and Iqbal, M. (1986) Socio-economic indicators in rural Pakistan: Some evidence. In Nabi, I. (ed.) *The Quality of Life in Pakistan* (pp. 93-108). Lahore: Vanguard.

Kohli, S. S. (1961) A Critical Study of Adi Granth: Being a Comprehensive and Scientific Study of Guru Granth Sahib, the Scripture of the Sikhs. New Delhi: Punjabi Writers' Cooperative Industrial Society.

Liebkind, K. (1999) Social Psychology. In Fishman, J. A. (ed.) *Language and Ethnic Identity* (pp. 140-155). New York: Oxford University Press.

Malghani, H. U. (1993-96) *Siraiki Adabi Pandh—1993-1996* [Siraiki Literary Progress-93-96] (4 Volumes, one for each year). Multan: Siraiki Adabi Board.

Mirani, A. (1994) Greater Thal. Multan: Jhok Publishers.

Mughal, S. (2002) *Siraiki Diyan Khas Aawazan di Kaharin* [The story of special Siraiki sounds]. Multan: Jhok Publishers.

Pasha, H. and Hassan, T. (1982) Development ranking of districts of Pakistan. *Pakistan Journal of Applied Economics*, 1(2): 157-92.

Pervaiz, S. H. (1996) *Siraiki Adab Tor tay Pand* [The development and progress of Siraiki literature]. Muzaffar Garh: Majlis-e-Siraiki Munsifiin Pakistan.

Pervaiz, S. H. (2001) *Saraiki Zaban-o-Adab ki Mukhtassir Tariikh*. [A short history of Siraiki language and literature]. Islamabad: National Language Authority.

Rahman, T. (1996) Language and Politics in Pakistan. Karachi: Oxford University Press.

Rensch, C. R. (1992) The language environment of Hindko-speaking people. SSNP, 3: 3-88.

Shackle, C. (1977) Siraiki: A language movement in Pakistan. *Modern Asian Studies*, 11 (3): 379-403.

Shils, E. A. (1957) Primordial, personal, sacred and civil ties. *British Journal of Sociology*, 8: 130-45.

Smirnov, U. A. (1975) *The Lahndi Language*. English translation by E. H. Tsipan, Russian edn. (1970). Moscow: Nauka Publishing House, Central Department of Oriental Literature.

Skutnabb-Kangas, T. (2000). *Linguistic Genocide in Education or Worldwide diversity and human rights?* Mahwah, NJ; London: Lawrence Erlbaum Associates.

Taunsvi, T. (1993) *Siraiki Adab Riit tay Rivaiyat* [Traditions and trends in Siraiki literature]. Multan: Beacon Books.

Wagha, M. A. (1998) The Development of the Siraiki Language in Pakistan. Unpublished Ph. D thesis, School of Oriental and African Studies, London.

Williams, C. H. (1984) More than tongue can tell: Linguistic factors in ethnic separatism. In Edwards, J. (ed.) *Linguistic Minorities, Policies and Pluralism* (pp.179-219). New York: Academic Press.

Zaman, A and Iffat Ara (2002) Rising urbanization in Pakistan: Some facts and suggestions. *The Journal of NIPA*, 7(3): 31-38.

# Research design, methodology, tools, data analysis and presentation

Dr. M. Shahbaz Arif\*

#### **Abstract**

The study presents research design as a strategy that guides investigators; a logical model for inferring causal relations. It makes the relationship between experience and reasoning by showing research as the most successful approach to the discovery of truth, particularly as far as the natural sciences are concerned. The aim of the study is to present a) specific styles of research; b) specific issues in planning a research design, e.g. sampling, validity, and reliability; c) planning data collection – instrumentation and; d) data analysis and presentation. The intention here is to provide a set of issues that need to be addressed in practice so that an area of research interest can become practicable, feasible and capable of being undertaken.

#### Introduction

'Research is best conceived as the process of arriving at dependable solutions to problems through a planned and systematic collection, analysis, and interpretation of data..... a back-and-forth movement in which the investigator first operates inductively from observations to hypotheses, and then deductively from these hypotheses to their implications. In order to check their validity from the standpoint of compatibility with accepted knowledge. After revision, these hypotheses are submitted to further test through the collection of data specifically designed to test their validity at the empirical level.' (Mouly, 1978).

Research has three characteristics in particular which distinguish it from experience:

- 1. Whereas experience deals with events occurring in a haphazard manner, research is systematic and controlled, being its operations on the inductive-deductive approach.
- 2. Research is empirical. The scientist turns to experience for validation. Subjective belief must be checked against objective reality.
- Research is self-correcting. Not only does the scientific method have built-in
  mechanisms to protect scientist from error as far as is humanly possible, but
  also their procedures and results are open to public scrutiny by fellow
  professionals.

<sup>\*</sup> Prof. /Chair, Department of English, University of Sargodha.

There is no single blueprint for planning research. Research design is governed by the notion of 'fitness for purpose'. The purposes of the research determine the methodology and design of the research.

#### A framework for research design

The process of operationalization is critical for effective research. What is required here is translating a very general research aim or purpose into specific, concrete questions to which specific, concrete answers can be given.

The process moves from the general to the particular, from the abstract to the concrete. Thus, the researcher breaks down each general research purpose or general aim into more specific research purposes and constituent elements, continuing the process until specific, concrete questions have been reached to which specific answers can be provided.

This can be arranged into four main areas (Morrison, 1993):

- 1. orienting decision;
- 2. research design and methodology;
- 3. data analysis;
- 4. presenting and reporting the results.

#### Orienting decisions

Orienting decisions set the boundaries or the parameters of constraints on the research. They address the overall feasibility of the research.

- 1. **Be inclusive with thinking.** Don't try to eliminate ideas too quickly. Build on the ideas and see how many different research projects a researcher can identify. Give the luxury of being expansive in his thinking at this stage. Try to be creative. For example, the overriding feature of the research is that it has to be completed within six months; this will exert an effect on the enterprise. On the one hand, it will 'focus the mind'; on the other hand, this may reduce the variety of possibilities available to the researcher.
- 2. **Write down ideas.** This will allow the researcher to revisit an idea later on. On the other hand, he can modify and change an idea. If the researcher does not write his ideas, they tend to be in a continual state of change and he will probably have the feeling that he is not going anywhere. What a great feeling it is to be able to suit down and scan the many ideas he has been thinking about, if they are written down.
- 3. **Try not to be overly influenced at this time by others.** You have a much better chance of selecting a topic that will be really of interest to you if it is your topic.
- 4. **Be realistic about the time for research.** Certain time scales permit certain types of research, e.g. a short time scale permits answers to short-term issues, while long-term or large questions might require a long-term data collection period to cover a

range of foci. Costs in terms of time, resources and people might affect the choice of data collection instruments. For example, what will be the minimum representative sample of teachers or students in a school, for interviews are time-consuming and questionnaires are expensive to produce. Research design enables the researcher to identify the boundaries within which the research must operate and what are the constraints on it.

- 5. **Preparing the research proposal**. Make sure that the researcher is familiar with other research that has been conducted in areas related to his research project; has a clear understanding of the steps that he will use in conducting his research; has the ability to get through each of the steps necessary to complete his research; and has the motivation and derive to get through any kind of hindrance during the research.
- 6. Make sure the proposal has a **comprehensive review of the literature** included. Now this idea, at first thought, may not seem to make sense. But, this is the time to do it. The rationale behind the literature review consists of an argument with two lines of analysis: 1) this research is needed, and 2) the methodology the researcher has chosen is most appropriate for the question that is being asked. This is the time to get informed and to learn from others who have preceded him.
- 7. What is a proposal anyway? A good proposal should consist of the first three chapters of the dissertation. It should begin with a statement of the problem/background information (typically Chapter 1), then move on to a review of the literature (Chapter 2), and conclude with a defining of the research methodology (Chapter 3). Of course, it should be written in a future tense since it is a proposal changing the tense to past (e.g. 'This is what I would like to do' to 'This is what I did').
- 8. It is important that the **research be organized around a set of questions** that will guide the research. When selecting these questions try to write them so that they frame the research and put it into perspective with other research. These questions must serve to establish the link between the present research and other research that has already been done. The research questions should clearly show the relationship of the present research to the field of study. The researcher must start with broad relational questions.

#### Research design and methodology

Research design includes addressing such questions as:

What are the specific purposes of the research?

How are the general research purposes and aims operationalized into specific research questions?

What are the research questions?

What needs to be the focus of the research in order to answer the research questions? What is the main methodology of the research (e.g. a quantitative survey, qualitative research, an ethnical study, an experiment, a case study, a piece of action research etc)? How will validity and reliability be addressed?

What kinds of data are required? From whom will data be required (i.e. sampling)? Where else will data be gathered (i.e. instrumentation)? Who will undertake the research? How will it be presented?

#### Sampling

The quality of a piece of research not only stands or falls by the appropriateness of methodology and instrumentation but also by the suitability of the sampling strategy that has been adopted. Researchers must take sampling decisions early in the overall planning of research. Unless the researchers identify the total population in advance, it is virtually impossible for them to assess how representative the sample is that they have drawn.

Suppose that you have been released from your teaching commitments for one month in order to conduct some research into the abilities of 13-year-old students to undertake a set of English Verb experiments and that the research is to draw on four secondary Urdu Medium schools which contain 60 such students each, a total of 240 students and that the method that you have been asked to use for data collection is a semi-structured interview. Because of the limited time constraint, it would be impossible for you to interview all 240 students. Therefore, you have to be selective and to interview fewer than all 240 students. How will you decide that selection i.e. or how will you select which students to interview?

If you were to interview 120 out of 240 students, would that be too many? If you were to interview just twenty out of 240 students would that be too few? If you were to interview just the males or just the females, would that give you a fair picture? If you were to interview just those students who are 'good at English', would that yield a true picture of the total population of 240 students? Perhaps it will be better for you to interview those students who are experiencing difficulty in English and who do not enjoy English, as well as those who are good at English. Therefore, you turn up on the days of the interviews only to find those students who do not enjoy English and have decided to be absent from the English lesson. How can you reach those students?

Decisions and problems such as these fact, researchers face in deciding the sampling strategy that is to be used. Judgements have to be made about four key factors in sampling:

- 1. The sample size;
- 2. The representativeness and parameters of the sample;
- 3. Access to the sample;
- 4. The sampling strategy to be used.

These decisions determine the sampling strategy which is to be used.

#### The sample size

There is no clear-cut answer, for the correct sample size depends on the purpose of the study and the nature of the population under scrutiny. Thus, a sample size of thirty is held by many to be the minimum number of cases if researchers plan to use some form of statistical analysis on their data. The most important factor here is the need to think out in advance of any data collection the sorts of relationships that they wish to explore within subgroups of their eventual sample. The number of variables researchers set out to control in their analysis and the types of statistical tests that they wish to make must inform their decisions about sample size prior to the actual research undertaking. Where simple random sampling is used, the sample size needed to reflect the population value of a particular variable depends both on the size of the population and the amount of heterogeneity in the population (Bailey, 1978). Borg and Gall (1979: 194-5) suggest that correlational research requires a sample size of no fewer that thirty cases, that casual comparative and experimental methodologies require a sample size of no fewer that fifteen cases, and that survey research should have no fewer than 100 cases in each major subgroup and twenty to fifty in each minor subgroup.

#### The sampling strategy to be used

There are two main methods of sampling (Cohan and Holliday, 1979, 1982, 1996; Schofield, 1996) which are:

- a) probability method (random sample)
- b) non-probability method (purposive sample)

A probability sample is useful if the researcher wishes to be able to make generalization, because it seeks representativeness of the wider population.

On the other hand, a non-probability sample deliberately avoids representing the wider population; it seeks only to represent a particular group of the wider population, e.g. a class of students, a group of students who are taking a particular examination, a group of teachers.

#### **Probability sampling**

A probability sample has less risk of bias than a non-probability sample, whereas, a non-probability sample, being representative of the whole population, may demonstrate bias. There are several types of probability samples: simple random samples, systematic samples, and multi-phase samples.

#### Simple random sampling

In simple random sampling, the method involves selecting at random from a list of the population the required number of subjects for the sample. This can be done by drawing names out of a hat, or by using a table of random numbers (Hopkins, Hopkins and Glass, 1996: 148-9). Because of probability and chance, the sample should contain subjects with characteristics similar to the population as a whole.

#### Systematic sampling

This method is a modified form of simple random sample. It involves selecting subjects from a population list in a systematic rather than a random fashion. For example, if from a population of 2,000 a sample of 100 is required, then every twentieth person can be selected. The starting point of the selection is chosen at random.

#### Stratified sampling

Stratified sampling involves dividing the population into homogenous groups, each group containing subjects with similar characteristics. For example, group A might contain males and group B, females. In order to obtain a sample representative of the whole population in terms of sex, a random selection of subjects from group A and group B must be taken.

#### **Cluster sampling**

When the population is large and widely dispersed, gathering a simple random sample poses administrative problems. It will be completely impractical to select students and spend an inordinate amount of time travelling about in order to test them. By cluster sampling, the researcher can select a specific number of school and test all the students in those selected schools, i.e. a geographically close to cluster can be sampled.

#### Stage sampling

Stage sampling is an extension of cluster sampling. It involves selecting the sample in stages, that is, taking samples from samples. Using the large community example in cluster sampling, one type of stage sampling might be to select a number of schools at random, and from within each of these schools, select a number of classes at random, and from within those classes select a number of students.

#### Multi-phase sampling

In stage sampling there is a single unifying purpose throughout the sampling. In stage sampling, for example the purpose was to reach a particular group of students from a particular region. In a multi-phase sample the purposes change at each phase, for example, at phase one the selection of the sample might be based on the criterion of geography (e.g. students living in a particular region); phase two might be based on an economic criterion (e.g. schools whose budgets are administered in markedly different ways); phase three might be based on a political criterion and so on.

#### Non-probability samples

The selectivity which is built into a non-probability sample derives from the researcher targeting a particular group, in the full knowledge that it does not represent the wider population; it simply represents itself. This is frequently the case in small scale research, for example, as with one or two schools, two or three groups of students, or a particular group of teachers, where no attempt to generalize is desired; this is frequently the case for action research or case study research.

The selection of a sampling strategy must be governed by the criterion of suitability. The choice of which strategy to adopt must be mindful of the purposes of the research, the time scales and constrains on the research, the methods of data collection, and the methodology of the research. The sampling chosen must be appropriate for all of these factors if validity is to be served.

#### Validity and reliability

#### **Defining validity**

Validity is an important key to effective research. Validity is requirement for both quantitative and qualitative/naturalistic research. In qualitative data validity might be addressed through the honesty, depth, richness and scope of the data achieved, the participants approached, or the objectivity of the researcher. In quantitative data validity might be improved through careful sampling, appropriate instrumentation and appropriate statistical treatments of the data. Validity, then, should be seen as a matter of degree rather than as an absolute state (Gronlund, 1981).

#### **Defining reliability**

Reliability is essential for consistency and reliability over time, over instruments and over groups of respondents. It is concerned with precision and accuracy.

So far, design issues have been discussed which are different from kinds of research to follow. The kinds of research enable the researcher to address the notion of 'fitness for purpose' in deciding the most appropriate style of research for the task in hand.

#### Research Styles

It is important to distinguish between matters of research design, methodology and instrumentation. Too often methods are confused with methodology, and methodology is confused with design. The kinds of research are:

Naturalistic research Historical research Longitudinal, cross-sectional studies Case studies Action research

#### Naturalistic and ethnographic research

In many ways, the issues in naturalistic research are not exclusive; they apply to other forms of research, for example: identifying the problem and research purpose; deciding the focus of the study; selecting the research design and instrumentation; addressing validity and reliability; ethical issues, approaching data analysis and interpretation. These are common to all research. More specifically Wolcott (1992:19) suggests that naturalistic researchers should address the stages of watching, asking

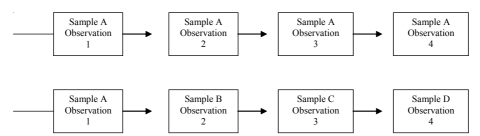
and reviewing, or, as he puts it, experiencing, inquiring and examining.

#### Historical research

Historical research has been defined as the systematic and objective location, evaluation and synthesis of evidence in order to establish facts and draw conclusions about past events (Borg 1963). It is an act of reconstruction undertaken in a spirit of critical inquiry designed to achieve a faithful representation of a previous age. In seeking data from the personal experiences and observations of others, from documents and records, researchers often have to contend with inadequate information so that their reconstructions tend to be sketches rather than portraits. Reconstruction implies a holistic perspective in that the method of inquiry characterizing historical research attempts to 'encompass and then explain the whole realm of man's past in a perspective that greatly accents his social, cultural, economic, and intellectual development' (Hill and Kerber, 1967). In historical research, it is especially important that the researcher carefully defines his problem e.g. where do the events take place? Who are the people involved? When do the events occur? What kinds of human activity are involved? And so on.

#### Longitudinal, cross-sectional studies

The longitudinal study (cohort) gathers data over an extended period; a short-term investigation may take several weeks or months; a long-term study can extend over many years. In this study, successive measures are taken at different points in time from the same respondents. In cross-sectional study (trend), a few selected factors are studied continuously at different points in time from different respondents. A cross-sectional study is one that produces a 'snapshot' of a population at a particular point in time.



#### Case studies

A case study is a specific instance that is frequently designed to illustrate a more general principle (Nisbet and Watt, 1984: 72), it is 'the study of an instance in action' (Andelman et at., 1980). A single instance is, for example a child, a class, a school, a community. It provides a unique example of real people in real situations, enabling readers to understand ideas more clearly than simply by presenting them with abstract theories or principles.

#### **Action research**

Action research 'is to plan, act, observe and reflect more carefully, more systematically, and more rigorously than one usually does in everyday life' (Kemmis and McTaggart, 1992: 10). It is a form of collective self-reflective inquiry undertaken by participants in social situations in order to improve the rationality and justice of their own social or educational practices, as well as their understanding of these practices and the situations in which these practices are carried out. Action research may be used in almost any setting where a problem involving people, tasks and procedures cries out for solution, or where some change of feature results in a more desirable outcome. Action research is designed to bridge the gap between research and practice (Somekh, 1995:340). It contributes not only to practice but also to a theory of education and teaching which is accessible to other teachers, making educational practice more reflective (Elliott, 1991:54). Action research combines diagnosis with reflection, focusing on practical issues that have been identified by participants and which are somehow both problematic yet capable of being changed. A teacher can ask himself, 'What do I see as my problem? What do I see as a possible solution? How can I direct the solution? How can I evaluate the outcomes and take subsequent action?'

#### Specific tools for collecting data

The intention of specific tools is to enable researchers to decide on the most appropriate instruments for data collection, and to design such instruments. Some instruments for data collection are:

Interviews Questionnaires

Observation Tests

It is intended that, when decisions have been reached on the stage of research design and methodology, a clear plan of action has been prepared.

#### Interviews

The research interview has been defined as 'a two-person conversation initiated by the interviewer for the specific purpose of obtaining research-relevant information' (Kvale, 1996:11). The use of the interview in research means generating knowledge between humans often through conversations on a topic of mutual interest. The purposes of the interview are:

- To evaluate or assess a person in some respect;
- To test or develop hypotheses;
- To gather data, as in survey or experimental situations;
- To sample respondent's opinions

The research interview may serve three purposes. First, it may be used as the principal means of gathering information having direct bearing on the research objectives, that is to say, 'what a person likes or dislikes (values and preferences), and what a person thinks (attitudes and beliefs)' (Tuckman, 1972). Second, it may be used to test hypothesis

or to suggest new ones; or as an explanatory device to help identify variables and relationships. And third, the interview may be used in conjunction with other methods in a research undertaking. In an interview as a specific research tool, set questions are asked and the answers recorded on a standardized schedule.

Before the actual interview items are prepared, it is desirable to give some thought to the question format and the response mode. Consider the following checklist for evaluating an interview.

#### **Questionnaire Survey**

There are many types of questionnaires. They can vary enormously in terms of their purpose, their size and their appearance. To qualify as a research questionnaire, however, they should:

- Be designed to collect information, which can be used subsequently as data for analysis. As a research tool, questionnaires do not set out to change people's attitudes or provide them with information.
- Consist of a written list of questions. The important point here is that each person who answers the particular questionnaire reads an identical set of questions. This allows for consistency and precision in terms of the wording of the questions, and makes the processing of the answers easier.
- Gather information by asking people directly about the points concerned with the research. Questionnaires work on the premise that if you want to find out something about people and their attitudes you simply go and ask them what it is you want to know, and get the information straight from them.

#### Observation

Observation offers the researcher an opportunity to gather 'live data from live situations' (Patton, 1990: 203-5). Observations, it is argued (Morrison, 1993: 80), enable the researcher to gather data on:

- The physical setting (e.g. the physical environment and its organization);
- The human setting (e.g. the organization of people, the characteristics and make up of the groups or individuals being observed, for instance gender, class);
- The programme setting (e.g. the resources and their organization, pedagogical styles, curricula and their organization).

#### **Tests**

In tests, the researcher has at his disposal a powerful method of data collection, an impressive array of tests for gathering data of a numerical rather than verbal kind. In considering testing for gathering research data, several issues need to be borne in mind:

• Is the researcher dealing with parametric (represents wide population) or nonparametric (represents small groups) tests?

- Are the tests achievements potential or aptitude?
- Are the tests available commercially for researchers to use or will the researcher has to develop his test?
- Are they group or individual tests?
- How will the researcher score tests?

#### **Data Analysis**

The researcher needs to consider the mode of data analysis to be employed. In some cases this is very important as it has a specific bearing on the form of the instrumentation. For example, a researcher needs to plan the layout and structure of a questionnaire survey very carefully in order to assist data entry for computer reading and analysis; an inappropriate layout may obstruct data entry and subsequent analysis by computer. The planning of data analysis will need to consider:

- What needs to be done with the data when they have been collected how will they be processed and analysed?
- How will the results of the analysis be verified, cross-checked and validated?

Decisions will need to be taken with regard to the statistical tests that will be used in data analysis as this will affect the layout of research items (e.g. in a questionnaire), and the computer packages that are available for processing quantitative and qualitative data, e.g. SPSS.

#### Qualitative data and Quantitative data

The terms 'qualitative' and 'quantitative' are research approaches. **Qualitative** approaches involve the collection of extensive narrative data in order to gain insights into phenomena of interest; data analysis includes the coding of the data and production of a verbal synthesis. **Quantitative** approaches involve the collection of numerical data in order to explain, predict, and /or control phenomena of interest; data analysis is mainly statistical. Qualitative data involves primarily induction while quantitative data involves primarily deduction. If hypotheses are involved, a qualitative approach is much more likely to generate them whereas a quantitative approach is much more likely to test them.

#### Qualitative research vs. Quantitative research

#### Words or numbers

**Qualitative research** tends to be associated with words as the unit of analysis. **Quantitative research** tends to be associated with numbers as the unit of analysis.

The most elementary distinction between the two lies in the use of words or numbers as the basic unit for analysis. On the one hand, qualitative research relies on transforming information from observations, reports and recordings into data in the form of the written word, not numbers. On the other hand, there is 'quantitative research', whose aim is to measure phenomena so that they can be transformed into numbers to

analysis through statistical procedure – procedures which are very powerful but utterly dependent on receiving numerical data as the input. The quantitative data is transformed with what is observed, reported or recorded into quantifiable units. The sources of information need not differ between qualitative and quantitative approaches. What is different is the way the information is transformed into qualitative data (words) or quantitative data (numbers). In the case of qualitative data, taped interviews get transformed into transcripts, observations get recorded in field notes, pictures get described in words.

#### **Description or analysis**

Qualitative research tends to be associated with description.

Quantitative research tends to be associated with analysis.

Qualitative research is better suited to description. Whether dealing with meaning or with patterns of behaviour, qualitative researchers tend to rely on a detailed and intricate description of events or people (Geertz, 1973). The numbers are particularly well suited to the kind of comparisons and correlations demanded by any analysis of results.

#### Small-scale or large-scale

**Qualitative research** tends to be associated with small-scale studies. **Quantitative research** tends to be associated with large-scale studies.

Qualitative research tends to favour small-scale studies. There is a strong tendency for qualitative research to be relatively focused in terms of the scope of the study and to involve relatively few people or situations. This reflects the preference for depth of study which only becomes possible in relation to limited numbers. Statistics tend to operate more safely with larger numbers. Quantitative research tends to favour larger-scale research with larger numbers and greater quantities. A statistical procedure can be undertaken by a computer on a sample of 2,000 as quickly as it can on a sample of 20. The results, though, will be more reliable when conducted on 2,000 than on 20. The larger the numbers involved, the more the results are likely to be generalizable and reliable statistically speaking.

#### Holistic or specific focus

Qualitative research tends to be associated with holistic perspective.

Quantitative research tends to be associated with a specific focus.

Qualitative research, generally exhibits a preference for seeing things 'in context' and for stressing how things are related and interdependent. The qualitative research tends to operate on the assumption that social 'realities are wholes and cannot be understood in isolation from their contexts, nor can they be fragmented for separate study of their parts' (Lincoln and Guba 1985:39). Quantitative research focuses on specific factors and to study them in relation to specific other factors. To do this, it is

necessary to isolate variable – to separate them from their natural location interwined with a host of others – in order to study their working and their effect.

#### Researcher involvement or detachment

**Qualitative research tends** to be associated with researcher involvement. **Quantitative research tends** to be associated with researcher detachment.

Qualitative research tends to place great emphasis on the role of the researcher in construction of the data. It is recognized that the researcher is the crucial 'measurement device', and that the researcher's self (his or her social background, values, identity and beliefs) will have a significant bearing on the nature of the data collected and the interpretations of that data. On the other hand, the whole point of quantitative research is to produce numerical data that are 'objective' in the sense that they exist independently of the researcher and are not the result of undue influence on the part of the researcher himself. Ideally, the numerical data are seen as the product of research instruments which have been tested for validity and reliability to ensure that the data accurately reflect the event itself, not the researcher's preferences.

#### Types of quantitative data

For statistical processing the researcher needs to ascertain the level of data being processed – nominal, ordinal, interval or ratio as explained below:

**Nominal data.** Nominal data come from counting things and placing them into a category e.g. data from populations, where few or no assumptions are made about the distribution of the population or the characteristics of that population; or male/female.

**Ordinal scales.** Ordinal data are based on counts of things assigned to specific categories, but the categories stand in some clear, ordered, ranked relationship. The categories are 'in order'/ this means that the data in each category can be compared with data in the other categories as being higher or lower than etc.

The most obvious example of ordinal data comes from the use of questionnaires in which respondents are asked to respond on a five-point scale such as:

| Strongly agree | Agree | Neutral | Disagree | Strongly disagree |
|----------------|-------|---------|----------|-------------------|
|                | 1     |         |          |                   |

The responses coded as 2 are seen as more positive that those coded as 3, 4 or 5. This scale is known as the Likert scale.

**Interval data.** The interval data is like ordinal data, but the categories are ranked on a scale. The researcher can deal with the data in terms of how much more or how much less. This allows for direct contrast and comparison. For example to contrast the difference between various periods the difference between 1960 and 1970 can be directly compared with the difference between 1970 and 1980, and so on.

**Ratio data.** Ratio data is like interval data, except that the categories exist on a scale which has a 'true zero' or an absolute reference point. The categories give rise to ratio data because the scales have a zero point. Calendar years, do not exist on such a scale, because the year 0 does not denote the beginning of all time and history.

#### Preparing quantitative data for analysis

Coding the data. If the researcher wants to use quantitative data then he is involved in a process of coding the data. Suppose that the researcher is interested in investigate at what stage a group of young Urdu learners of English acquire copula be? The researcher intends to conduct a survey of 240 learners at different levels and in different age groups. Further, the group of young learners are from Urdu medium and English medium. Four separate tests containing 40 questions in each are asked the respondent to answer in such a manner that the copula be can be checked as correct or incorrect. This would result in a mass of data. In this format the data are difficult to handle and very difficult to analyse. Imagine the researcher's problem when faced with a list of 240 separate subjects with their  $40 \times 4$  answers resulting total  $240 \times 160 = 38400$ . To make the analysis possible, the researcher needs to identify a smaller number of categories of groups into separate years, and then to assign each year one category. Each category will have a numerical code, and so the process of analysis involves coding each of the words by giving it a numerical value which accords with the category of year to which it fits. The data, in this format, is ready for analysis.

**Grouping the data.** The first stage in the analysis of quantitative data is to organize the raw data in a way that makes them more easily understood. Where there is a large number of categories, the researcher can organize the data by grouping the categories.

| Age group | Correct score of Copula be in Year groups |             |             |
|-----------|-------------------------------------------|-------------|-------------|
|           | Year1 group                               | Year2 group | Year3 group |
| Younger   | 115                                       | 553         | 781         |
| Older     | 158                                       | 516         | 759         |

Table 1

**Bar charts**. Bar charts are an effective way of presenting categories, and they are very common in reports of small-scale research. The fewer the categories (bars), the more striking the impact is. Beyond ten categories bar charts tend to become too crowded and confusing to read. Figure 1 shows a simple bar chart.

The same information is presented easily through visual as given in Fig 1.

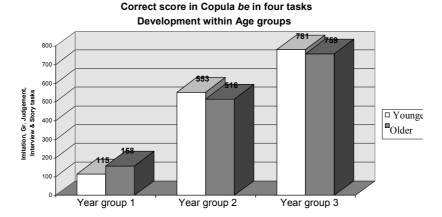


Figure 1

The above figure presents the result very clearly what each group has acquired during three-year time period.

#### **Qualitative Data**

The researcher plays an important role in the production and interpretation of qualitative data. The researcher's identity, values and beliefs cannot be entirely eliminated from the process.

# Procedures for analysing qualitative data

Qualitative research produces large volumes of data in non-standard format. This poses a challenge for the researcher in terms of how to interpret the data. Most researchers using qualitative data start their analysis on the basis of a descriptive account, or narrative of the situation being investigated. The narrative requires a detailed description of the setting. The importance of this narrative is that it provides the information needed in order to make comparisons with findings from other research. There is a richness and detail to the data. The in-depth study of relatively focused areas, the tendency toward small-scale research and the generation of detailed descriptions mean that qualitative research scores well in terms of the way it deals with complex social situations.

# Presenting and reporting the results

As with the stage of planning data analysis, the prepared researcher needs to consider the form of the reporting of the research and its results, giving due attention to the needs of different audiences (for example, an academic audience may require different contents from a lay audience). Decisions here need to be considered:

- How to write up and report the research?
- When to write up and report the research (e.g. ongoing or summative)?
- How to present the results in tabular or written-out form?
- How to present the results in non-verbal forms?
- To whom to report (the necessary and possible audiences of the research)?
- How frequently to report?

Vital information to be included when writing up research

There is some general consensus that when writing up research the aim is to:

- 1. Explain the purpose of the research.
- 2. Describe how the research was done.
- 3. Present the findings from the research.
- 4. Discuss and analyse the findings.
- 5. Reach conclusions.

#### Conclusion

The planning of research begins with the identification of purposes and constraints. With these in mind, the researcher can now decide on a research design and strategy that will provide the researcher with answers to specific research questions. These in turn will serve more general research purposes and aims. Both the novice and experienced researcher alike have to confront the necessity of having a clear plan of action if the research is to have momentum and purpose. The research design must suit the purposes of the research. If the reader is left feeling, at the end that the task of research is complex, then that is an important message, for rigour and thoughtful, thorough planning are necessary if the research is to be worthwhile and effective.

# Some golden rules

- 1. Guide the reader through your discussion.
- 2. Be concise as far as this is compatible with clarity.
- 3. Don't waffle or digress.
- Don't present raw data or theoretical principles en bloc without indicating their relevance.
- 5. Define your objectives.
- 6. Cover your back (Don't make yourself vulnerable to attack on issues which are not crucial to your argument).
- 7. Be honest with yourself as well as with your reader.
- 8. Don't draw conclusions, which are not justified by our evidence.
- 9. Acknowledge your sources.
- 10. Don't blind the reader with your eloquence.

#### References:

- Adelman, C. (1991) Talk on action research given at the Centre for Applied Research in Education (CARE), University of East Anglia (March)
- Appel, J. (1995) Diary of a language teacher. Oxford Heinemann
- Berthoff, A. E. (1990) The teacher as Researcher. In Goswami and Stillman (1987:28-38)
- Borg, W.R. and Gall, M.D. (1996) *Educational Research: an introduction* (third edition). London: Longman.
- Brock-Utne, B. (1996) Reliability and Validity in Qualitative Research within Education in Africa. *International Review of Education*, 42 (6), 605-21.
- Brown, J. D. (1988) *Understanding research in second language learning: a teacher's guide to statistics and research design*. Cambridge: CUP
- Brumfit, C. and Mitchell., R (eds.) (1989) *Research in the language classroom*. London: Modern English Publications in association with the British Council.
- Bryman, A. (1989) Research Methods and Organization Studies. London: Routledge.
- Carspecken, P.F. and Apple, M. (1992) critical qualitative research: theory, methodology, and practice. In M, LeCompte, W.L. Millroy and J. Preissle (eds) *The Handbook of Qualitative research in education.* London: academic press Ltd., 507-53.
- Budd, R. (ed.) (1995) Appropriate methodology: from classroom methods to classroom practice. *The Journal of TESOL* France, 2(1).
- Cohen, L., Lauren Manion, Keith Marrison (2000) *Research Methods in Education* (5th ed.) Routledge/Falmer Taylor & Francis Groove, London, Newyork
- Cook, V. J. (1986) The basis for an experimental approach to second language learning. In Cook, V.J. (ed.), *Experimental approaches to second language learning*. Oxford: Pergamon.
- Darin Weinberg (eds) (2002) Qualitative Research Mehtods, Blackwell publishers.
- de Landsheere, G. (1997) History of Educational Research. In J.P. Keeves (ed.) *educational research, methodology, and measurement: and international handbook* (second edition). Oxford: Elsevier Science Ltd., 8-16.
- Denzin, N.K. and Lincoln, Y.S. (eds) (1994) *Handbook of qualitative research*. Thousand Oaks, California: sage publications inc.
- Denscombe, Martyn (2003) *The Good Research for small scale social research projects* (2<sup>nd</sup> ed.) Open University Press.

- Edwards, A. (1990) *Practitioner Research*. Study guide No.1 Lancaster: St Martin's College.
- Eisner, E. (1991) *The Enlightened Eye: qualitative inquiry and the enhancement of educational practice*. New York: Macmillan.
- Elliott, J. (1978) What is action-research in schools? *Journal of curriculum studies 10* (4), 355-7.
- Elliott, J. (1991) *Action Research for Educational Change*. Buckingham: Open University Press.
- Feldt, L.S. and Brennan, R.L. (1993) reliability. In R.Linn (ed.) *educational measurement*. New York: Macmillan publishing co., 105-46.
- Flick, U. (2002) Qualitative Research: state of the art, social science information, 41(1): 5-24.
- Frankfort-Nachmias, C. and Nachmias, D. (1992) Research Methods in the Social Sciences. London: Edward Arnold.
- Gibson, R. (1985) Critical Times for Action Research. *Cambridge journal of education*, 15 (1), 59-64.
- Hakim, C. (1987) Research Design, Contemporary Social Research: 13. London: Allen & Unwin.
- Hatch, E., and Farhady, H. (1982) *Research design and statistics for applied linguistics*. Rowley, Mass: Newbury House.
- Illingworth, N. (2001) The internet matters: Exploring the use of the internet as a research tool, sociological research online, 6(2) (http://www.socresonline.org.uk/6/2/illingworth.html).
- Johnson, D. M. (1992) *Approaches to research in second language learning*. New York and London: Longman.
- Kemmis, S. (1997) Action Research. In J. P. Keeves (ed.) *Educational Research, Methodology, and Measurement: An International Handbook* (second edition). Oxford: Elsevier Science Ltd., 173-9.
- Kirk, J. and Miller, M. L. (1986) Reliability and validity in qualitative research. *Qualitative research methods series No. 1*. Beverly Hills: Sage publications.
- Kroll, B. (ed.) (1990) Second Language Writing. Cambridge: Cambridge University Press.
- Low, G. (1991) Talking to questionnaires: Pragmatic models in questionnaire design. In Adams, P., Heaton, B. and Howarth, P. (ed.), *Sociocultural issues in English for academic purposes*. London: Macmillan. Modern English Publications in association with the British Council, 118-34

- Malmkjaer, K. (1993) A linguistics encyclopaedia. London: Routledge.
- McDonough, J. Steven McDonough (2001) Research methods for English language teachers, London: Arnold
- McDonough, J. (1994) A teacher looks at teachers' diaries, *ELT Journal* 48 (1), 243-52.
- McDonough, S. (1990 What's the use of research? ELT Journal 44 (2), 102-9.
- McNiff, L. (1988) Action Research: principles and practice. London: Macmillan.
- Norris, N. (1990) *Understanding educational evaluation*. London: Kogan Page in association with CARE.
- Nunan, D. (1992b) *Research methods in language learning*. Cambridge University Press.
- O'Malley, J.M. and Chamot, A. U. (1990) *Learning strategies in second language acquisition*, Cambridge: Cambridge University Press.
- Rodgers, T. S. (1986) *Approaches and methods in language teaching*. Cambridge: Cambridge University Press.
- Rose, D. and Sullivan, O. (1993) *Introducing Data Analysis for Social Scientists*. Buckingham: Open University Press.
- Seedhouse, P. (1995) Using the Internet for research purposes. Research News.
- Newsletter of IATEFL Research SIG No. 6, 10-11.
- Seliger, H. W. and Shohamy, E. (1989) *Second language research methods*. Oxford: Oxford University Press.
- Sharwood Smith, M. (1994) *Second language learning*: theoretical foundations. Harlow: Longman.
- Winter, R. (1996) Some Principles and Procedures for the Conduct of Action Research. In O. Zuber-Skerritt (ed.) *New Directions in Action Research*. London: Falmer press.
- Wolf, R.M. (1994) The validity and reliability of outcome measure. In A.C. Tuijnman and T.N. Postlethwaite (eds) *Monitoring the Standards of Education*. Oxford: Pergamon, 121-32.

# Evolving Views on Poverty and Welfare: An Analysis of Conventional and Islamic Approaches

Dr. Imran Sharif Chaudhry\* Dr. Shahnawaz Malik\*\*

#### **Abstract**

Poverty is multidimensional in nature. As a result, there are different conceptualizations of Poverty. In this paper, the focus is exclusively on the conventional and Islamic approaches to poverty and welfare. All conventional approaches concentrate on the well-being of individuals, necessities of minimum needs, nutritional deprivation, basic needs, capabilities and vulnerability respectively. However, the most balanced and unique conceptualization of poverty is based on the Islamic approach. A systematic study of the Qur'an, the traditions of Holy Prophet Muhammad (Peace be upon him), the conduct of righteous caliphs and the writings of early Muslim jurists would make it clear that the poor, indigent, and destitute are given adequate importance. The Islamic state is responsible to assist and rehabilitate the poor and the needy. One of the means of assistance and rehabilitation is Zakat. Other means are Ushr, Sadaqat, Gifts and other assistance transfers to the poor and collectively all are called Infaq. Based on the conceptual and theoretical evidence, the paper concludes that Islamic approach supports a povertyalleviation strategy based on the principle of equality of opportunities for everybody.

#### I. Introduction

Poverty is multidimensional in nature. As a result, there are different conceptualizations of poverty and welfare. It is a series of contested definitions and arguments that overlap and at times contradict each other. It is differently seen as a big phenomenon or small phenomenon, as a growing issue or a declining issue, as an individual problem or a social problem, as a country problem or a regional problem, as a religion problem or a cultural problem and as urban problem or a rural problem. Thus in understanding poverty the task is to understand how these different visions and perceptions overlap, how they interrelate and what the implications of different approaches and definitions are?

Poverty is a concept not so difficult to grasp in the abstract but at the same time,

<sup>\*</sup> Assistant Professor of Economics, Bahauddin Zakariya University, Multan

<sup>\*\*</sup> Professor of Economics, Bahauddin Zakariya University, Multan

extremely complex to frame in a satisfactory 'operational' way<sup>1</sup>. Hence, different individuals have in their studies perceived poverty in different ways. Not surprisingly, there is much ambiguity in the way of poverty as discussed by social scientists and analytically quantified by economists.

Poverty means going short materially, socially and emotionally. It means spending less on food, on heating, and on clothing than someone on an average income ...... Above all, poverty takes away the tools to build the blocks for the future-your 'life chances'. It steals away the opportunity to have a life unmarked by sickness, a decent education, a secure home and a long retirement [Oppenheim and Harker, (1996), P. 4-5].

The evidence of improving living standards over this century is dramatic, and it is incontrovertible. When the pressure groups say that one-third of the population is living in poverty, they cannot be saying draconian subsistence levels used by Booth and Rowntree [Moore (1989), P. 5].

Almost two and half decades ago, Amartya Sen (1981) addressed this issue in the context of persistent starvation in the midst of plentiful food stocks, noting that different social groups employ different means, to gain access and control over food. The simple existence of sufficient food, he asserts, does not necessarily ensure access to that food. The means of securing access, which nearly always involves institutional interaction, are critical. Institutions limit or enhance poor people's rights to freedom, choice, and action [Sen (1984, 1999)].

Hence, the persistence of poverty is linked to its interlocking multidimensionality: it is dynamic, complex, institutionally embedded, and a gender-and location-specific phenomenon. The pattern and shape of poverty vary by social groups, season, location, and country.

Nevertheless, the present study is devoted to the theoretical conceptualization of poverty and welfare. The description of various concepts has been kept within reasonable limits. Whereas Islamic views on poverty and welfare are concerned, these are universal, natural and practical.

The major objective of the study is to present the review on ideas, theories and approaches of poverty and welfare. The present study is arranged as follows. Section II describes the various approaches including Islamic theory on poverty and welfare in some detail. Finally, in section III, we present summary and concluding remarks.

# II. Poverty and Welfare

There are many different definitions and concepts of poverty and welfare. For example, we can think of one's well-being as the command over commodities in general; people are better off if they have a greater command over resources. Or we can think of the ability to obtain a specific type of consumption good (e.g. food, housing). People who lack the "capability" to function in society might have lower well-being (Sen,

<sup>1</sup> See Malik, S. (1992).

1987) or be more vulnerable to income and weather shocks. A more balanced and comprehensive approach on poverty and welfare is Islamic framework, which emphasizes the moral aspects of economic theory.

The World Bank (1990) defined poverty as "the inability to attain a minimum standard of living". Again the World Bank (2000) defined poverty as lack of command over commodities; or as a severe constriction of the choice set over commodities, leading to pronounce deprivation in well being or welfare. This definition is much broader and extends beyond food and non-food items to include key assets and social determinants, which are essential for human development.

Lipton and Ravallion (1995) state that, "poverty exists when one or more persons falls short of a level of economic welfare deemed to constitute a reasonable minimum, either in some absolute sense or by the standards of a specific society". Any definition of poverty includes a given level of welfare below which a person will be considered poor. Then, it is necessary to determine how to assess welfare. In this respect, there are many approaches in the literature, which are discussed follows.

# A. The Welfarist Approach

The welfarist approach is strongly anchored in classical microeconomics, where, in the language of economists, "welfare" or "utilities" are generally key in accounting for the behavior and the well being of individuals. In other words, this approach tends to concentrate in practice mainly on comparisons of "economic well-being" which we will also call "standard of living" or "income" (for short). This approach has strong links with traditional economic theory, and it is also widely used by economists in the operations and research work of organizations such as the World Bank, the International Monetary Fund (IMF), and ministries of finance and planning of both developed and developing countries.

Classical microeconomics usually postulates that individuals are rational and that they can be presumed to be the best judges of the sort of life and activities, which maximize their utility and happiness. Given their initial endowments (including time, land and Physical and human capital), individuals make production and consumption choices using their set of preferences over bundles of consumption and production activities, and taking into account the available production technology and the consumer and producer prices that prevail in the economy. Under these assumptions and constraints, a process of individual and rational free choice will maximize the individuals' utility; under additional assumptions (including that markets are competitive, that agents have perfect information, and that there are no externalities-assumptions that are thus very restrictive), a society of individuals all acting independently under this freedom of choice process will also lead to an outcome known as pareto-efficient, in that no one's utility could be further improved by government intervention without decreasing someone else's utility.

Underlying the welfarist approach to poverty, there is a premise that good note

should be taken of the information revealed by individual behavior when it comes to assessing poverty. This says, more particularly, that the assessment of someone's well-being should be consistent with the ordering of preferences revealed by that person's free choices. For instance, a poor could be observed to be poor by the total consumption or income standard of poverty analyst. That same person could nevertheless be able (i.e., have the working capacity) to be non-poor. The welfarist approach bases comparisons of well-being solely on individual utilities, which are based on social preferences, including poverty comparisons [Ravallion (1993)].

Some problems related with this approach are the need to make inter-personal utility comparisons to obtain social welfare functions, the degree of validity of full-information and unbounded rationality assumptions on the part of the consumers, as well as the possible conflicts between individual maximization and valuable social objectives.

Hence, welfarist comparisons of poverty almost invariably use imperfect but observable proxies for utilities, such as income or consumption. These money-metric indicators are often adjusted for differences in needs, prices, and household sizes and compositions, but they clearly do remain for-from-prefect indicators of utility and well-being. Indeed, economic theory tells us little about how to use consumption or income to make consistent interpersonal comparisons of welfare. Besides, the consumption and income proxies are rarely able to take full account of the role for well-being of public goods and non-market commodities, such as safety, liberty, peace, health. In principle, such commodities can be valued using reference or "shadow" prices. In practice, this is very difficult to do accurately and consistently.

# **B. Budget Standards Approach**

Budget standards approaches to defining absolute poverty or simply poverty are based on attempts to determine a list of necessities of minimum needs and quantify them, the absence of which can then be used as a poverty line below which, presumably, people should not be permitted to fall. They are thus absolutists in structure; but, as Bradshaw et al. (1987) argue, budgets can also represent socially determined needs. Budget standards definitions are usually based on the nation of a basket of goods. Rowntree pioneered the idea in his studies of poverty in York [(1901, 1941) Rowntree and Laves (1951)], where a weakly diet was constructed based on the advice of nutritionists.

In short, the adequate satisfaction of minimum needs or necessities is a fundamental condition of life above the poverty threshold. What should we have to sustain life? But what we required for life will in practice differ depending on place and time. In this concept, therefore, a value judgment<sup>2</sup> necessary enters into the choice of poverty threshold. Charles Booth (1889) suggested the poverty cut off point in terms of minimum needs.

<sup>2</sup> For details, see Sen (1981), P. 17-19.

Rowntree (1901) defined families as being in 'primary poverty' if their 'total earnings are insufficient to obtain the minimum necessities for the maintenance of merely physical efficiency'. It is not surprising that biological considerations<sup>3</sup> related to the requirements of survival or work efficiency have been often used in defining the poverty line. Accordingly, if a person is unable to meet the minimum needs, he is generally considered to be poor. However, the process of estimation of these needs in terms of various goods and services may face difficulties as different people differ in physical and mental characteristics, conditions of work, environment and social settings, age, sex, body size, climatic conditions and work activities. The common practice, however, suggests that such minimum needs include (a) physical needs considered essential for survival and working efficiency, and (b) social and conventional needs. Whereas food requirements can be estimated more accurately, the subjective influences are difficult to rule out completely.

# C. Food Expenditure Approach

This approach, as an indicator of poverty and welfare, has gained wide popularity in the last two decades<sup>4</sup>. The writings on nutritional deprivation and hunger have made many to believe that a household would typically give priority to food in its consumption allocation. Hence, the expenditure on food may be a better guide to a household's overall economic solvency and opulence than more variable indicators.

Following the nineteenth-century German researcher Engel, she compared the expenditure patterns of families at different income levels, and she found that lower-income families spent a greater proportion of their income on necessities. The proportion of income spent on necessities thus declined as income rose and more non-necessities were purchased. This is referred to as the 'Engel curve' (Figure 1)



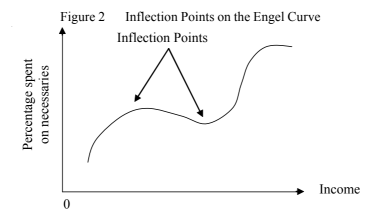
Orshansky argued that average expenditure devoted to necessities could thus be used to determine the poverty level. She suggested that people were in poverty if more

<sup>3</sup> For detailed concept of Biological considerations, see Sen (1981), P. 11-14.

<sup>4</sup> For more details, see Timmer et al. (1983), Nicholson (1987), Anand and Harris (1990), among others.

than 30 percent of the household budget was spent on food [Orshansky (1969); see Bradshaw et al. (1987), P. 173]. This provides an income proxy for poverty, based on the purchase of necessities. And of course the cut-off point need not necessarily be 30 percent, or the measure need not only be expenditure on food. For instance in Canada a level of 62 percent of spending on food, clothing and shelter has been used. However instead of fixing the point arbitrarily it could be discerned from the Engel curve itself [Alcock (1997), P. 77-78]. Engel curves are not usually a simple curve, but are more of an 'S' shape, representing more complex changes in patterns of expenditure (figure 2).

The inflection points, marked by the arrows, are where the marginal propensity to consume more of a particular type of good accelerates or slows down the 'turn over point'. Above the first point, higher income makes a wider range of expenditures possible; later points are likely to represent stages where the variety of new expenditure is exhausted and the quality of goods bought becomes an issue in determining patterns. The turnover point therefore gives the level at which choice replaces need when determining expenditure-the poverty level. Bradshaw et al. (1987) claim that it is possible to derive such a point for most household types based on expenditure on food, clothing and fuel.



In practice this is similar conception and operation to the poverty threshold derived by Townsend and others from the deprivation indicator approach. Of most significance here is the work of Van Praag and his colleagues at the University of Leyden in the Netherlands [Van Praag et al. (1982)]. Fairly complex statistical analysis was then employed to derive poverty lines from the two sets of responses, based on what the respondents had said was necessary for an adequate standard-the 'Leyden poverty line'.<sup>5</sup>

In an innovative model Anand and Harris (1990) have analyzed the way food expenditure can be used as an indicator of the general living standard of a household.

<sup>5</sup> See Veit-Wilson (1987), p. 190-191.

Accordingly, a household may not give equal priority to preserving all types of expenditures and given the importance of food, it is not unreasonable to expect that it would attach the highest priority to preserving the expenditure on food.

Anand and Harris consider four possible indicators of living standard, (a) income per capita (b) total expenditure per capita (c) food expenditure per capita and (d) share of food in total expenditure. Their analysis of Sri Lanka data suggests food expenditure per capita to be the best guidance to the household's economic opulence. The proportionate share of food in total expenditure, in addition to above, may also be considered a useful indicator. However, it has been supported by Nichlson (1987) while it gets second ranking in Anand and Harris categorization.

# D. Nutritional Level Approach

Poverty is also conceptualized in relation to only nutritional norm's, which includes calories and proteins. This concept is based on the consideration that food is the most basic of human needs. This concept of poverty/absolute poverty finds its origin in the first empirical attempt to measure poverty in a scientific way by Charles Booth (1889) in his studies of the poor in London in the later half of 19th century. Booth's work was followed by Rowntree's study of poor in York [Rowentree (1901)].

Booth considered a family to be poor if its total earnings were insufficient to obtain the minimum necessities for the maintenance of mere physical efficiency. The minimum necessities were calculated by estimating the nutritional needs of families of different items of food valued in money terms. This value was then taken as the poverty line. Any family whose earnings fell below this line was considered to be poor.

Rowentree (1901) attempted to use the independent judgment of nutritionists in order to determine a basic diet to act as a subsistence definition of poverty. He distinguished between primary and secondary poverty. Primary poverty referred to those who did not have access to the resources to meet their subsistence needs and where as secondary poverty to those who seemingly did have the resources but were still unable to utilize these to raise themselves above the subsistence level-although Rowntree distinguished between these, he referred to both as poverty.

The mechanism is, however, not as simple as described above. The criterion for measuring undernourishment has caused may debates. The traditional 'intake norms' approach involves the specification of certain nutritional norms of required intakes and a diagnosis of undernourishment if the actual intake of people fall below these norms.

This approach has come under rather severe attack in the last two decades form critics that have stressed the importance of interpersonal variation as well as adaptative adjustments influencing the relation between food intakes and achieved nutritional levels. It is suggested that the nutritional adaptations take place in such a way that body can adapt to low intakes by cutting down the nutritional needs without any effect

on body size and other features. Hence, it is claimed that many of those identified as falling below the calorie norms may, in fact, not be nutritionally deprived significantly [Sukhatme (1978, 1982)].

Dasgupta and Ray (1990), on the basis of reviewing the relevant medical literature, suggested that biological evidence did not favor the thesis of nutritional adaptation. It has been pointed out that both interpersonal differences in nutritional requirement and inter-temporal variations in intakes are accepted as real possibilities. They go on to investigate the implications of undernourishment on working capacity, unemployment and continuing poverty.

A side from above definitional problems this approach is quite useful. It has been using frequently in Pakistan by many economists and researchers.

# E. Basic Needs Approach

A similar approach to minimum needs, underlined mainly by the ILO, defines poverty in terms of lack of 'basic minimum needs' (BMN). In 1976, ILO stated that creation of more jobs [through World Employment Programme (WEP)] was not enough; every employed person must earn adequate income for minimum living [ILO, (1976)]. ILO defined basic needs in quite clear terms: items of consumption (food, clothing, housing) and services (water, health, sanitation, transportation and education). The above set of items of consumption is generally regarded as the 'private basic needs' while the set of services is termed, as 'public basic needs'. According to this approach the cost of the bundle of these basic needs constitutes the poverty line, and persons with incomes inadequate to meet the cost this bundle are regarded as poor [Malik, S. (1992)].

The Streeten et al. (1978) categorizations of basic needs into a hierarchy of four groups seem to derive its rationale from similar considerations. According to the authors, wants which are essential for 'bare survival' are at the lowest level of the hierarchy of basic needs. Any individual who failed to satisfy these wants would not survive. At the next level, basic needs are those necessary for 'continual survival'. This includes the minimum amounts of food and water, medical services for protection from fatal diseases and adequate shelter and clothing.

At a third level, basic needs relate to 'productive survival', which includes higher level of food intake, better medical services and some education. Finally, at a fourth level, basic needs depend on non-material needs such as participation in making decisions.

Basic needs can be understood as the physical inputs that are usually required for individuals to achieve some functioning's. Hence, basic needs are usually defined in terms of means rather than outcomes, for instance, as living in the proximity of providers of health care services (but not necessarily being in good health), as the number of years of achieved schooling (not necessarily as being literate), as living in a democracy (but not necessarily as participating in the life of community), and so on. In

other words, basic needs may be interpreted in terms of minimum specifies quantities of such things as food, shelter, water and sanitation that are necessary to prevent ill health, undernourishment and the like [Streeten et al. (1981)].

This approach is also called non-welfarist approach and it is also not free from limitations. For example, any one who has inadequate food will be termed poor even if he is well clothed and housed, or conversely, if he is well fed, then he is termed poor only if he has inadequate clothing etc. [Srinivasun (1977)].

# F. Capabilities Approach

An important consideration in poor societies is to achieve basic positive freedom. Which means, are they adequately nourished? Can they line full span of life? Can they read and communicate? An answer to such questions brings us to the work of Amartya Sen, a multidimensional economist, who has written extensively, among other fields, on the concept, methods of measurement and social philosophy of poverty. The issues raised above are adequately discussed in Sen's nation of 'capabilities' [Sen (1979,1981, 1982, 1983, 1984, 1985, 1987, 1992, 1999)]. This concept has been dealt with in detail in his Gerry lecture 'poor relatively speaking' [Sen (1982)], Hennipman lectures on 'commodities and capabilities' [Sen (1987)] and Tanner lectures entitled 'standard of living' [Sen (1987)].

The capability approach (Non-welfarist approach) is defined by the capacity to achieve functioning's. In Sen's words (1997), the capability to function represents the various combinations of functionings (beings and doings) that the person can achieve. Capability is, thus, a set of vectors of functionings reflecting the person's freedom to lead one type of life or another. (P. 40).

What matters for the capability approach is the ability of an individual to function well in society; it is not the functionings actually attained by the person. Having the capability to achieve "basic" functionings is the source of freedom to live well, and is thereby sufficient in the capability approach for one not to be poor or deprived. Since, a less narrow definition of poverty characterizes as poor, individuals and households lacking capabilities. This refers to all individuals who are unable to achieve certain "functionings" beings and doings [Sen (1999)].

According to Sen the constituent part of the standard of living is not the good, nor its characteristics but the capability to do various things by using that good or those characteristics. In other words, freedom as expressed in basic capabilities provide the ability to achieve valuable functioning bundles any one of which can be attained (sufficient level of nutrition enabling a life free from hunger).

The capabilities approach may be viewed as a modified Rawlsian framework [Rawls (1971)]. With 'capabilities' being substituted for the 'primary goods' on which Rawls focuses his distributional rules. Capabilities also substitute for traditional utility. In this way capability mediates between object and desire, providing a new conceptual

basis from which to examine the definitions of well-being and poverty.

In this approach, poverty is interpreted as lack of capability. The operationalization of this approach is difficult, but an attempt has been made in the UNDP Human Development Reports (HDR). The capabilities approach has been criticized on the ground that it does not clearly recognize the role individual preferences play in welfare, thus taking the opposite extreme to the welfarist approach.

# G. Vulnerability Approach

Insecurity is an important component of welfare and can be understood as vulnerability to a decline in well-being. The shock triggering the decline can occur at the microeconomic (household) level (for example, illness or death), at the village of community level (pollution or riots), or at the national or international level (national calamities or macroeconomic shocks). In poor rural areas, the most common risks are those affecting the harvest. Vulnerability is not necessarily unexpected but could be seasonal. The risk of illness is a prime concern of the poor everywhere [Coudouel et al. (2002)].

Vulnerability is defined here as the probability or risk today of being in poverty or of falling into deeper poverty in the future. It is a key dimension of welfare, since a risk of large changes in income may constrain households to lower investments in productive assets-when households need to hold some reserves in liquid assets-and in human capital. High risk can also force households to diversity their income sources, perhaps at the cost of lower returns. Vulnerability approach may influence household behavior and coping strategies and is thus an important consideration of poverty reduction policies. The fear of bad weather conditions or the fear of being expelled from the land they cultivate can deter households from investing in more risky but higher productivity crops and affect their capacity to generate income.

Vulnerability is difficult to measure: anticipated income or consumption changes are important to individuals and households before they occur—and even regardless of whether they occur at all-as well as after they have occurred. The probability of falling into poverty tomorrow is impossible to measure, but one can analyze income and consumption dynamics and variability as proxies for vulnerability. Such analysis could be replicated for specific non-monetary variables likely to fluctuate-for instance, health status, weight, asset ownership, and so forth. When two observations in time are available (in panel data), transition matrices can be used to map changes-improvement or decline-in household welfare.

Dercon (1999) utilizes the data from rural Ethiopia and suggests significant flows in and out of poverty, a sign of vulnerability. The probability of entering poverty increased over the years of the panel: 1986-91 in rural Pakistan, while the probability of escaping fluctuated [Baulch and Mc Culloch (1998)].

When several years of panel data are available, it becomes possible to distinguish

households according to the time they spend in poverty and the frequency to their poverty spells. There are many different ways of naming these groups, and we present only one of them her. Some households will have a very low probability of falling below the poverty line (some time referred to as the transiently poor); they are not very vulnerable, even if they do experience poverty every now and then. Others will have a higher probability of falling into poverty (some times referred to as the chronic poor); they are vulnerable. Some households will typically spend most of their time in poverty and have a high probability of falling into poverty (the persistently poor); they are very vulnerable.

In practice, surveys often suggest that the group of "not very vulnerable" or "transiently poor" households is larger than the group of the "very vulnerable" or "chronically poor". For instance, 33 percent of households were not very vulnerable, 14 percent vulnerable, and 6 percent very vulnerable over the period 1985-90, in rural China [Jalan and Ravallion (1999)].

The World Development Report emphasized the importance of distinguishing transient poverty from chronic poverty in its 1990 edition [World Bank (1990)], although it is not as explicates in its 2000/2001 edition where "security against risk" is listed as one of the three core concepts of poverty eradication policies [World Bank (2000)]. Nevertheless, the measurement of chronic and transient poverty is relatively a less explored area of research so far.

# H. An Islamic Approach

Islam offers a very moderate system for the economic betterment of society, which enables its members to establish a stable and balanced economy, free from the evils of other economic systems of the world. Islam provides equal opportunities and grants natural rights to all (i.e. right of property and freedom of enterprise); and at the same time, maintains balance in the distribution of wealth; but, in order to maintain stability in the economic system, the right to private property and economic freedom is not unlimited, but is subdued by moral and legal restrictions. Thus the economic system of Islam is based on the concept of harmony between the individuals and the social good.

At several places in the Qur'an, there is a mention of the poor and the most important beneficiaries of charitable and Zakat-based spending [Peerzade (1997)]. From the economic viewpoint, the task of defining and identifying the poor, and reflecting the essence of the Islamic Shariah, would be easy when it is approached indirectly by asking: Who is not poor? When we carefully go through the following three traditions of the Prophet, it would be clear that, in the first place, Islamic Shariah intends to adopt an integrated and unsegregated approach, and in the second place, the concept of the poor is relative and dynamic [Abu Ubaid (1986), pp.806-814].

First the Holy Prophet is reported to have said that except for three persons none should beg or seek assistance. Of the three, one is a person about whom three sane

and well-informed persons belonging to his own clan should come forward to testify that the person concerned is really poor and starving. He deserves utmost held till his condition improves, and he should stop begging the moment he is assisted. It is, thus, clear that the Holy Prophet has asked people to exercise great care in identifying the truly poor, other wise funds might be misused by unscrupulous persons. The requirement that at least three well-informed persons of the same clan should given their testimony providing first-hand information calls for great wariness and tenacity in the identification of the poor, whose number normally happens to be more than the governments' capacity to support and rehabilitate them. So far as this tradition of the Prophet is concerned, it should be noted with great care that here poverty is not expressed in quantitative terms. Reliance is placed on the identification made by three persons. From the economic view-point, when examined in isolation, this explanation would be of little help, because in the absence of a quantitative explanation, individual judgment and interpretation are bound of differ.

The second explanation as offered by the Holy Prophet is that a person is not considered poor when his assets are equal to the value of an Uqiah, which was equal to four Dinars. It is reported on the authority of Hazrat Abu Huraira that a person came to the Prophet and sought his advice on what should be done with the one Dinar that he possessed. The Prophet asked him to spend it on himself. On being told that he had another Dinar, the Prophet asked him to spend it on his family-members (meaning wife, father and mother). When the person said that he had still one more, he was directed by the Prophet to spend it on his children. When for the fourth time the same question was repeated, the Prophet then advised him to spend it on his servants. The concerned person again sought the Prophet's advice maintaining that he had one more Dinar. The Prophet gave him the liberty to spend the same in Sadqah. Abu Ubaid, commenting on this tradition, argues that the Prophet first asked the person to spend on himself, his dependants, and servants. In other words, up to four Dinars the Prophet did not regard him as an eligible Zakat-payer and, therefore, he was not asked to exercise any charity. He was asked to pay Zakat only when he declared his possession of the fifth Dinar.

Thus, an Uqiah or assets worth 40 Dirhams provided a cut-off mark because persons owning assets below an Uqiah or 40 Dirhams were not supposed to exercise charity as they were regarded as poor. They were held eligible to receive Zakat funds. It is reported that a woman approached Hazrat Umar and requested Zakat funds. He asked: "If you have an Uqiah, it is then unlawful for you to receive Zakat. She concurred maintaining that the camel she had was more than an Uqiah in value".

Thirdly, it is reported on the authority of Suhail Ansari that the Prophet remarked that a person was preparing himself for hell-fire if in spite of being well-off he sought assistance from others. Suhail Ansari requested the Prophet to explain the meaning of his possession is sufficient for two meals for himself and his family.

Abu Ubaid is of the view that the third one is the narrowest definition of being well-off, whereas a more liberal explanation is one where it is required that assets

should be equal to one uqiah or forty Dirhams [Abu Ubaid (1986), p.814]. Jurists are of the view that it is unlawful for a person to receive Zakat funds if he possesses forty Dirhams. This view has gained acceptance. Abu Ubaid maintains that forty Dirhams or an Uqiah should be over and above personal accommodation, necessary seasonal clothing, and a servant [Abu Ubaid (1986,p.815].

The cur-off mark of one Uqiah or forty Dirhams provides us the Nisab level. This Nisab level is distinctly expressed in quantitative terms, i.e., in terms of Uqiah, Dirhams, and Dinars. Thus, from the Islamic viewpoint, a person is poor when he does not own Nisab or when he owns Nisab but it is either encumbered with debt or is unproductive. The Shariah demands that a person should first clear his liabilities and they pay Zakat. It is to the credit of Islam that some fourteen hundred years ago it expressed the poverty level in quantitative terms. This has greatly cleared the way for an objective measurement and estimation of the phenomenon of poverty.

It can be maintained also that the traditions of the Prophet implicitly explain two very common terms of modern times, i.e., "absolute poverty" and "relative poverty". For instance, when the Prophet speaks of "foodstuff sufficient for two meals", he is in fact referring to the notion of absolute poverty. When it is said that the value of assets in possession should be more than an Uqiah, the Prophet is visualizing the relative level of poverty. Thus, a classification is considered necessary to rehabilitate the poorest of the poor first.

At present, it is common practice to express Nisab in terms of gold and silver. In the case of a person whose assets liable to Zakat consist only of gold, the Nisab is 87.48 grams of gold. For other assets, the silver-based Nisab is followed, which means 612.32 grams of silver or cash or goods for trade or any other assets liable to Zakat under Shariah, the aggregate value of which is equal to 612.32 grams of silver. It means that a person whose saving is equal to or more than the Nisab is supposed to be an eligible Zakat-payer provided other conditions imposed by the Shariah are also satisfied. In other words, he is considered as non-poor. The same argument can be stretched to define a poor person as one whose saving, if any, is less than the Nisab. In other words, he is entitled to receive Zakat funds and other forms of assistance. He is the person whose support and rehabilitation is the collective responsibility (Fard al Kafayah) of all [Peerzade (1997)].

Since in conventional approaches, the poverty level is normally expressed in terms of a certain minimum of money income or expenditure and not in terms of savings. In other words, the notion of flow is followed and the concept of stock is not considered, as is done for Zakat purposes. In Pakistan, and many other developing countries (of which many are Muslim countries), the method adopted is as follows:

i. Determine the minimum physical quantities (i.e., how much) of the cereals, pulses, milk, sugar, oil, etc., which are necessary for bare subsistence for an individual for a day.

- ii. Know the market price of these commodities; and
- iii. Convert the physical quantities into money terms by using the price system.

This is the minimum consumption expenditure needed by a person, per day. From this we calculate expenditure per person per month or per year. This also provides an explanation of the poverty line. However, all is not well here. This process of measurement creates certain ambiguities and difficulties. For example, if we accept the World Bank's definition of poverty as the inability of a person to attain a minimum standard of living, three issues would arise: (a) how to measure the standard of living (b) how to define the minimum standard, and (c) how to express the severity of poverty in a single index. Often household expenditure/income is suggested as an indicator of the living standards but it would not capture the consumption of or entitlement to social services, health-care, education, etc., [Muzammil (1995), p.8].

At the same time, it would be wrong to believe that the Shariah explanation of poverty would be irrelevant in the context of a universal vocalization of a minimum level income/expenditure. When we go through the three examples as given by the Prophet, it would be clear that these explanations defy the time-and-space limitations. A deeper probe of their essence would reveal that the Prophet has stressed on an integrated approach. It is necessary that these traditions of the Prophet should not be studies in isolation, i.e., one tradition separately from or independently of the other. The Shariah explanation would turn out to be far more comprehensive, integrated, and broad-based than the one expressed in terms of the daily intake of a certain minimum of calories. It is integrated in the sense that, first, the poorest of the poor (a person having food for not more than two meals) is identified (by three sane and honest persons of the same locality). Once the poorest of the poor is helped (or rehabilitated), then an Islamic state would extend help to other relatively less poor persons. All three explanations of poverty as given by the Prophet still hold good.

When compared to the level of money income/expenditure, considered necessary for deriving the poverty-line in the conventional sense, its level from the Shariah viewpoint would be quite substantial, at least seven to eight times more. This huge difference could be attributed to the conventional practice in India and other countries, which covers only the bare minimum expenditure, whereas Nisab expresses a level, which is over and above the bare minimum. The Islamic approach takes into account not only the provision of bare necessities of life to the poor but goes much further-to enable them to enjoy a reasonable standard of living [Peerzade (1997)].

#### III. Conclusion

In this paper, we focused on the various concepts and approaches of conventional school of thought with an alternative Islamic approach on poverty and welfare. We highlighted the issues and difficulties of conceptualizations, essential for developing and monitoring policies. Poverty has been an economic as well as social concern since time immemorial. According to their respective systems and settings, various religious,

sociopolitical and economic ideologies have provided their responses varying in thoughts and actions and with different degrees of success.

Poverty is a complex phenomenon as it is considered the comparisons of economic well-being. According to another conventional approach, if a person is unable to meet the minimum needs, he is considered to be poor. Some concentrated on food and non-food (i.e. basic needs) approaches. Most recent approaches are the capability and vulnerability approaches. It is concluded that all conventional approaches on poverty and welfare concentrate on the phenomenon, what are the basic needs of human-beings interns of food and non-food items? What is the ability of an individual to function well in society and lastly, how can minimize the probability or risk of being in poverty? All conventional approaches have difficulties in common practice.

Islamic Economic system has the most comprehensive and balanced approach on poverty and welfare. It emphasizes the moral aspects of economic policy. Concern for the poor and the destitute is the hallmark of Islamic economic agenda. In this respect Zakat (and Ushr) constitutes the most prominent and basic institution that addresses the needs of all those who are poor and needy, in the form of a permanently working social and economic security system. Zakat is not the only institution for this purpose. Poverty is approached through application of a number of instruments, which are evolved around Infaq, Nafaqate-Wajtba, Waqf, Aaqila, etc., or those that aim at eliminating different forms of exploitation, more specifically the interest on loans.

The Islamic approach is unique in that it defines the targets as well as provides the modus operandi for these goals. For instance Qur'an lays down very clearly that wealth should not circulate only among the rich of the society. This statement is then followed not merely by persuading individual but by concrete actions that ensure wider distribution of wealth and assets, other than Zakat, Ushr and Nafaqal, the institution of inheritance plays a major role in providing distributive justice.

However, the existence of poverty, even if it is relative, does not mean that it is to be tolerated and left to perpetuate. As evident from the theory of test, the well off in the society as well as the state machinery is to work hand in hand to narrow down the disparity gaps. A well-known saying of the Holy Prophet (peace be upon him) is that "Poverty might lead a person to disbelief (Kufr)." The message is thus very clear that poverty issue has to be on top of the policy agenda of the state.

#### References

- 1. Abu Ubaid (1986), Translated into Urdu as "Kitabul Amwal" by Abdul Rehman Tahir Soorti, Islamabad: Idarah-e-Tahqiqat-e-Islami.
- 2. Alcock, Pete (1997), "Understanding poverty", Second Edition, Consultant Editor: Jo Campling, Mc Millian, London.
- 3. Anand, S. and C. Harris (1990), "Food and Standard of Living", in Dreze, j. and A.

- Sen (eds).
- 4. Baulch, B., and N. Mc Culloch (1998), "Being Poor and Becoming Poor: Poverty Status and Poverty Transitions in Rural Pakistan", Working Paper No. 79, Institute of Development Studies, University of Sussex, Brighten, U. K.
- 5. Booth, C, (1889), "The Life and Labor of the people," (Williams and North-gate), London.
- 6. Bradshaw, J. and Morgan, J. (1987), "Budgeting on Benefit: The Consumption of Families on Social Security", (Family Policy Studies Center).
- 7. Coudouel, A., Hetschel, J. S. and Wodon, Q. T. (2002), "Poverty Measurement and Analysis", Chapter. 1; In Core Techniques and Cross-Cutting Issues; Vol.1.
- 8. Dasgupta, P. and Ray (1990), "Adapting to Undernourishment", in Dreze, J. and A. Sen (eds.).
- 9. Dercon, S. (1999), "Who Benefits from Good Weather and Reforms? A Study of Ethiopian Villages", Center for the Study of African Economics, Aril 1999.
- 10. ILO, (1976), "World Employment Programme", Geneva.
- 11. Jalan, J., and Ravallion, M. (1999), "Is Transient Poverty Different for Rural China?", Journal of Development Studies, No. 36 (6), P. 82-99.
- 12. Lipton, M. and Ravallion, M. (1995), "Poverty and Policy", in: Behrman, Jere and T. N. Srinivasan, eds., Handbook of Development Economics, Vol. IIIB, Elsevier Science B. V.
- 13. Malik, S. (1992), "A Study of Rural Poverty in Pakistan with Special Reference to Agricultural Price Policy", Ph.D., Thesis University of Susex, U.K.
- 14. Moore, J. (1989), "The End of the Line for Poverty", Speech to Greater London Area, CPC, 11 May.
- Muzammil, Muhammad(1995), "Abolishing Poverty and Hunger from south Asia", Unpublished paper prepared for the conference on South Asian Integration at Columbia, August.
- 16. Oppenhein, C. and Harker, L. (1996), "Poverty: The Facts", revised and update, 3rd Edition, Child Poverty Action Group (CPAG).
- 17. Orshansky, M. (1969), "How Poverty is Measured", Monthly Labor Review, Vol. 28
- 18. Peerzade, Syed Afzal,(1997), "The Definition and measurement of Poverty: An Integrated Islamic Approach", The Pakistan Development review, Islamabad, 36:1, pp.87-97
- 19. Ravallion, Martin (1993), "Poverty Comparisons", Fundamentals of Pure and Applied Economics Volume 56, Hardwood Academic Press, Chur, Switzerland.
- 20. Rawls, J. (1971), "A Theory of Justice", Cambridge: Harvard University Press.
- 21. Rowntree, B. S. (1941), "Poverty and Progress: A Second Social Survey of York", Long Man.
- 22. Rowntree, B. S. and Lavers, G. (1951), "Poverty and the Welfare State", (Long man).
- 23. Rowntree, B.S. (1901), "Poverty: A Study of Town Life", Macmillan.
- 24. Sen, A. K. (1973a), "On Economic Inequality", Clarendon Press, Oxford.

- 25. Sen, A. K. (1973b), "Poverty, Inequality and Unemployment: some Conceptual Issues in Measurement", Economic and Political Weekly, 8, Special Number.
- 26. Sen, A. K. (1976), "Poverty: an Ordinal Approach to Measurement", Econometrica 44, P. 219-231.
- Sen, A. K. (1979), "Issues in the Measurement of Poverty", Scandinavian Journal of Economics, Vol. 81, 285-307.
- Sen, A. K. (1979), "Issues in the Measurement of Poverty", Scandinavian Journal of Economics 81, P. 285-307.
- 29. Sen, A. K. (1981), "Poverty and Famines", Oxford: Clarendon Press.
- 30. Sen, A. K. (1982), "Poor Relatively Speaking" Fifteenth Geary Lecture.
- 31. Sen, A. K. (1983), "Poor Relatively Speaking", Oxford Economic Papers 35, P. 153-169, Reprinted in Resources, Values and Development.
- 32. Sen, A. K. (1983), "Poor, Relatively Speaking", Oxford Economic Papers 35: 153-169.
- 33. Sen, A. K. (1984), "Rights and Capabilities", in Amartya K. Sen, ed., Resource Values and Development, Oxford, U.K.
- 34. Sen, A. K. (1985), "A Sociological Approach to the Measurement of Poverty", a Reply to Professor Peter Townsend, Oxford Economic Papers 37, P. 669-676.
- 35. Sen, A. K. (1985), "Commodities and Capabilities", Amsterdam: North-Holland.
- 36. Sen, A. K. (1987), "Standard of Living", Tanner Lectures.
- 37. Sen, A. K. (1992), "Inequality Reexamined", Cambridge, Mass: Harvard University Press.
- 38. Sen, A. K. (1993), "Economic Regress: Concepts and Features", Proceeding of the World Bank Annual Conference on Development Economics, P. 315-354.
- 39. Sen, A. K. (1997), "On Economic Inequality", 2nd ed. Oxford: Clarendon Press.
- 40. Sen, A. K. (1997), "On Economic Inequality", Second Edition (Claredon, Oxford).
- 41. Sen, A. K. (1999), "Development as Freedom", New York: Knopf Press.
- 42. Srinivasan, T. (1977), "Development, Poverty and Basic Needs: Some Issues", Food Research Institute Studies, Vol. 16, P. 11-28.
- 43. Streeten, P. (1981), "Basic Needs: Some Unsettled Questions", World Development, Vol. 12, P. 973-978.
- 44. Streeten, P. and S. J. Burki (1978), "Basic Needs: Some Issues", World Development, Vol. 6, 411-421.
- 45. Sukhatme, P. (1978), "Assessment of Adequacy of Diets at Different Income levels", Economic and Political Weekly, Vol. 13.
- 46. Sukhatme, P. (1982), "Measurement of Under-nutrition", Economic and Political Weekly, Vol. 17.
- 47. Timer, C. P. et al. (1983), "Food Policy Analysis", Baltimore, Johns Hopkins University Press.
- 48. VAN Praag, B., Hagenaars, A. and Van Weeren, H. (1982), "Poverty in Europe", Review of Income and Wealth, Vol. 28.
- 49. Veit-Wilson, J. (1986), "Paradigms of Poverty: A Rehabilitation of B. S. Rowntree", Journal of Social Policy, Vol.15 No. 1.

- 50. Veit-Wilson, J. (1987), "Consensual Approaches to Poverty Line and Social Security", Journal of Social Policy, Vol. 16, No. 2.
- 51. World Bank (1990), "World Development Report 1990: Poverty", New York: Oxford University Press.
- 52. World Bank (2000), "World Development Report 2000/2001: attacking Poverty", New York: Oxford University Press.

# Ngo's and Community Empowerment: A Case Study of Ismaili Community in the Northern Areas of Pakistan

Dr. Omar Farooq Zain\*

#### **Abstract**

A government is responsible for the welfare of its citizens, its legitimacy drawn on the basis of services it provides. But not so in Pakistan, where social services are neither disciplined nor organized. Our society is plagued by countless social evils but the governments have not taken appropriate and effective measures to root out these evils. There is no government response, at any level, to citizens' basic needs. Therefore, human poverty is becoming a major obstacle in attaining a decent standard of living and for enjoying the fruits of real freedom. Being the most vulnerable segment of society, the poor are always the first ones to be harmed and the last ones to be heard. Poverty in Pakistan had been challenged little since independence and the indifference practised by those in high authority has left little room for manoeuver among non-governmental organizations and self-help groups. In a resourceful country like Pakistan, loopholes in the state structure are the result of discord or failure of the nation in measuring up to the expectations of the poor masses. However, a few non governmental organizations have rendered a yeoman service to the down trodden people. Representative community-based organizations and self-help groups of the Ismaili or AghaKhani Community are such examples. These faith-based, voluntary and philanthropic groups have directly influenced over the social and economic day-to-day life of the people of the Northern areas of Pakistan. The main object of this study is to focus the communitybased development activities of AghaKhan network in the social sector by highlighting untiring efforts of the Ismaili community for the uplift of their area on a self-help basis.

Social reforms aim at the improvement of the quality of life of the people in a country. Reform, in one way or another is, therefore, a perennial question. It is in fact progress. A country in which there is no reform and no desire for betterment is stagnant; indeed it is worse than stagnation. It is in the state of degeneration. Social reforms are very important because a nation is judged by the standard and conditions of life of its

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Political Science & International Relations, Bahauddin Zakariya University, Multan.

population in general than its political institutions or religious ideals. In Pakistan, particular attention has not been paid to reforming the basic social sector (health, education, employment etc.). Even after half a century of its independence, the government of Pakistan does not assume the prime responsibility of providing social care to all the citizens in the country. According to the country's "constitution", government is bound to address itself to the social problems by providing Primary, preventive, curative and rehabilitative services to the entire population in every nook and corner of the country i.e. the Provinces and the Federally Administered Units. However, the country remains divided along parochial lines and state authorities (civilmilitary elite) have continued to posture exclusive, narrow interests. Indeed, the country has failed to define a political experience that offers the prospect of social achievements. In this chaotic atmosphere, attempts are being made to exercise social reforms by patriotic, far-sighted and mindful community-based self-help groups in the country. Undoubtedly, the Ismaili Community has become a role-model for non-governmental organizations, community-based organizations, self-help groups and of course, the government.

# Re-emergence of Ismaili Community as a Civil Society

After six long centuries of sheer dormancy, the Ismaili Community, which is a significant and the second largest sub-sect of Shia Islam, reemerged from the region of Indo-Pak Sub-continent under the dynamic leadership of Sir Sultan Muhammad Shah Agha Khan-111 (1885-1957). Sir Agha Khan cultivated close relations with the British and actively participated in the Indian Muslim politics as well as international politics (of his time) until the advent of world war II. During his frequent visits to western countries, he was recognized as a dynamic Muslim leader. Impressed by the concept of "civil society" (emerged during seventeenth century), Sir AghaKhan initiated his activities by establishing different institutions under the AghaKhan Development Network (AKDN) to form a civil society in the Ismaili Community of South Asia. This faith-based NGO network contained two basic pragmatic programs related to the community in particular and the political awareness of the masses in general. The Ismaili community blindly followed the precepts of their leader and rendered honorary / voluntary services by donations, time, energy, knowledge and education with utmost sincerity and loyalty.

All these developments were based on social works with multiple-dimensions. Within a century, the Ismaili community developed substantially and achieved progress by adopting an attitude of peaceful and tolerant coexistence within the society, avoiding active participation in traditional politics, modifying themselves according to the circumstances and by equipping themselves with modern education and skills in the united India and after partition of the sub-continent. The social activists of Ismaili community never allowed dogmas or conservative approach to create hurdles in their quest for establishing a civil society. Sir Agha Khan-III successfully inculcated such ideas that led to a smooth functioning of community development projects. After his demise in 1957, Prince Karim Agha Khan-IV succeeded his grandfather Agha Khan-III.<sup>3</sup>

Under his enlightened leadership, Ismaili institutions mushroomed significantly and by the end of 20th century, Agha Khan Development Network contained eight agencies, working for social uplift, for instance, the Agha Khan Foundation, Agha Khan Educational Service, Agha Khan Rural Support Program, Agha Khan Planning and Building Services, while one supporting agency is functioning for economic development in tourism, industry and financial services (called Agha Khan Fund for Economic Development). The Ismaili Community, mainly resides in the Indian State of Gujarat, Mumbai and Delhi, whereas, they can bee seen in the northern areas, Punjab, Sindh, Balochistan (coastal belt of Gwadar) and a few parts of NWFP, in Pakistan.<sup>4</sup> Particularly, in the northern areas (Chitral, Ghizer, Gilgit, Skardu, Ghanchi and Astore) the social and economic growth denotes that the Ismaili Community is heading towards a sustainable civil society.

# An Introduction to a Few Organs of Agha Khan Development Network

# The Agha Khan Rural Support Program:

AKRSP was established in December 1982 by the Agha Khan Foundation to help improve the quality of life of the villages of northern areas of Pakistan. In order to achieve its objective, AKRSP has promoted diversified, sustainable and equitable economic development through the provision of economic resources and opportunities. AKRSP's role essentially has been that of a catalyst for rural development supporting the progress of village level institutional structures, which provide a forum for local communities to organise and initiate activities for their social and economic uplift. AKRSP's approach towards participatory development has been based on three basic principles:

- Organization and cooperative management
- Capital generation through regular savings
- Skill development at the grassroot level

This approach has led to the development of two models, an institutional model for community mobilisation based on the formation and strengthening of broad-based village based institutions and a production model based on skill development and technical innovations.<sup>5</sup>

#### The Institutional Model

Under the institutional model, the emphasis has been on organizing local communities of the area (Ismailis as well as non-Ismailis) into village-based organizations, called VOs (Village Organizations) and women organizations (WOs) to ensure participation and representation of these segments of community in the development process. By the end of the year 2002, AKRSP had helped foster and develop more than 4000 village and women organizations in the program area. These

village organizations have, on the one hand, attempted to institutionalize collective action at the village level in order to fill the leadership vacuum at the community level, and on the other, have provided a formal receiving mechanism to enable communities to intake the development services and assistance provided by various delivery mechanisms.

#### The Production Model

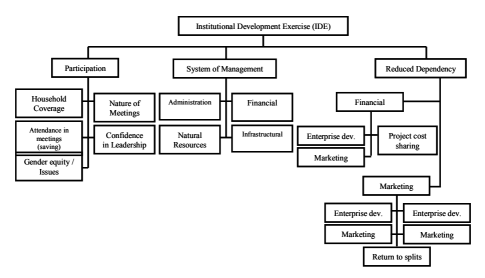
These VOs and WOs have become a pivotal point to steer clear the course of development in the valleys of northern areas of Pakistan through strengthening social capital building processes and building local capacities to empower communities to take charge of their own progress and destiny. Although initially fostered by AKRSP, these village and women organizations have become an independent source of production. These organizations work in various fields of production with complete flexibility and autonomy and undertake their own autonomous developmental agenda. Indeed, AKRSP has encouraged these organizations to develop a wide variety of linkages with other agencies of the Agha Khan Development Network, service provider foreign agencies and even local government. AKRSP's social mobilization approach has increased economic opportunities and its stress on quality of life has been widely replicated both within the country and abroad.

AKRSP fostered village and women organizations are formed:

- Only after a large majority (between 70-100%) of village households elect to become members.
- By defining broad-based groups that are encouraged to undertake multiple functions.

AKRSP's strategy for rural development through community involvement and mobilization has produced the phenomenon of institution building at the grassroot level. This institutional maturity is the outcome of a number of research and evaluation efforts undertaken by AKRSP consultants and trained researchers. To identify factors which determine the effectiveness and sustainability of these institutions, AKRSP has, since the last twenty years been carrying out hectic research. It is not surprising, therefore, to see that the rural support program movement in rest of Pakistan has been drawn extensively on AKRP's experience in the social sector.

In the recent past, a comprehensive institutional maturity survey (IMI) was carried out, that for the first time, attempted to quantitatively grade VOs and WOs based on their perceived maturity, estimated through a composite index, which itself consisted of many wide-ranging individual indicators. To fully capture the evolution and essence of social capital building in northern areas of Pakistan, it is exceedingly important to recognize the diversity of grassroot institutions and their performance. The conceptual framework and the results of the institutional development exercise are as follows:



# Conceptual Framework

The diagram above depicts the conceptual framework for the Institutional Development Exercise. This framework was evolved after extensive deliberations in AKRSP. The framework undertakes a practical and empirically testable view of assessing maturity of village level grassroot institutions. The framework views institutional maturity in terms of three main dimensions:

- The tradition and the nature of participation in the village organization;
- Reduced dependency on outside support mechanisms;
- The state of effectiveness of village organization level management systems.<sup>7</sup>

In other words, the framework takes the position that any given village institution with a sound tradition of participation (as assessed by the associated sub-indicators); demonstrating reduced dependency on the support organization (as assessed by the associated sub-indicators); and having developed an effective and operational management system (as assessed by the associated sub-indicators) can be said to be a mature and viable grassroots institution. Given that these three main dimensions of maturity are generic and apply to all village institutions, there did not appear to be a general need to define separate maturity indicators for village and women's organizations. However, there are minor differences in the chosen indicators for VOs and WOs.

The main mandate of village based grassroot institutions is to support participatory development processes through active involvement of communities at all stages of project conceptualization, design and implementation. The tables given below denote the level of participation of various target areas.

# A: The Village Organizations

Table 1.1

| Regions   | Total VOs | VOs in IDE | % Coverage |
|-----------|-----------|------------|------------|
| Gilgit    | 580       | 509        | 88%        |
| Astore    | 96        | 82         | 85%        |
| Chitral   | 604       | 580        | 96%        |
| Baltistan | 675       | 522        | 77%        |
| Total     | 1955      | 1693       | 87%        |

# **B:** The Women Organizations

Table 1.2

| Regions   | Total VOs | VOs in IDE | % Coverage |
|-----------|-----------|------------|------------|
| Gilgit    | 418       | 388        | 93%        |
| Astore    | 53        | 45         | 85%        |
| Chitral   | 221       | 220        | 100%       |
| Baltistan | 162       | 135        | 83%        |
| Total     | 854       | 788        | 92%        |

The following tables indicate community groups that have demonstrated the capability of undertaking their own development in a mature and sustainable manner, having an in-built capacity to access greater development opportunities.

# A: Village Organizations

# (Percent of VOs)

Table 1.3

| Indicators                                 | Gilgit | Chitral | Baltistan |
|--------------------------------------------|--------|---------|-----------|
| Trained experts in agriculture             | 61%    | 55%     | 52%       |
| Trained experts in enterprise              | 9%     | 4%      | 24%       |
| Education sector linkages                  | 65%    | 43%     | 27%       |
| Health sector linkages                     | 40%    | 16%     | 8%        |
| Marketing linkages                         | 12%    | 13%     | 7%        |
| Self-initiated infrastructure schemes      | 30%    | 24%     | 28%       |
| Self-initiated schemes in education sector | 23%    | 9%      | 19%       |
| Self-initiated schemes in health sector    | 9%     | 1%      | 5%        |
| Collective marketing system                | 2%     | 2%      | 0.2%      |

# **B:** Women's Organizations

# (Percent of WOs)

Table 1.4

| Indicators                                            | Gilgit | Chitral | Baltistan |
|-------------------------------------------------------|--------|---------|-----------|
| Trained experts in agriculture                        | 70%    | 78%     | 63%       |
| Trained experts in enterprise                         | 9%     | 4%      | 2%        |
| Trained experts in non-AKRSP sectors (LHV/TBAs etc.)* | 87%    | 79%     | 0%        |
| Education sector linkages                             | 24%    | 20%     | 9%        |
| Health Sector Linkages                                | 29%    | 10%     | 3%        |
| Marketing Linkages                                    | 14%    | 6%      | 7%        |

<sup>\*</sup> LHV – Ladies Health Visitor

It is clear from the following tables that all three regions of the northern areas vary in terms of achievement rates on the various sub-indicators under participation.

# A: Village Organizations

# (Percent of households in VOs)

**Table 1.5** 

| Indicators                                        | Gilgit | Chitral | Baltistan |
|---------------------------------------------------|--------|---------|-----------|
| VO coverage of households                         | 63%    | 69%     | 93%       |
| Agriculture package beneficiaries                 | 54%    | 37%     | 56%       |
| Livestock package beneficiaries                   | 25%    | 18%     | 18%       |
| Forestry package beneficiaries                    | 56%    | 52%     | 61%       |
| Infrastructure project beneficiaries              | 62%    | 70%     | 90%       |
| Members' attendance in meetings(%of VO)           | 58%    | 63%     | 76%       |
| Households accessing credit                       | 55%    | 26%     | 31%       |
| Participation in selection of office bearers      | 98%    | 77%     | 95%       |
| VOs assistance to WOs in infrastructure (%of VOs) | 20%    | 33%     | 3%        |

<sup>\*</sup> TBA – Traditional Birth Attendant

#### **B:** Women Organizations

#### (Percent of households in VOs)

Table 1.6

| Indicators                                   | Gilgit | Chitral | Baltistan |
|----------------------------------------------|--------|---------|-----------|
| WO coverage of households                    | 68%    | 59%     | 84%       |
| Agriculture package beneficiaries            | 64%    | 43%     | 74%       |
| Livestock package beneficiaries              | 41%    | 25%     | 35%       |
| Forestry package beneficiaries               | 33%    | 8%      | 52%       |
| Members' attendance in meetings (% of WO)    | 61%    | 67%     | 77%       |
| Households accessing credit                  | 3%     | 30%     | 11%       |
| Participation in selection of office bearers | 93%    | 96%     | 94%       |

**Source:** The above mentioned data in the tables has been compiled from various publications of policy and research section AKRSP core office.

# The Agha Khan University Institute for Educational Development

### **Professional Development Centre, North:**

The success of an educational system lies in the fact as to how effectively it is maintained, monitored and evaluated. In a country, where expenditure on education in the public sector remains below 3% of the GNP, the talk of quality education simply becomes a farse, for wishful thinking leads to the little wish fulfillment! The private sector is, however, supplementing the government's "efforts" to improve the literacy rate and expand basic education qualitatively and quantitatively. In the northern areas of Pakistan, PDCN (Professional Development Centre, North) is one such example of enhancing the efficiency of the system of education, privately at local level. PDCN works under the able guidance of the Agha Khan University Institute for Educational Development. PDCN has made appropriate adaptations to its well-known 'Whole School Improvement Program'. Since 1999, PDCN's 'Whole School Improvement Program (WSIP) has operated on the premise that there can be little development without school improvement. It therefore, considers the entire school, rather than individual teachers, as the unit of educational change and aims to develop the whole school as a community of leaders.<sup>8</sup>

PDCN organizes an intensive, month-long orientation program for the heads, deputy heads and faculty of the project schools. The participants are helped to develop school development plans (SDPs), which they upgrade in consultation with fellow teachers, village educational committees (VECs) and school parents. The

comprehensiveness of the SDPs and the farsightedness which they develop, give the audience genuine optimism that there would be sustainable improvement in the project schools. The growing sense of collaboration between community and the school management has produced positive results, qualitatively as well as quantitatively, in the entire educational sector of northern areas of Pakistan.<sup>9</sup>

# **Training Programs and Reinforcement Workshops**

Evaluation and monitoring of education entails a very complex procedure. All criteria to measure an educational system are complicated by the fact that almost all measurements are indirect and based on subjective judgments. Evaluation might be based on inaccurate and unreliable information. Unlike examination, which is designed to measure the knowledge, skills, feelings, intelligence or aptitude of a student, evaluation is not focused on the student. It seeks to assess the program – its administration, teaching and support strategies. The whole school improvement program (WSIP) is one of the PDCN's major initiatives in order to bring about improvement in the quality of evaluation and monitoring. In accordance with PDCN's mission to develop human capacity, teachers from each system of education in Gilgit, Skardu, Ghizer, Gojal, Ishkoman and Ghanchi are trained by Master Trainers (MTs), who are normally high profile university teachers (both foreign and local). The process of planning, implementing, monitoring and evaluating help the school in attaining a better understanding of meaningful teaching and learning.

The word "reinforce" means strengthening, something that was done in the past. Reinforcement workshops are one of the key components of PDCN's (WSIP) and are held every year. The purpose of these workshops is to provide an opportunity to teachers for reinforcing their past learning and experiences. One of the effective aspects of these workshops is that each lasts for ten days, which help teachers think continuously about their subjects. Most of the course participants have reproduced extraordinary results for their institutions by sharing their experience and learning with teachers from different backgrounds and contexts. All this has helped in raising the literacy rate of the northern areas, approximately to an average of forty four percent.<sup>12</sup>

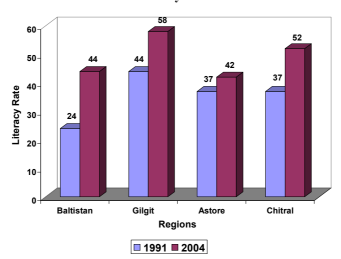
**Table 4.7 Adult Literacy Rates** 

| Years | Program | Baltistan | Gilgit | Astore | Chitral |
|-------|---------|-----------|--------|--------|---------|
| 1991  | 36      | 24%       | 44%    | 37%    | 37%     |
| 2004  | 48      | 44%       | 58%    | 42%    | 52%     |

People Aged 10 and over who have had at least primary education.

Fig. 4.1

# **Adult Literacy Rate**

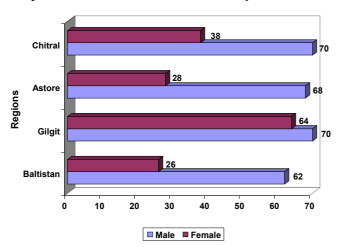


Source: PDCN Centre for Research and Development

Table 4.8 Comparison of Male / Female Adult Literacy for 2004:

|        | Program | Baltistan | Gilgit | Astore | Chitral |
|--------|---------|-----------|--------|--------|---------|
| Male   | 64%     | 62%       | 70%    | 68%    | 70%     |
| Female | 38%     | 26%       | 64%    | 28%    | 38%     |

Fig. 4.2 Comparison of Male – Female Adult Literacy for 2004



Source: PDCN Centre for Research and Development

#### Conclusion

The goal of empowerment of the down-trodden classes can be achieved through the efforts of individuals, organizations and the communities themselves. They are the ones whose struggle to gain space in the social, political and economic fields provides the empowerment mechanism for the oppressed people. Oppression is defined as the state of being caught between systemically related forces and barriers that restrict one's opinions and options, immobilize a community, moulds and reduces perceptions. To bring about social changes among those afflicted by extreme and widespread poverty, unemployment, illiteracy, disease and displacement, the so-called government projects (expensive projects) for effecting a shift in the attitudes of the recipients have failed or have even led to a further deterioration in their conditions. The liberation of the victims from the shackles of poverty and ignorance through empowerment was the goal set by representative NGOs of the Ismaili community in the northern areas of Pakistan. These organs of Agha Khan Development Network have worked relentlessly to bring about an organized social change among the various communities, particularly the Ismaili Community, who remained unaware of their basic rights in the past. AKDN's three basic concepts: Communication (the process of information exchange); development (process of societal improvement), and empowerment (process of gaining control over social and economic conditions) have been exercised successfully in the target areas. Even today, programs based on the above mentioned concepts enjoy greater popularity among the people than government projects.

By working to remove traditional constraints and equipping the people with the necessary know how to help them overcome critical barriers, the Agha Khan Development Network has germinated changes in the social life and attitude of target groups, such as the peasants, women, small businessmen, teachers and students and various sections of the working class. In fact, the role of women organizations and village organizations proved to be crucial and instrumental in bringing about a shift in the social outlook. Services rendered by the Ismaili community for the uplift of the have-nots in the northern areas of Pakistan have been acknowledged worldwide. It is worth noting that major constraints like traditional, religious, gender and environmental prejudices, which always make it difficult to provide relief to the people, could not pose a serious threat to social activities of AKDN. People of the northern areas are convinced that social cultural and religious biases are incompatible with the modern ideology of progress, hence, both cannot coexist. However, they believe that spiritual motivation and mobilization, while keeping themselves aloof from political controversies, is essential for the success of a developmental project.

Development is a process of liberation from injustice, oppression and discrimination as associated with all the major religions and their various schools of thought. Therefore, there is a general need to realize that participation is the basic right of the people, and not merely a means to measure development goals. In addition to above, the information about Agha Khan Development Network's activities need to be disseminated, displayed and furnished to the concerned quarters in all the Provinces

and Federally Administered Areas to help-fetch new strategies of poverty alleviation for the poor masses of Pakistan. Though social change is a complex, disordered, unstructured and uncontrollable process, empowerment provides the necessary skill, confidence and a countervailing power to deal with the needs and resources available. It is now recognised that society can be empowered through active community participation, that community discussion and decision making, consistent with cultural and spiritual values, play a pivotal role in the overall development of a society.

#### References

- 1. Agha Khan, *The Memoirs of Agha Khan*, London: Oxford University Press, 1954, pp.119-141.
- 2. Ahmad, Aziz, *Islamic Modernism in India and Pakistan*, London: Routledge and Kegan Paul, 1992, p.37.
- 3. Daftary Farhad, *The Ismailis: Their history and Doctrines*, Cambridge: Cambridge University Press, 1996, p.78.
- 4. Hashmi, Sohail H. *Islamic Political Ethics: Civil Society, Pluralism and Conflict*, London: Oxford University Press, 2000, p.134.
- 5. Sajjad Karim Sheikh, *Sir Agha Khan-III, A Political Biography*, M.Phil. Thesis, Department of History, Quaid-i-Azam University, 2004, p.116.
- 6. Papanek, Hanna, *Leadership and Social Chyange in the Ismaili Community*, Ph.D. Dissertation, Harvard University, 1992, p.271.
- 7. Interview, Safdar Parvez Program Manager AKRSP, on *ARY One World* TV Channel, May 19, 2004.
- 8. Interview, Dr. Maola Dad Shafa, PDCN Director, on *Indus Vision*, 9 December, 2003.
- 9. The News, Lahore, October 17, 2000, p.4.
- 10. The Muslim, Islamabad, May 2, 1998, p.6.
- 11. The Daily Times, Lahore, February 26, 2004, p.2.
- 12. Jang, Karachi, June 26, 2003, p.7.

# Growth and Development of the Muslim Press in the Sub-Continent

Dr.Ghulam Shabir\* Baber Khakan \*\*

#### Abstract:

History of the journalism in the Sub-continent (Indo-Pak) goes back to the 11th century with Waqa-I-Navees (Newsmen) during the regime of Mahmood Ghaznavi. Waqa-I-Navees were appointed to keep the government well informed about all important happenings. Though, Sultans of Delhi were the first to establish the system on sound basis, yet it were the Mughals, who really worked hard to make it flourish. In the 19th century the Hindus were more advanced than the Muslims in almost every sphere of life. In the field of Journalism Hindus dominated the Indian press and propagated their cause. On the other hand the Muslims remained only followers to establish their press. Some Muslim Newspapers were pro Hindu. Thus there were a few Muslim newspapers that really represented the Indian Muslim's point of view. This paper will examine the efforts of the Muslims to establish their own Urdu / English press.

Modern Journalism started in the Sub-continent in early 19th century. First English newspaper in the Sub-continent was HICKEY BENGAL GAZETTE, which appeared in 1780 under the editorship of James Augustus Hickey-In 1818, James Silk followed Hickey, (1786-1855), who started publishing Calcutta journal. However its publication was ceased in 1823.

English did not become the court language till 1837. Muslims were generally against the adoption of this foreign language. This situation further violated their interest in the field of modern journalism, which was evident during the early period of the 19th century. Indian Muslims entered the journalism through Persian, Urdu and other vernacular language newspapers.

First Muslim newspaper THE DURBIN OF CALCUTTA appeared on July 14, 1849. The paper published a number of articles on the poor economic conditions of the Indian Muslims. For instance the paper wrote.

All sorts of employments are taken away from The Muhmmadans and given to the men of other races, especially to The Hindus.  $_{(2)}$ 

In the field of English Journalism, however, the name of Syed Muhammad Azeem of Lahore is worth mentioning for his THE LAHORE CHRONICLE, which was followed

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Mass Communication, Islamia University Bahawalpur.

<sup>\*\*</sup> Lecturer, Department of Communication, Bahauddin Zakariya University, Multan.

by PUNJABI, in the late 1850s. The Lahore Chronicle can hardly be regarded as Muslim newspaper, because it was under the supervision of the British officials and did not represent the Muslim point of view. Particularly the paper followed the government policies and blamed the Muslims to be responsible for the 1857 war against the British Rule. For example, the paper says; The Muhammadans, there is no shade of doubt, are at the bottom of the whole business (started the war against The British in 1857); they did not think to escape most severe punishments. They can never change their will as long as they are Mohammadans.

Another influential Muslim newspaper THE ALIGARH INSTITUTE GAZETTE started in 1860 by Syed Ahmad Khan (1817-1898). It was not a newspaper for bringing news of everyday occurrences to its readers. It reflected Muslim sentiments and point of view on religious, social and political aspects of their lives. It was published both in, Urdu and English languages and carried news about the activities of the leaders of Aligarh Movement. The Aligarh Institute Gazette played a vital role in awakening of the Indians Muslims to demand separate electorate their separate identity according to Saleem Ahmad: The Aligarh Institute Gazette advised the Muslims of the subcontinent to boycott the forth-coming political reforms if it did not contain the principle of separate Muslim electorate. (4)

During the 2nd decade of the 20th century two more English newspapers supplemented the efforts of the Aligarh Institute Gazette. These newspapers were THE NEW-ERA, and THE INDIAN DAILY TELEGRAPH (IDT). The New-Era was started in 1916 from Luckhnow. Raja Ghulam Hussain (1882-1917), an old student of Aligarh Muslim College, owned it. He started his career as the Sub-editor of THE COMRADE. Ghulam Hussain was a journalist of first rank. He worked in IDT during 1915-1916. After that he started his own newspaper named THE NEW-ERA. He wrote many articles to create unity among the Muslims of Indo-Pak sub-continent. IDT was also published from Luckhnow. One of its editors was Edward Eament Long (d-1956). He had formerly worked for THE ECHO LONDON and THE DAILY EXPRESS OF LONDON. Later on, the paper became the property of Raja Muhammad-Ali-Muhammad Khan (1879-1931) of Mahmoodabad. (5) The policy of the IDT was markedly different from that of the Lahore Chronicle. It was truly an Anglo Muslim newspaper when the moderate Hindu leader of the Congress Gopal Krishna Gokhale (1866-1915) began to support the Hindus agitation against the partition of Bengal and opposed Muslim demand for separate electorate, the IDT in many of its issues strongly condemned Gokhale's attitude.

In 1860, THE MUHAMMADAN OBSERVER, later on under the name The MUSLIM CHRONICLE (MC), appeared from Calcutta. However, its publication was ceased in 1905. As long as it lasted, it served the Muslim cause in a forceful way. Between 1896, and 1905, its columns were full of debates that went on among The Muslims with regard to the need of having a political party of their own. The Writers and contributors freely discussed as to what ailed the Muslims of the region in general and the Muslims of Bengal in Particular. The M.C. followed the policies of the supporter Aligarh Movement and played a distinguished role in publicizing the proceedings of

the Muslim educational conference. Although the paper was English weekly and the conference proceedings took place in Urdu, yet the M.C. published a daily supplement of the paper to disseminate information about the conference. On the death of Syed Ahmad, the M.C. observed in its issue of 15th December 1900.

The death of Syed Ahmad Khan has particularly left Muslims without A political leader. The feelings at the present moment are that the time has come when the Muslims should form a separate political party with a constitution that will be more suitable to cope with their particular difficulties. It is not yet prepared for action and has not yet cast its device. It waits for a more complete survey of the political phenomenon around.

M.C. advised the Indian Muslims to form their own political organization which in 1906 became a reality when The Indian Muslims decided to form a Muslim political party namely THE ALL INDIA MUSLIM LEAGUE. After the formation of All India Muslim League, a new-era of Journalism started. The pro-muslim-League Press supported the two-nation theory and other policies of the League. As the M.C. was setting down towards the early years of the 20th century there was a rise of another English newspaper which filled the gap of M.C. THE MUSSALMAN published from Calcutta under the influence of its founder A. Rasool (1872-1916), and its editor Mujeeb-ur-Rehman. During its early years THE MUSSALMAN, was pro-Congress and pro-Urdu Bengali paper. The policy of the paper was appreciated by THE HINDUSTAN REVIEW which regarded its policies very liberal and progressive. (7) Later on THE MUSSALMAN became the spokesman of the Indian Muslims and the All India Muslim League. The paper advised the Indian Muslims to take active part in the activities of the All India Muslim League. The paper regarded the Muslim League, the sole representative political organization of the Indian Muslims.

Another Muslim newspaper from Bengal was THE COMRADE, of Maulana Muhammad Ali Johar (1878-1931), which started its publication in 1911, from Calcutta. It was shifted to Delhi in 1912. However, it was closed down in 1914 on the outbreak of the World War {1st} (1914-1918) for its blunt anti British stance.

Another Muslim journal was MOSLEM PATRIOT OF MADRAS, which survived only for about a year or so between "1908-1910." Yaqoob and Hameed Hasan two brothers established the paper. Both were connected with Aligarh by virtue of having been educated there and both were already members of the All-India Muslim League as soon as it was founded in 1906. (9)

The newspaper under the name of PUNJABI started its life in early years of the first decade of the 20th century from Lahore. Sheikh Abdul-Qadir (1874-1951) and Abdul-Aziz edited it. The former was closely associated with the Urdu Defence Movement when it started in the united provinces in 1901, and had been founder editor of Urdu monthly MAKHZAN.

ASR-E-JADID, started from Calcutta, in 1918, as an advocate of Hindu-Muslim unity but in 1933 it became the supporter of The Muslim League.

In 1922, the Muslim Outlook appeared from Delhi under the editorship of Col. Majid Malik. The paper was a true supporter of the League in 1946; the Pakistan Times was published from the same city.

The Muslim press of the sub-continent played a vital role in expressing the grievances of the Muslims and at the same time helped in bringing greater awareness and unity with regards the idea of The Muslim nation-hood. However, until the start of 1940, all their efforts on the part of Muslim English press were seen merely as individual efforts of their newspapers. THE DAWN began its publication from Delhi in October 1942, with the investment of Rs: 1.57 lak. The dream about a Muslim press turned into a reality by 1910, the need of The Muslim national press was being felt for a long time ago but more particularly after the birth of the All-India Muslim League. This seems, perhaps to be the reason that syndicate was formed to take over the paper. This was the paper that prominently displayed the activities of The Muslim League.

The annulment of the partition of Bengal (1911) disappointed the Muslims and they realised that their loyalty to The British was not appreciated. This situation developed sense of hatred against the British among the Muslims. The policy of Sir Syed was put aside and Maulana Zafar Ali Khan, Muhammad Ali Johar, Hasrat Mohani and Maulana Abu-ul-Kalam Azad came on the re-birth of militant Journalism. They created new Journalism and forced Britain to accept their arguments. The British rulers, repetedly sent them behind the bars, but they would never withdraw from their mission.

**Zamindar:** Before 1937, the policy of "The Zamindar" was purely nationalist, and unionist. In the year of 1937, The Zamindar became the spokesman of the Muslim League. It spread the ideology of the League. It struggled successfully to change the policy of The Khaksar Movement that opposed the League. It also played a prominent role in eliminating the differences between the Muslim leaders through its columns. We can understand the causes which forced the Muslims to demand for a separate homeland. (11) The Third Round-Table Conference of 1932 was fully covered by The Zamindar and which represented The Muslim point of view properly.

As a whole the Zamindar created a sense of boldness among the Muslims and made them aware of the Hindus' intrigues.

**Ehsan:** Ehsan was from the very beginning a spokesman of the League. The main role played by The Ehsan, was that, it encouraged the Muslims. It may be called as the freedom fighter of the Pakistan Movement. The Ehsan interpreted the ideology of the League before the Pakistan Resolution. It created a sense of awareness among the Muslims for a separate state. (13)

**Inqalab:** This newspaper played a special role to propagate the idea of Pakistan. Its publication began from April 4, 1927. Maulana Ghulam Rasool Mehr and Abdul Majeed Salik was its proprietor. It regularly complied a complete history of Muslims struggle from 1927-1944 in its editorial pages.

The Editor of the Inqalab exposed the hypocrisy of the Hindus- through their editorials. They sincerely supported Sir Iqbal's philosophy of the Ideology of Pakistan. The Allahabad address of Iqbal (1930) got full coverage on its front page.

Its role from 1940 to the establishment of Pakistan is worth noting. In 1942, Raj Gopal the Hindu leader made efforts for Hindu-Muslim unity. The Inqalab supported his efforts. Then Muslim League was divided into two groups in 1924 on the issue of separate electorates. The president of this group was M. A. Jinnah and secretary General was D. M. Kuchloo, while Sir. Shafi and Sir Allama Iqbal were the president and secretary General respectively of the other. The first group was in favour of mixed electorates, while the second supported the separate electorates. The Inqalab was a supporter of the second group. It also played a significant role in their reconciliation (1938).

**Nawa-i-Waqt:** Mr. Hameed Nizami issued the first edition of Nawa-i-Waqt as fortnightly on March 23, 1940. This also was the day of the Pakistan Resolution. It was started by the orders of M.A Jinnah. He desired that there must be a newspaper from Lahore which should, support the League and the Movement of Pakistan in 1942. It was, then, a weekly and afterwards, was converted into a daily on March 22, 1944. It wrote a lot in favour of The Quaid and The League. "It gave reasonable answers to the propaganda of the Hindu Press. It disclosed the views of Gandhi and made the Muslims aware of the policies of the Congress."

Malik Khizar Hayat, chief minister of The Punjab, did his utmost to curb the newspaper in many ways. For instance he banned the advertisements for the paper. But he couldn't get his objective because Nawa-i-Waqt continued its support to the Muslim League. It is truly said that the League succeeded in general election of 1946 with the help of Nawa-i-Waqt. Many other Newspapers also supported the League in spreading its point of view. The Jang Delhi and The Tanveer from Luckhnow were also in favour of The Muslim league. After the emergence of Pakistan the Jang was transferred from Delhi to Karachi.

These newspapers not only represented the Muslims before the government. But also they spread the League's point of view. They popularised the League among the masses.

In 1919, Muhammad Ali Johar wrote an article in Urdu under the title of MUSLIM POLTICS. Later on this paper was translated into English, Tamil, Gujrati and Burmese languages. In which he tried to show that the All-India Muslim League was a national political organization of the Indian Muslims. M. Ali Johar also published a booklet under the title of MUSLIM LEAGUE AUR US KAY ASOOL. Aziz Mirza also tried to utilize the pages of IDT to propagate the cause of The Muslim League. (15)

Weekly The MANSHOOR, published from Delhi in 1938. Later on, to popularize the Muslim League's point of view, the paper became a daily. Hasan Riaz remained its editor from 1938 to 1947. After the creation of Pakistan the MANSHOOR began to be

publishing from Karachi. The editor Hasan Riaz was an influential Leaguer who was, at the same time, the member of The Muslim League council and its working committee.

The official organ of the Muslim League was DAILY DAWN which published more than hundred articles on the Congress misdeeds against The Muslims "1937-1939." These articles were subsequently published in a book, which was titled as IT SHALL NEVER HAPPEN AGAIN, with a foreword by Qazi Muhammad Ee'sa (1914-1976), a prominent member of Balochistan Muslim League.

It is evident from the foregoing pages that in the 19th century the Hindus were more advanced than The Muslim in almost every sphere of life. That is why; they dominated the Indian press and propagated their cause. On the other hand, the Muslims who were backward in every field of life also remained only followers to establish their press. The policies of some Muslim papers were also pro-Hindus. Thus, there were a few Muslim newspapers which really represented the Indian Muslim's point of view. These pro-league newspapers played their vital role to create political awareness among Indian Muslims.

Thus they accelerate the pace of freedom movement. The Muslim papers both in English and Urdu have performed their share ably, from the social reforms Tehzib-ul-Akhlaq of Sir Syed to the smallest paper or magazine. (18)

In the end, it can be concluded that "1940-1947", the press was deputed to the politics of the sub-continent where two major political parties were fighting for the cause of freedom for their own interests. The newspapers reflected this division. There were three broad categories of press at that time. First was the Anglo-Indian press founded by The British, dedicated to the promotion of the British Raj. It lasted until the British left the sub-continent in 1947. Second was the nationalist press owned by the better-educated Hindus, to promote the political consciousness of prejudiced Hindus. The third was the Muslim Press, which supported the Muslim League and its demand for the partition to bring about an independent Islamic state.

#### References

- 1. Ronald-e-wolsely, *Journalism in modern India*, Asia Publication House, Bombay, 1964, P.12.
- 2. Hunter, W.W., *The Indian Musalmans London*, 1871, p.172.
- Wilfred Cantwell Smith, Modern Islam in India, Victor Golomiz Ltd., London 1946, P 196
- 4. Saleem Ahmed Dr., the All India Muslim League, Bahawalpur, 1988, p.120.
- 5. Hindustan Review, Bombay, April 1909, P.531.
- 6. Aziz Ahmed, *Islamic Modernism in India and Pakistan*, Oxford University Press, London, P.163.
- 7. Hindustan Review, Bombay, April 1909, P.535.

- 8. The Muslaman, Calcutta, March 28, 1912.
- 9. Abdus Salam Khurshid, Dr., *Journalism in Pakistan*, Lahore, 1964, p.34.
- 10. Hindustan Review, Bombay, April 1909, P.554.
- 11. Shah Abu Salman Jahan Puri, *Dr. Maulana Muhammad Ali Aur Unki Sahafat,* Idara Tasneef-o-Tehqiq, Karachi, 1983, P.45.
- 12. Nazir Hussain Zaidi, *Dr., Maulana Zafar Ali Khan Bahaisiyat Sahafi*, Maktaba-E-Usloob, Karachi, 1985, P.236.
- 13. San Timoy Ray, *Freedom Movement and Indian Muslims*, P.P.H., New Delhi, 1979, P.51.
- 14. Shams-ul-Hassan Syed, Mr. Jinnah, Karachi, 1976, P.218.
- 15. Hassan. A. Riaz, *Pakistan Naguzeer Thaa*, Karachi, P.303.
- 16. Ibid. p.305.
- 17. Afkar, Monthly Karachi, October, 1985, P.79.
- 18. Jaffery, Rais Ahmed, *Selection from Comrade*, Maktaba-e-Aalia, Lahore, 1958, P.462.

Dr. M. Aslam Ansari\*

This book, as is apparent by its title, consists of complete works of Asad Multani, a poet of great repute and accomplishments in the early and mid-twentieth century, recognized for his literary acumen, mastery of language and versatility. As a student, Asad Multani had the rare privilege of having a poem of his corrected and improved upon by no less a person that Allama Iqbal. The poem in question was adjudged as the best of all in a poetic symposium. Later, Asad Multani earned great reputation as a poet of meritorious stature. He composed both ghazals and poems with equal facility and ease, showing command over Urdu and his knowledge of the art of poetry. He exhibited a great variety of themes and moods in his poems. In 1930s, 40s and 50s he ranked among the great masters of the art of poetry. He exhibited a great variety of themes and moods in his poems. In 1930s, 40s and 50s he ranked among the great masters of the art of poetry, like Bekhud and Sa'il Dehlavi. He rubbed shoulders with poets of the stature of Josh, Hafeez and Jigar. His moral slant brought him closer to Iqbal and his spontaneity and implied humor and social satire made him, to a great extent, akin to Maulana Zafar Ali Khan. He exhibited a great variety of themes and moods in his poems. He also summed up some of the cultural aspects of Multani people in his poetry through which a specific period of the recent past of Multan's cultural history in early 20th century can well be reconstructed.

The works of this major poet were not collected in his lifetime. They were not available to the general readers and research scholars either. All those who tried to collect and compile them were faced with copyright problems. The present work is a compilation of all the available poetic works of Asad Multani scattered over hundreds of magazines, periodicals and newspapers, collected, compiled and edited by Syed Shaukat Ali Bukhari with a long introduction of definite research value. The book consists of 348 pages and includes a detailed bibliography and lists of relevant sources. The book under consideration fulfils all the pre-requisites of a first-rate research work and reflects compiler's efforts to make it a standard work of editing.

It is also an in-depth study of a religio-cultural aspect of Multan. The subject matter of the book, though slightly unconventional, is important in its own right. The book under consideration contains the historical background of the tradition of *azadari* in Multan. Authors have established the links of this tradition to the early history of Arabs in Sind and Multan. They have focused on *azadari* of the *Shia* community of

<sup>\*</sup> Ex-Prof. Govt. College, Multan.

Multan as a religious phenomenon with its various ritualistic forms. They have also traced the history of almost all the *Imambargahs* of Multan and studied their architectural significance and religious value. The history of the founder families and present custodians of these *Imambargahs* is also recorded. In this collection, the author's seems to have endeavored to collect oral traditions and documents with great success. The photographs of some of the *Imambargahs* are also included in the book. But the account of *taziadari* in Multan is very brief and occupies a very short space in the book which is equal to only a single page. Similarly the authors do not seem to have done justice to the fine art of *tazia* making in Multan which should have constituted one of the major chapters of the book. On the whole the approach to their subject is sound and research oriented. The book also includes some maps and tables. It consists of about 141 pages.

It is an in-depth study of Tulambah, an important historical town in the erstwhile Multan Division. The book is informative and seems to be based on research into written and oral traditions regarding this town. But there is lack of method and balance in the research plan. The matter included in the book is not properly divided into respected chapters which, in most cases, seem to overlap. The historical background is rather well researched, but fresh and first hand information which could have been a strong point of the work under consideration is not fully researched and systematized. The book consists of 90 pages. The printing of the book is absolutely not up to the mark.

It is a book on local castes and tribes in which information about hundreds of local castes has been recorded. It is an informative book in as far as the local habitants of Punjab and Sind are concerned, particularly those who reside in the southern parts of Punjab. The author seems to have worked a lot in collecting a bulk of mostly oral traditions and giving them shape and making the book readable. But, unfortunately various castes do not seem to have received an equal amount of author's attention. There seems to be no uniformity of approach or methodology, if there be any, throughout the book which otherwise seems to be the result of a long labor of love. What is more regrettable about this book is that in some cases, which may not be very few in number, the information about some of the castes is incomplete and sketchy. In most of the cases, the author has not had access to the standard works on the local castes. For example, "The Punjab Castes" by Sir Danzil Ibatsin is not consulted even though the book is included in the sources. Some very established and known castes have received very limited space in the book. Moreover, the ethnic areas covered in his book are not well-defined. In short, information about many castes is incomplete and some times flawed. Arguments and etymology of names of the local castes is not sound, though, on the whole, the work is rather commendable. It consists of 300 pages.

# الإمتاع والمؤانسة لأبي حَيَّانِ التَّوْحِيدِيِّ

الدكتور كمال جبرى أمين عبهرى\*

#### **ABSTRACT**

This research studies the: "Book of Entertainment and "مؤانسة" and the character of its author "The paper studies the book contents in order to highlight its scientific values also it represents a study of Al-Twhidis character, his style of writing and treatment of the subject.

The book deals with many issues in the fields of philosophy, logic, rhetoric linguistics, politics, ethics, Al-Hadeeth literature, lamguage, nature and animal life.

Also it analyzes the character of the philosophers, and writers of his time. In addition to all that, it studies the traditions and habits of his age.

The topics of the books cover forty nights. They were discussed in IBN AL-Areth sallons (hall room).

Every night, Ibn Al-Areth used to give a number of cases, either improvised of written ones, in order to study and review or to give him the chance to revert to his instructors (sheikhs).

The value of the book is shown evidently in its methodology and in its way of dealing with various issues.

The book is unique in its treatment of the intellectual attitudes of the group named: "Akhwan Al-Safa" also the debate held in Baghdad between the well known scholar (from the Mu`tazela group) Abu Sa`d Al-Sirafy, and the Christian pragmatist Beshr Bin Younis, concerning the comparison between the Greek logic and Arabic Grammar which represents the intellectual crises between: Al-Mu`tazela group and Ahl Al-Buda.

رئيس قسم اللغة العربية كلية أصول الدين الجامعية- جامعة البلقاء التطبيقية عمان- الأردن

بَدَأَتْ صِلَتِي بأبي حَيَّانِ التَّوْحِيدِيِّ – لأَوَّلِ مَرَّةٍ – منذُ فَتْرَةٍ قَرِيبَةٍ، ومَبْعَثُ هَذِه الصِّلَةِ أَنَّ صَديقاً لِي قَد طَلَبَ إِلِيَّ أَنْ أَكْتَبَ بحثاً مُتَواضِعاً عن كِتَابِ مشْهُورٍ، هو كتابُ " الإمْتَاعِ والمُؤَانَسَةِ " للتَّوْحِيدي هذا، و كنتُ قبلَ ذلكَ، لا أَكَادُ أَعْرِفُ عن صَاحِب هذا الكَتَّابِ شَيئاً. وربما كانتُ هَذهِ المعرفة لا تَعْنِينِي في كثيرِ أَو قليلٍ، بل كنتُ أظنُ أَنَّ التَوْحِيديّ، هو أبو حيَّان الأندلسيّ النحويُ المفسِّرُ، صَاحِبُ كِتَابِ " البَحرِ المُحيطِ " في تَفْسِير القُرْآنِ، الذي عَلا ذِكْرهُ، وشَاعَ أَمْرُهُ في القَرْنِ التَّامنِ الهِجْريِّ.

وحين فَرِعْتُ إلى المصادِرِ التي عَنِيَتْ بأَمرِ التوحيديِّ، أَسْتَنْفِرُهَا بَحثاً عن مَعالِم شَخْصِيَّتِهِ، واسْتَقْرَاءً لِسِيرَةِ حَياتِهِ، تَبيَّنَ لي أَنَّ التوحيديُّ رجلٌ آخرُ مختلفٌ تماماً عن الأَندلسيِّ في كُلِّ شيءٍ، مختلفٌ عنه في العِلْم والتَّقَافَةِ، وفي السُّلُوكِ والسِّيرَةِ، وفي طِرَاز التَّقْكيرِ، ومختلفٌ عنه أيضاً في النَّطْرةِ إلى الأَشْيَاءِ التي تُجِيطُ به، وفي النَّطْرةِ إلى الأَشْياءِ التي تُجِيطُ به، وفي النَّطْرةِ إلى الأَشْياءِ التي تُجِيطُ به، وفي النَّطْرةِ إلى الرَّجالِ الذينَ يَتَصِلُونَ بهِ أو يَتَّصِلُ بهمْ.

وقد دفعتني شخصية التوحيدي – التي بدت لي غريبة – إلى النظر و الدراسة و الفكر، وأغرتني بتعقب سيرته، واستقراء واقع شخصيته، وكشف أهوائه وميوله، وتأمّل طريقته في التفكير، فوجدت نفسي – دفعة واحدة – بإزاء رجل مفكّر، له طابعه المتميّز في التفكير، ومذهبه المتفرّد في فلسفة الحياة، وفي الحديث، وفي تناولِ الموضوعات، وفي أسلوب معالجتها.

وانطلقتُ أبحثُ عن كتاب " الإمتاع والمُؤانسة " في المكتبات العامَّة و الخاصَّة، وحينَ وقعَ بين يديَّ، طفقتُ أُقلَّبُ صَفَحاتِهِ تَقْلِيباً سَرِيعاً في أوَّلِ الأمْر، ثُمَّ بَدا ليْ، أَنَّ الكِتَابَ جَدِيْرٌ بِالدِّرَاسَةِ وإمعانِ النَّظَرِ في موضوعاتِهِ ومَسَائِلِه، وفي أَسْلُوبِ ليْ، أَنَّ الكِتَابَ جَدِيْرٌ بِالدِّرَاسَةِ وإمعانِ النَّظَرِ في موضوعاتِهِ ومَسَائِلِه، وفي أَسْلُوبِ تَتَاولِهِ لهذهِ الموضُوعاتِ والمَسَائِلِ، ووَجَدْتُ فيهِ صورةً واضحة الأبعادِ لروح العصرِ الذي عاشَ فيه مُصنَفّهُ، ولرجالِ ذلكَ العَصْرِ من ذوي النَّفُوذِ والمُفَكِّرِينَ والعلماءِ وغيرهم، ولواقع المجتمع ووَضْعِهِ الاقتصاديّ، وما إلى ذلك، فعرفتُ – حينئذٍ – أَنَّ صديقي هذا كانَ على حقٍ حينَما نَدَبَني لِدِراسَةِ هذا الكِتابِ، وكَشْفِ خَبَاياهُ وفَلسَفَتِهِ واتَّاجًاهَاتِه.

على أن اطلاعي على كتاب: " الإمتاع والمؤانسة " قد ساقني سوقا رفيقا إلى البحث عن غيره من مصنفات التوحيدي، وحملني على النظر فيها، فوجدت أن لها مذاقا أدبيا خاصا. وقد أثار ذلك في نفسي رغبة جامحة إلى البحث، وميلا شديدا إلى الدراسة، لأنني أصبحت معنياً بصاحب الكتاب في كل شيء، وراغبا في كشف واقعه ومستوره، وفي سبر أغوار نفسيته وعقليته.

ومهما يكن من أمر التوحيدي، فإن أدبه قد شد إليه أنظار الدارسين المحدثين، فعنوا بأمره عناية ظاهرة، وأجهدوا أنفسهم في الوقوف على نمط حياة التوحيدي بمزيد من الدقة والتفصيل، فأعياهم البحث والتنقيب، ووجدوا أبواب بعض جوانب حياته موصدة، فلم يستطيعوا أن يتبينوا معالمها، ولكنهم – مع ذلك – نجحوا في التعريف به، وفي إبراز ملامح أدبه وفنه، والكشف عن بعض مزاياه، والتنبيه على مواطن الألم والمعاناة في حياته.

وحظي كتاب "الإمتاع والمؤانسة" بعناية نفر من الأدباء والنقاد والباحثين، فتناولوه بالدراسة والنقد والتحقيق، وحملوا أنفسهم على معرفة حياة مصنفه وفلسفته ونظرته إلى الحياة، مما أتاح لي أن أجني فائدة لا تنكر من حصيلة جهودهم وآرائهم، ويسر لي سبل التناول والدراسة، وجعلني أقف على هذا الكتاب وقفة متأنية، وأكشف عن ظروف تأليفه، وأعرض بعض موضوعاته، وأظهر قيمته الأدبية وملامحه الفنية، وأشد النظر إلى مدى تأثره بغيره من المصنفات التي جاءت قبله، وما شاكل ذلك من المسائل والقضايا.

## حياة التوحيدي ونشأته

أسمه علي بن محمد بن العباس ، وكنيته أبو حيان ، والتوحيدي أبوه ، الذي كان تاجراً متنقلاً يبيع نوعاً من التمر يسمى " التوحيد" فنسب إليه حتى شهر به ، وأصبح علماً عليه .

وبدا لي في أثناء النظر في طائفة من المصادر والمراجع التي أرَّخَتُ للعصر العباسيّ، أن حياة التوحيدي، ونشأته يلفُّها ستار كثيف من الغموض، وأنه قد لحق بهذه الحياة شائبة من التعتيم، حتى بات من العسير على الباحث المدقق أن يتبينَ معالمها و أبعادها تبينًا جليًا ذلك أنَّ العلماء الذين عنوا بسيرته قد اختلفوا في أصله ونشأته، فمنهم من زعم أنَّه فارسي من أصل شيرازي أو نيسابوري أو أوسطي، ومنهم من نصّ على أنه عربي صميم، ولد في بغداد حوالي سنة : 310هـ، ونشأ بها لأبوين فقيرين، ثم وفد – بعد ذلك إلى شيراز، ومنهم من ذكر أنه كان من أولئك الموالي الذين اختلطت فيهم الدماء والعناصر، فكونت مزيجا غريبا وكان يشعر بوشيجة قربى مع الغرباء والأفاقين. وما هذا إلا لشعوره بأنه واحد منهم، إذ كان يرتد إليهم مهما زجره عن ذلك زاجر من كبار القوم (1)

وأخبار طفولته وعلاقته بأسرته، وصلته بإخوته وذويه بقيت في ذمة الغيب، إذ لا نكاد نعثر على مصدر واحد ينقل إلينا ما يشفي الغليل من أنباء سيرته، ذلك أن الرجل قد خسر كل شيء في جاري سني عمره، فعاش حياة طويلة مليئة بالشقاء والحرمان، ومنعه شعوره بالنقص من الخوض فيها، فلاذ بالصمت الذي كان ابلغ من كل كلام في كشف المخبوء من آمره (2)

فلم نعثر في سائر كتبه على بصيص من تاريخ حياته وجذوره وأصوله وذهبت ألتمس أسبابا ذلك وأتساءل في نفسي أذلك مرتبط بالتوحيدي وعلاقته بغيره من الناس في عصره؟ أم هو متصل بمصنفي كتب الطبقات والسير؟ أم يكمن هنالك سبب مهم قد صرف المؤرخين والرواة عن العناية بأمر الرجل، فتخففوا – لذلك- من ذكر أخباره؟ وقد عودنا مؤرخو سير الرجال أن يزهدوا بأخبار أولئك الذين يغمز جانبهم كغماز التين، ويطعن فيهم طعن معيب، وتنالهم ألسنة خصومهم وغير خصومهم، إذا يغدو أمر الاهتمام بهم سبة ونقيصة. يدل على ذلك قول ياقوت(3): "أن

أحدا لم يذكره في كتاب ، ولا دمجه في خطاب " وقول زكي مبارك :  $^{(4)}$  "...لا تسألني متى ولد ، ولا أين ولد ، فذلك رجل نشأ في بيئة خاملة ، لم تكن تطمع في مجد حتى تقيد تاريخ ميلاده ".

وتلقّى هذا الرجل علومه على أيدي أساتيذ كبار (5)، ولازم بعض علماء المعتزلة وتأثر بأفكار هم وقرأ طائفة من مصنفاتهم، وخاصَ في الجدل والنقاش كما خاضوا، وطغت عليه النزعة الموسوعية حتى قال فيه ياقوت: (6) " إنه فيلسوف الأدباء، وأديب الفلاسفة، ومحقق المتكلمين، ومتكلم المحققين، إمام البلغاء .... فرد الدنيا الذي لا نظير له ذكاء و فطنة و فصاحة و مكنة ...".

وذكروا أنه كان يمتهن — على كره منه — حرفة الورقة ، وهي مهنة شاقة كان يشتغل بها الفلاسفة والأدباء إذا افتقروا ولم يجدوا لديهم ما يقتاتون به، فكان يطلق عليها "حرفة الشؤم "(<sup>7)</sup>. وقد جاء في معجم الأدباء أن أبا حيان كان يقول: <sup>(8)</sup> ". لقد استولى عليّ الحرف — يعني قلة الحظ، وتمكن مني نكد الزمان إلى الحد الذي لا استرزق، مع صحّة نقلي وتقييد خطّي، وتزويق نسخي، وسلامته من التصحيف والتحريف بمثل ما يسترزق البليد الذي ينسخ النّسخ، ويمسخ الأصل والفرع ".

وامتد به العمر حتى نيف على المائة، فأتاح له هذا الامتداد وقتاً كافياً للقراءة والاطلاع والكتابة والتأليف حتى بلغ وزن المداد الذي أنفقه في إعداد تصانيفه أربعمائة رطل<sup>(9)</sup> ولهذا يقول فيه آدم متز: <sup>(10)</sup> " إنه لم يكتب في النثر العربي بعد أبي حيان ما هو أسهل أقوى وأشد تعبيرا عن شخصية صاحبه مما كتب أبو حيان " ويذهب الكيلاني (11) إلى أن التوحيدي كان يحتل مكاناً بارزاً في تاريخ النثر الفني العربي، ويضعه في صف الجاحظ الذي كان له تأثيراً كبيراً في توجيه حياة أبي حيان في المجالين: الفكري والأدبي، ويستدل على صحة مذهبه بأن الرجلين يتشابهان في أسلوب التناول، وفي طريقة التأليف.

## كتاب الإمتاع والمؤانسة وقيمته الأدبية

إن لهذا الكتاب من عنوانه نصيباً كبيراً وهو من أكبر الكتب التي صنفت في القرن الرابع الهجري الذي ازدهرت فيه الكتابة وكثر التأليف. وهو كتاب كفيل بإمتاع قارئه بما يحتوي من علم مؤنس، وأدب ممتع، وفكاهة تصحب الروح فتتناى بها – لو هنيهات – عن ضغوط الأيام وهمومها وأثقالها، وتريح النفس – ولو إلى حين – من أكدارها وهواجسها ومتاعبها.

وكان العصر الذي صدر فيه عصر ندوات وجلسات تعقد في قصور الأمراء ومجالس الوزراء، وتضمُّ ثلَّةً من أعلام الأدب والشعر والفلسفة وغيرها. ويعدُّ نسيج وحدة بين كتب المجالس والندوات التي عاصرته في التأليف، إذ يكشف عن كثير من الموضوعات الاجتماعية والسياسية والدينية والأخلاقية، ويحلّل سلوك طائفة من الشخصيات التي كانت لامعة في ذلك العصر.

قال ابن منظور في لسان العرب: (12) " مَثَعَ: جادَ وظَرُف، والماتِعُ من كلِّ شيئة البالغ في الجودة الغاية في بابه، والمتاع: كل ما ينتفع به من عروض الدنيا قايلها وكثيرها، وأمتع الله فلانا بفلان إمتاعا: أبقاه ليستمتع به فيما يحب من الانتفاع به والسُّرور بمكانه، أمتعِه الله بكذا ومتعه، بمعنى، ويقال: أمتعك الله بطول العمر".

وقال في مادة/أنسَ<sup>(13)</sup>: الأنَسُ: خلاف الوحشة، وهو مصدر قولك: أنِستُ به – بالكسر – أَنسَاً وأَنسَةً، والأَنسُ والأُنْسُ: الطمأنينة، والإِيناسُ والتَّأنِيسُ خلاف الابحاش

و كانت العرب القدماء تسمّي يوم الخميس "مؤنساً" لأنهم كانوا يميلون فيه إلى الملاذّ. وجارية أنسة إذا كانت طيّبة الحديث، طيبة النّفس، تحبُّ قربك وحديثك، وجمعها: أنسات وأوانس.

وحين تخيّر أبو حيان هذين اللفظين جميعا اسما لكتابه، وعنوانا له فإنما قصد إلى ذلك قصداً، لأن محتوى الكتاب بموضوعاته ومسائله، وبأسلوبه المتميز، من شأنه أن يمتع القارئ وينفعه، ويدخل السرور والاطمئنان إلى نفسه، ويزيل ما علق في شعاب هذه النفس من وحشة، وما خالطها من حزن، وما استبدّ بِها من أسى، وما عبث بها من كدر، وأن يتحفها بما يلذّ لها من طيّب الحديث، وعذب الكلام.

ويقع كتاب "الإمتاع المؤانسة" في ثلاثة أجزاء، صدرت في السنوات: 1939م، 1942م على التوالي، وقام بتحقيقه الأستاذان: أحمد أمين وأحمد النزين، وبذلا في تحقيقه ومراجعته وتصحيحه جهداً ظاهراً، فجاء التصحيف والتّحريف فيه على أضيق نطاق (14)

وقد صدّر أحمد أمين كتاب "الإمتاع والمؤانسة" بمقدمة، ذكر فيها الأسباب والدوافع التي حملت أبا حيّان على تصنيفه فقال: (15) " إنّ أبا الوفاء المهندس كان صديقاً لأبي حيّان وللوزير أبي عبد الله ابن العارض، فقرّب أبو الوفاء أبا حيّان من الوزير، ووصله به، ومدحه عنده، حتى جعل الوزير أبا حيّان من سمّاره، فسامره سبعاً وثلاثين ليلةً، كان يحادثه فيها، ويطرح الوزير عليه أسئلةً في مسائل مختلفة، فيجيب عنها أبو حيّان. ثمّ طلب أبو الوفاء من أبي حيّان أن يقصّ عليه كلّ ما دار بينه وبين الوزير من حديث، وذكّرة بنعمته عليه في وصله بالوزير.. فأجاب أبو حيّان طلب أبي الوفاء، ونزل على حكمه، وفضّل أن يدوّن ذلك في كتاب يشتمل على كلّ ما دار بينه وبين الوزير.. فكان من ذلك كتاب الإمتاع والمؤانسة."

ويميلُ أحمد أمين إلى التَّرجيح بأنَّ أبا عبد الله بن العارض الذي اتَّصل به أبو حَيَّانَ وسامره بهذه الأحاديث، إنما هو أبو عبد الله، الحسينُ بن أحمد بن سَعْدَانَ وزير صَمْصام الدولة البويهيِّ – وهو نفسه الذي طلب إلى التَّوحيديِّ أَن يصنَّف له كتاب " الصَّداقة والصَّديق " قبل أن يتولى أمر الوزارة.

ومن يمعن النَّظَرَ في الكتابِ يستدلَّ على أنَّ أبا حيَّان كان ذا ثقافة واسعة، توفَّرت له من خلال اطلاعه الغزير، وقراءاته الكثيرة، فالكتاب سفرٌ كبيرٌ يشتمل على مسائل متنوعة من كلِّ علم وفَنِّ، ففيه الأدب والفلسفة والحيوان والأخلاق، وفيه

موضوعات عن الطَّبيعة والمنطق وعلم الكلام والسياسة، والتفسير والحديث، واللغة والبلاغة، والفكاهة والمجون، وفيه تحليلٌ دقيق الشخصيَّاتِ فلاسفة العصر وعلمائِه وأدبائِه، وفيه أحاديثُ عن العاداتِ والتَّقاليدِ وأحاديثِ المجالس.

ويغصُّ كتاب: " الإمتاع والمؤانسة " بالموضوعاتُ الفلسفيَّة والمنطقيَّة التي تأثَّرَ فيها التَّوحيديُّ بالواقع المعروف في عصره، حيث ظهرت طائفةٌ من الفلاسفة المسلمين، ومن هذه الموضوعاتِ مثلاً: التوحيد، والفرق بين النَّفسِ والرُّوح، والعلاقة بين الحسِّ والعقل، وتحديد معاني الطَّبيعة، وآراء الفلاسفة والمتكلِّمينَ في صلة الفلسفة بالشَّريعة، والعقل، والإنفعال، وما شاكل ذلك.

وترقُدُ إلى جانب هذه الموضوعات الفلسفيَّةِ موضوعاتٌ أخرى في فنونِ شتَّى، من مثل المفاضلةِ بين البلاغةِ والحسابِ، وبين النَّثر والنَّظم، وأحاديثُ طويلةٌ عن الحيوانِ وغرائبه، ومسائلُ في النباتِ والمعادنِ، وطائفةٌ من النوادرِ عن الطُّفيلييِّنَ والبخلاءِ، وأقوالُ متنوعةٌ في الغناءِ والطَّرب، وبعضُ الحِكمِ العربيَّةِ وغيرِ العربيَّةِ، وفير ماجنةٍ، وغير ذلك كثيرٌ.

ولعلَّ هذا الحشدَ الكبيرَ من مسائلِ العلمِ والثَّقافةِ، هو الذي حمل القفطيَّ على أن يقولَ فيه: (16) "هو كتابٌ ممتعٌ على الحقيقةِ لمن له مشاركةٌ في فنونِ العلمِ، فأنَّهُ خاض كلَّ بحرٍ، وغاص كلَّ لُجَّةً، وما أحسنَ ما رأيتُهُ على ظهرِ نسخةٍ من كتابِ الإمتاع، بخطِّ بعض أهلِ جزيرةِ صقليةً وهو: ابتدأ أبو حيَّان كتابة صوفيًا، وتوسَّطَهُ محدِّثاً، وختمهُ سائلاً ملحفاً."

وتوزّعت موضوعات "الإمتاع" ومسائله على أربعين ليلة، وهو بهذا قريب الشّبه بكتاب " ألف ليلة وليلة" ولكنّه – من ناحية أخرى – يخالفه في المنهج، وفي أسلوب النّناول، ذلك أنَّ ليالي " الإمتاع والمؤانسة " تتناول أفكاراً واقعية، وتصطبغ بصبغة عقليّة، وتمتع القارئ بالفكر والفنّ والأدب والفلسفة، وتنقل إليه صوراً حيّة من حياة المفكّرين، وأخبار العلماء والأصدقاء والخصوم وذوي السّلطان وغيرهم، ثمّ تجدُها تعني بالحقائق كما ثرَى في الطّبيعة دون إغراق في الخيالِ. أمّا موضوعات " تحدُها تعني بالحقائق كما ثرَى في الطّبيعة في الخيال قد عين "تصوير الحياة الشعبيّة المهوها وحبّها وغرامها وفتنتها، ولهذا، فإنَّ الخيال قد لعب فيها دوراً رائداً، كما أنّها تعتمد على المبالغة، واصطناع المواقف المثيرة، وتُحكى للتسلية والترويح عن النفس.

وكانت موضوعاتُ كتاب: "الإمتاع والمؤانسة " ومسائلهُ تثارُ فَي منتدى ابن العارض الذي كان بمثابة حلقة علمية ممتازة، يتردَّد عليها رؤوسُ الأدب والفلسفة، وشيوخُ العلم والمعرفة من أمثال: ابن زرعةَ الفيلسوفِ النَّصرانيِّ، ومسكريهِ صاحبُ كتاب: "تهذيب الأخلاق" وكتاب: "تجارب الأمم"، وأبي عبيد الخطيب الكاتب، وزيد بن رفاعة، وأبي سعدٍ بَهرام بن أردَشِيرَ، وأبي حيَّان التَّوحيديُّ، وأبي الوفاءَ المهندسِ، وأضرابهم وأضرابهم

و اعتاد ابن العارض على أنْ يتذاكر مع أمثال هؤلاء العلماء في مسائل شَتَى مِنَ العلم والمعرفة فلم تكن المساجلاتُ تَخْلو من الاستطراد وتدعى الخواطر، وكاد يخصُّ

أبا حيَّان في كلِّ ليلةٍ يتمُّ فيها اللقاءُ بطائفةٍ من المسائِلِ الأدبيَّةِ واللَّغويَّةِ والفلسفيَّةِ والعلميَّةِ والعلميَّةِ والعلميَّةِ والعلميَّةِ والمنطقيَّةِ، وما إلى ذلكَ، وتكون – في الغالبِ – مرتجلة، أو مِمَّا يَسنَحُ به خاطرُ الوزير، ويتردَّدُ في نفسهِ، وقد تكون عفو الخاطر.

وكانَ على أبي حيَّان أنْ يرتجلَ الإجابة ارتجالاً، وأنَّ يخوضَ في المسألةِ المطروحةِ دونَ إعدادٍ سابق، كما طلب إليه ذاتَ ليلةٍ أن يفاضل بين العرب والعجم، ممَّا حَملهُ على أنْ يبسطَ الحديثَ عن قضايا الحضاراتِ القديمةِ، والفلسفةِ التاريخيَّةِ. ودعاهُ في ليلةٍ أخرى إلى تناولِ مسألةِ الجبر و الاختيارِ، أو حريَّةِ الإرادةِ كما يسمِّيها الممناطِقة، وفي ليلةٍ عن المحبَّةِ والشَّهوَةِ، وفي أخرى عن الحِسَابِ والبلاغةِ، ثمَّ عن النَّظمِ والنَّلْرِ، وما شَاكل ذلك من مسائِلَ (18).

وقد يَرغبُ الوزيرُ في أن يقومَ أبو حيَّان بِجَمْع أشْيَاءَ كَانَ يَسمَعُها من أهلِ العلم والأدبِ لتكونَ موضعَ مناقشة وتعليق وربَّما يطلبُ إليه أن يفتَتِح الحديث بما يراه من موضوعات وجيهة، أو يدفعُ إليه رقعةً تتضمَّنُ مسالةً أو مسائِلَ تستدعي التفكيرَ وإعمالَ النَّظُرِ، ليُتيحَ لهُ أنْ يرجعَ إلى بعضِ شيوخهِ، كأبي سعيدِ السيرافيِّ، وأبي سليمان المنطقيّ، وغير هما، ليستطلِعَ آراءهمْ في المسألةِ المطروحةِ على بساطِ البحثِ (19)، إتَّعمَّ الفائدةُ، وينتفعَ بها الحاضرونَ جميعاً.

وكانَ الوزيرُ يحرصُ على أنْ يختتم هذا المجلسُ العلميُّ بطرفةٍ من الطَّرائف، أو بِمُلحةٍ من المطَّرائف، أو بِمُلحةٍ من الملح، يسمِّيها – في الغالب – "مُلحة الوداع"، فكانَ يسألُ أبا حيَّان أن يأتيه بحكمة مأثورة، أو عظة خُلُقية، أو نادرة لطيفة، أو أحدوثة طريفة، أو أبياتٍ شعريَّة، سائرة، ثمَّ ينفضُّ السَّامِرُ.

ُ وذكرَ أبو حيَّان أنَّهُ كان يرسلُ هذه الأحاديثَ إلى صديقهِ أبي الوفاءِ المهندسِ الذي وصلهُ بالوزيرِ، بعد أن " يُزَبرِجَ كثيراً منها بناصعِ اللَّفظِ، ويشرح الغامض، ويصلَ المحذوف، ويتمَّ المنقوصَ (20) ، دون " أن ينظم معنىً بالتَّحريفِ، أو يميلَ فيه إلى التحويرِ "(21).

وكان تصرُّف التَّوحيديِّ هذا سبَباً مباشراً في شكِّ الأستاذِ أحمد أمين في أمانتهِ العلميَّةِ وفي نزاهتهِ فظنَّ أنَّ أبا حيَّان قد تزيَّد في بعض هذه الأحاديث، وأدخل عليها أشياء غربيةً لم يجر بحثها في مجلس الوزيرِ، ثمَّ أسرَ إلى صديقه أبي الوفاءِ أن يكتمها عليه حتى لا تقع بين يدي الوزيرِ، ودلَّلَ على صحَّة رأيه برسالةِ السقيفةِ التي وضعها أبو حيَّان على لساني: أبي بكرٍ وعمر – رضي الله عنهما – وضعاً، دون أنْ يصدرَ منهما كثيرٌ مِمَّا نسب إليهما.

وحاولَ الكيلاني (22) أن يدفع الشَّكَ الذي ساورَ نفسَ أحمد أمين، وسوَّع سلوكَ أبي حيَّان هذا فجعلهُ مرتبطاً بأمر المنافسينَ والحاسدينَ الذين يكيدونَ له، ويخوضونَ فيه، فهو حينَ فعل ذلك، إنما خاف على نفسهِ من مزاحمةِ هؤلاءِ جميعاً، على المكانةِ المرموقةِ التي حظيَ بها لدى الوزير، واستَشهَدَ على صدق تسويغه، بقول التُوحيديِّ نفسهِ: "... لأنَّ البليَّة مضاعفةٌ من جهةِ النُّطراءِ في الصناعةِ، وللحسدِ ثورانٌ في

نفوسِ هذه الجماعة، وقلَّ من يجهدُ جهدهُ في التَّقربِ إلى رئيسٍ أو وزيرٍ، إلا جدَّ في إبعادِهِ من مرامِهِ كلَّ صغير وكبير .. ".

على أنَّ من يمعنُ النَّظرَ في قولِ التَّوحيديِّ يتبين لهُ أنَّ الزَّبرَجة بناصِعِ اللَّفظِ، وشرح المعامضِ ووصل المحذوف، وإتمامَ المنقوص، كلُّ ذلكَ يعني أنَّ الرجلَ قد صرف همَّهُ – كلَّ همَّهُ – إلى النَّظرِ في الصياغةِ، فأخذ موضوعاتِهِ بالنَّسْيقِ والتَّرتيبِ والتَّبويبِ، وسلامَةِ العبارةِ وصحَّتِها، فأصلحَ ما وقعَ فيها من خطأ، وأتمَّ ما ألمَّ بِهَا من نقص، حتى اطمأنَ إلى أنها أمْسَتْ مُحكَمةُ الربطِ والنسج، وكان في الوقتِ نفسه، يحافظُ على الفكرةِ العامةِ المسالةِ التي يعالِجُها، وعلى العناصرِ التي تَتنظِمُ هذه الفكرةَ دونَ أنْ يتناولها بالتَّحريفِ والتَّحوير، وهذا مسلكُ تَتَطلَّبُهُ منهجيَّةُ الكتابةِ، ولا عيبَ فيه ومهما يكنْ مِن أمر أبي حيان وأمرِ الاختلافِ فيهِ، فإنَّ كتابَ: " الإمتاع والمؤانسةِ " يعتبرُ – بحق – من أبرزِ مُصنَفّاتِ التَّوجيديِّ، ويُعدُّ – إلى جَانب هذا – المؤرة في المقلف عن أدب أبي حيان، وعن طراز تفكيرهِ، وعقليّةِ الموسوعيّةِ، من كبيرةٍ في الكشف عن أدب أبي حيان، وعن طراز تفكيرهِ، وعقليّةِ الموسوعيّةِ، من القرن الرابع الهجريِّ من جهة أخرى.

وتبرزُ أهميَّةُ الكَتابِ فَي منهجَ التَّناولِ والبحثِ، فهو كتابٌ يعني بنقلِ الواقعِ ودراستهِ، والتَّعقيبِ عليه تعقيباً نقدياً، كَتِلكَ الأحداثِ التي جرتْ في بغدادَ، أو تلك التي وصفَ فيها ما رأى وما سَمِعَ في الأوساطِ العلميَّةِ والسِّياسِيَّةِ والفكريَّةِ التي لازَمَها وشهدَ أحدثَها، أو تلك التي انتقدَ فيها معاصريهِ من العلماءِ وذوي الجَاهِ والسُّلطانِ انتقاداً النَّزَمَ فيهِ أبعدَ حدودِ الصَّرَاحةِ بعدَ إزَ الةِ قيودِ الكلفةِ بينَه وبينَ الوزير ابنِ العَارضِ وهذه الصَراحةُ نفسُها هي التي حملتهُ على أن يرجو صَديقَهُ أبا الوفاءِ أن يكتمَ أمرَ مثلِ هذه الأحاديثِ عن آذانِ العَيَّابينَ، وأن يُبقيها بعيدةً عن عيونِ المفسدينَ بعدَ أن أحسَّ بِشَيءٍ من الحرجِ والقلق والتَّخَوُّفِ.

يضافُ إلَى ذلك أنَّ كتابَ " الإُمتاعِ " هذا، قد تَفرَّدَ في أنَّه يشتملُ على وثِقَتيْنِ علميَّتَيْنِ علميَّتَيْنِ هامَّتِينِ : (23)

- "أُولاهماً: ذلكَ النصُّ تَحدَّث فيهِ عن " إخوانِ الصَّفا "، فأعطى فكرةً واضحةً عن هذه الجمعيَّة السّريَّة أو الكتلة الفكريَّة، فَغَدا مصدراً يصدر عنه كلُّ من همَّ بالكتابة عن إخوان الصَّفا، من أمثال القفطيّ وابن العبريّ وغير هما.

- والثّانية: وصفُ المناظرةِ العلميَّةِ التي عقْدَتْ في بغدادَ بين العالمِ النَّحَويِّ أبي سعيد السِيرَافيِّ ومَثَى ابن يُونُسَ المنطقيِّ، وكانَ موضوعُها: المفاضلة بينَ المنطقِ اليُونَانيِّ والنحو العَرَبيِّ، وتُصورُ لنا تِلكَ المناظرةُ الممتعةُ التي تمَّتْ بِحُضورِ الوزيرِ ابنُ الفُرَاتِ، قِصَّةَ الصَّرَاعِ الفكريِّ الذي نشبَ بينَ النحويينَ والمَنَاطِقَةِ.

ـ أسلوبه:

ويتميَّز أسلوب التَّوحيديّ في كتاب " الإمتاع " بسهولة العبارة، وجزالة اللَّفظ، والتَّوفِيقِ بينَ اللَّفظِ والمعنى، ويَتَسِم بأشياءَ أخرى كالإطالة والإطناب في تصوير

الفكرة، والإكثار من الازدواج بين العبارات لإصابة النَّغَم المُوسيقي، والغوص في صميم الفكرة والتَّعمُّق فيها لسبر عَوْر الموضوعات التي يتناولُها بالدراسة والبحث، وقد بينا أنَّه قد تأثَّر بأسلوب الجاحظ تأثراً بعيدَ المدَى، فكانَ من الطبيعيّ أن يسير على نهجه في تناوُلِ الفكرة، وأن يذهبَ مذهبَهُ في معالجتِه لها، وأن يحذو حذوه في الاهتمام بالإسهاب والإطناب.

وفي سبيلِ أن يتَضِحَ لنا أسلوبُ أبي حيَّان في كتاب "الإمتاع والمؤانسة" على حقيقتِه، يَنْبَغِي لنا أن نبسُطَ بين يدي هذا البحثِ طائفة من الموضوعات التي تَحَدَّثَ فيها، فذلكَ – ولا شكَّ – يَجْعلنَا على بيِّنَةٍ من أمر أسلوبِه، وعلى صِلَةٍ وثيقةٍ بثقافَتِه، وبِنَمَطِ تقكيره، وبأبعاد شخصيتَه الأدبية، من ذلكَ مثلاً:

ما يرويهِ من أنَّ ابنَ العارضِ سألَه يوماً عن معنى قوله تعالى (24): "... هو الأوَّلُ والآخرُ والظَّاهِرُ والبَاطِنُ ..." وَهُو سؤالٌ يدخلُ في صلبِ العقيدةِ، فكانَت إجابَتُهُ: "إنَّ الإشارةَ في " الأوَّلُ " إلى ما بدأَ الله بهِ منَ الإبداعِ والتصويرِ، والإبرازِ والتكوينِ، والإشارةَ في " الآخرُ " إلى المصيرِ إليهِ في العاقبة، على ما يجبُ في الحكمةِ من الإنشاءِ و التصريفِ، والإنغام والتعريف، والهدايةِ والتوقيفِ

وقد بانَ بالاعتبارِ الصَّحيح أنَّهُ – عزَّ وَ جَلَّ – لمَّا كانَ محجَّباً عن الأبصارِ، ظهرتْ آثارهُ في صفحاتِ العالمِ وأجزائِهِ، وحواشيهِ وأتنائِهِ، حتى يكونَ لسانُ الآثارِ داعياً إلى معرفتِهِ، ومعرفتُهُ طريقاً إلى قصدِهِ، وقصدُهُ سبباً للمَكانَةِ عِنْدَهُ والحُظْوَةِ لده

على أنّه في احتِجَابِهِ بارزٌ، كما أنه في بُروزِهِ محتَجِبٌ، وبيانُ هذا: أنّ الحِجَابَ من ناحيةِ الحسِّ، والبروزَ من ناحيةِ العقلِ، فإذا طُلِبَ من جهةِ الحسِّ وجِدَ مَحْجُوباً، وإذا لحِظَ من جهةِ العقلِ وجد بارزاً، وهاتانِ الجهتانِ ليْسَنَا له تعالى، ولكنَّهما للإنسانِ الذي له الحِسُّ والعقلُ، فصارَ بهما كالنَّاظِر من مكانين، ومن نظر إلى شيءٍ واحدٍ بعينهِ من مكانين، كانتْ نسبتُهُ إلى المنظور إليهِ مفترقةً".

ويبدو لنا من خلالِ إجابته هذه، أثر تَقافته المنطقيَّة واضحاً، فقد رتَّبَ عناصر ويبدو لنا من خلالِ إجابته هذه، أثر تَقافته المنطقيَّة واضحاً، فقد رتَّب عناصر موضوعه ترتيباً منطقيًا، ووضع المقدِّمات التي وصلت به إلى النَّيجة، وسلكاً منطقيًا على نهج علماء الكلام، والمعتزلة منهم خاصَّة، فبيَّن لنا – على طريقتهم-: أنَّ الله – جَلَّتُ قُدرَتُه – لا سبيلَ إلى إدراكِه بالحس، وإنَّما يُدْرَكُ بالعَقْل.

على أنَّ هذا العقلَ، لا يستطيعُ أن يدركَ، إلا ما كانَ واقعاً في دائرة حِسِّهِ، ولَمَّا كانَ اللهُ – سبحانهُ وتعالى – خارِجَ هذهِ الدَّائرةِ، بدا عجزُ الإنسانِ واضحاً عن إدراك ذاتِ الله فإدراكُ وجودِ الله ينبغي له أن يكونَ إدراكاً عقلياً محضاً، يدركُ وجودهُ من وجودِ مخلوقاتِهِ، ومن ضمن هذه المخلوقاتِ الإنسانُ نفسهِ، لأنَّ وجودَ المخلوقِ، يقْضَى بالضَّرورةِ وجودَ خَالقَ له، فالبَعرةُ تَذلُّ على البَعير، والأثرُ يَدلُّ على المَسير.

ولمَّا كانَ الإنسانُ أرقى الكائناتِ الحيَّةِ وأَسْمَاهَا، وأبعدها تأثيراً في الحياةِ الدُنيا، وأقدَرَها على إحدَاثِ التَّغييرِ في الواقع، فقد أولاهُ التَّوحيديُّ عِنَايةً خاصَّةً، فقتاوَلَ هذا الإنسانَ من جوانبَ عدِيدةٍ، تناوَلَهُ من حيثُ: طبيعَتُهُ وماهيَّتُهُ، فقامَ بتعريفهِ

تعريفاً فلسفياً على مذهب المتكلمين، وبيَّنَ أَنَّ الحكمَ عليهِ، إنَّمَا يكونُ من خلالِ النَّظَرِ في عقيدتِهِ، وفي فكرهِ وسلوكهِ، فهوَ يرتقي إلى شخصيَّة كامِلَةٍ، إذا كانَ فِكرهُ صحيحاً، وكانت وجهةُ نظرهِ عن الحياةِ والكونِ صحيحةً، وكانَ سُلُوكُهُ في حياتهِ مطابقاً لعقيدتِهِ وفكره، يقولُ (25):

"الإنسانُ هو الشَّيْءُ المَنظومُ بتدبيرِ الطَّبيعة للمادَّةِ المَخصوصة بالصُّورِ البَشَريَّةِ، المُؤيَّدُ بنورِ العقلِ من قِبَلِ الإلهِ، وهذا وصف يأتي على القولِ الشَّائِع عن الأولين: أنَّه حيُّ ناطقٌ مائِتٌ: حَيٌّ من قَبَلِ الحسِّ والحركةِ، ناطقٌ من قِبَلِ الفكرِ والتَّمييزِ، مائِتٌ من قِبَلِ السَّيلانِ والاستحالةِ. فمن حيثُ هو حيٌ شريك الحيوانِ الذي هو جنسُهُ، ومن حيثُ هو مائِتٌ، هو شريكُ ما يتبدَّلُ ويتحَلَّلُ، ومن حيثُ هو ناطقٌ، هو إنسانٌ عاقلٌ حَصِيفٌ، ومن حيثُ بيلغُ إلى مُشاكَهةِ الملكِ بقوَّةِ الاختيارِ البشريِّ، والنُّورِ الإلهيِّ، أعني: يُنْعَتُ في حياتهِ التي وُهِبَتْ لهُ، بدءً المِصحةِ العقيدةِ، وصلاحِ العَمَلِ، وصدق القول، هو مائِكٌ، فإنْ لم يكن مَلِكاً، فهوَ جامِعٌ لصفاتِهِ، ومالِكٌ لخليتِهِ.

ولمَّا كَانَ جنسُهُ مشتملاً على التفاوتِ الطُّويلِ العريضِ، كانَ نوعُهُ مشتَمِلاً على التَّفَاوتِ الطَّويلِ العريضِ ومن كانَ نوعُه كذلكَ، كانت آحادُهُ كذلكَ، وكما أنَّ الجنسَ يرتقى إلى نوع كاملِ، كذلكَ النوعُ يرتقى إلى شخص كاملِ".

ويبدو تُصويرُ النَّوحيديِّ لتركيبِ الإنسانِ أَكثرَ دَقةً ووضوحاً في كتابِ: " الإشاراتِ "، ولذلك، فإنَّا لم نجد ما يضيرُ في إيرادِ النَّصِّ، لتكتمِلَ بين أيدينا معالمُ الفكرةِ عن نظرةِ هذا الرجلِ إلى الطبيعةِ البشرية، ويشفَعُ لنا في تجاوزنا جادَّةَ الالتزامِ بنصوصِ "الإمتاعِ " في مثلِ هذا الموضع، أنَّ أسلوبَ الأديبِ – أيِّ أديبٍ - جزءٌ لا يتجزّأ من شخصييِّهِ، وأنَّ أسلوبَ التَّوحيديُّ هو التَّوحيديُّ نفسُهُ، وهو هو في سائِرِ مصنفاتِهِ، يقولُ في ذلك: (26)

"أ. وإذا كان الإنسان قد عَلِمَ أنّه مركّب من شيئين: أحدُهُما شريف، وهو النفس، والآخر دنئ وهو الجسم، فاتّخذ للدّنيء منه أطبّاء يعالجونه من أمراضيه التي تعروه، ويواظبون عليه بأقواتيه التي تَغذوه، ويتعاهدونه بأدويته التي تُنَقِّيه، وترك أن يفعل بالشّيء الشّريف مثل ذلك – فقد أساء الاختيار عن بيّنة، وأتى الغلط على بصيرة وأطباء هذه النفوس هم أهل الفضل، وأقواتُها الغاذية لها هي الآداب المأخوذة عنهم، وأدويتُهم المنقيّة، هي النّواهي والمواعظ المسموعة منهم ..".

ويَتَبنّى أبو حيَّان فكرة الفروق الفرديَّة بينَ بني آدَمَ، ويرى أنَّ البَشَر يتفاوتون و فيما بينهم – في العطاء والإبداع و القدرة على الابتكار والاستيعاب، ويختلفون في الآراء، وفي النَّظرة إلى الأشياء، وفي إصدار الأحكام على المسائل، فقد يُصدِرُ إنسانُ حُكمَهُ على فعلٍ ما بأنَّهُ حَسَنٌ، في حين يرى غيرهُ الفعل نفسَهُ بأنه قبيحٌ. وقد تبنّى التَّوحيديُّ قولَ الفيلسوفِ النَّصرانيُّ عيسى بن زَرعة الذي يتناولُ هذه الفكرة، فقال:

" إنّي لأعجبُ من ناس يقولونَ: كانَ ينبغي أن يكونَ النّاسُ على رأي واحدٍ، ومنهاج واحدٍ، وهذا ما لا يستقيمُ، ولا يقعُ به نظامٌ ... وهَبْ أن يكونَ الناسُ – وكلُّ

واحدٍ منهم- مَلِكاً يأمر وينهى، ويستمعُ له ويطاعُ، فمن كان المأمورَ المؤتمرَ، والمنهيَّ المُنتهي؟! والعاقلُ الحصيفُ يعلمُ، أنه لابدَّ من التَّفاوتِ الذي به يكونُ التَّصالحُ، كالعالمِ والمتعلَّم، والآمِر والمأمُور، والصَّانِع والمصنوع لهُ.".

وينتهي الأمرُ بأبي حيَّانَ إلي إدانة الإنسان، والحطِّ من شَانِهِ، ويحكم على إنسان عصره بشيء كثيرٍ من القسوة، فيتهمه بالتَّردي في مزالِق النفاق وسوء الفهم، ويصمه بمجانبة الدِّينِ، وهجرة الخُلُق، والتَّنصُّلِ من الفضائلِ والقِيَمِ الرَّفيعَة، وربما يعودُ ذلكَ إلى إخفاقِهِ في توثيقِ علاقتِهِ بغيره، وفَشَلِهِ في كسب ودِّ معاصريهِ من العلماء وذوي النَّفوذ، وتشاؤمهِ من الحياة، ووحدتِه، وتبرَّمِ النَّاسِ به، فأسقطَ ذلك على النَّاسِ، ورماهمْ بقولِهِ:

" الإنسانُ بشرٌ، وبنيتهُ متهافتة، وطينتهُ منتثرة، وله عادةٌ طالبة، وحاجةٌ هاتِكة، ونفسٌ جَمُوحٌ، وعَينٌ طَموحٌ، وعقلٌ طفيفٌ، ورأيٌ ضعيفٌ ...".

وذهب أبو حيًان في بحث مسائله وموضو عاته مذهب الفلاسفة، فلم يكن ليكتفي بالوقوف على ظواهر الأشياء والأفعال، وإنَّمَا كان يَلِجُ في بواطِنها، ويغوص في أعماقها، ليخضَها أسفكر الذي يبحثُ عن زُبدة الحقيقة، فيُخْضِعُ مادَّة بحثِه لسلطان العقل ونفوذه، ويعطي هذا العقل صلاحية القياس والتَّعليل، لتفسير الواقع تفسيراً يُستهل أمر الحكم عليه وليس أذل على ذلك من تساؤله: (29) الله ما النَّفس؟ وما كمالها؟ وما الذي استفادت في هذا المكان؟ وبأيِّ شيء باينت الرُّوحُ؟ وما الرُّوحُ؟ وما صفاتها؟ وما منفعتُها؟ وما الإنسانُ؟ وما حدُّه؟ وها الفرق بين الأنفس؟ أعنى: نفس بونٌ؟. وما العقل؟ وما أنحاؤُه؟ وما صنيعه؟ وما الفرق بين الأنفس؟ أعنى: نفس عمرو وزيد وبكر وخالد؟ .."

ولم يقف النّوحيدي عند التّحديداتِ اللّفظيّةِ والتّعريفاتِ المنطقيّةِ، بل تجاوزَ ها إلى استقصاءِ الظّواهِ النّفسيّةِ، والتّتقيب عن البواعثِ والعَللِ عما بينّا وأتنفس من عواطف ومشاعر وانفعالاتٍ ومُيولٍ، فقرَّرَ مثلاً مأن الإنسان قد يستشعرُ النّفسُ من عواطف ومشاعر وانفعالاتٍ ومُيولٍ، فقرَّرَ مثلاً مأن الإنسان قد يستشعرُ الخوفَ بلا مُخيف، وأبدى دهشَتهُ من إحساسِ النّفسِ بالخوف، دون وجودِ مؤثر خارجيِّ يبعثُ على هذا الخوف، وتساءَلَ عن السّبَبِ الذي يجعلُ الشّخْص المنظورِ إليه يشعرُ بالحرج والخجلِ، وطفق يلتمسُ السِّر الذي يحملُ النّفسَ الإنسانيّةَ على الشُعور بالخجلِ من الفعلِ القبيح أحياناً، وعلى التّفاخرِ والتّبَجُّح بمثلِ هذا الفعلِ أحياناً ولي المرح والخبلُ من القولِ الإنسان يميلُ إلى معرفةِ ما يجري من ذكرهِ بعدَ أن يقومَ من مجلسِه، ويتلهّفُ على أن يقفَ على حديثِ جلسائِهِ عنهُ بعدُ أن يتحوّلُ عنهم، وأحسَّ أنَّ هذا الإنسان يحِنُّ حتى – إلى الوقوفِ على ما سوف يؤبنُ به بعد أن يموت، ويودُ لو يستطيع أن يطلِّع بنفسِهِ على حقيقةِ ما سوف يكونُ، أو ما سوف يقالُ عيوبً الحينِ (18).

و أجهَدَ الرجلُ نفسَهُ في معرفة السَّبَبِ الذي يجعلُ الإنسانَ يتوقُ إلى ماضيه، حتى لو كانَ ذلك الماضي حافلًا بالفقر والشقاء والألم والمتاعب، فتبيَّنَ لهُ أنَّه (23): "

يحنُّ إليهِ حنينَ الإبِلِ، ويبكي عليهِ بكاءَ المتمَلْمِلِ... وإن كانَ الماضِي من الزَّمَانِ في ضيق وحاجةٍ وكرب وشدةٍ...".

ُ وَتَبِيَّنَ لَهُ بِعِدُ إِطالَةِ نظرٍ، أَنَّ الإنسانَ - كُلُّ إنسانٍ (33) - " قدرتهُ محددةٌ،

واستطاعتُهُ متَنَاهِيَةٌ، واختيارُهُ قصيْرٌ، وطاقتُهُ معروفةٌ..". وتـأثّرَ التّوحيديّ بالجـاحظِ- كمـا قلنـا-، وقَفّـي علـي

وتأثّر التوحيدي بالجاحظ - كما قلنا -، وقَفَّى على أثره في بسطه القول عن الحيوان وصفاته ، فقال (34) المعارض – نوادر الحيوان وصفاته ، فقال (34) المعتبه فرات عليه به العني ابن العارض – نوادر الحيوان ، وغرائب ما كنت سمعته ووجدته فزاد عجباً ، وأنا أرويه في هذا المكان حتى يكون تذكرة وفائدة – إنْ شاء الله تعالى -:

يقالُ، إِنَّ أسنانَ الرَّجُلِ اثنتان وثلاثونَ سناً، وأسنان المرأةِ ثلاثونَ سناً، وأسنانَ الخصيّ ثمانِ وعشرونَ سناً، وأسنانَ البقرِ أربعٌ وعشرونَ سِناً، وأسنانَ الشَّاةِ إحْدى وعشرونَ سِناً، وأسنانَ التَّيْسِ ثلاثٌ وعشرونَ، وأسنانَ العنزِ تسعَ عشرةَ سناً.

ويُحْكى أنَّ الحيوانَ الذي أسنانهُ قليلةٌ، عمرُهُ قصيرٌ، والذي أسنانُهُ كثيرةٌ عمرُهُ قصيرٌ، والذي أسنانُهُ كثيرةٌ عمرُهُ طَويلٌ.

الفيلُ إذا ولدَ، نبتَتْ أسنانُهُ في الحالِ، فأمَّا أسنانُه الكِبَارُ، وأنيابُهُ الكبارُ، فتظهرُ إذا شبَّ وكبُرَ

كُلُّ ما كَانَ منَ البيضِ مُستطيلاً، محدَّدَ الطَّرَفِ، فهوَ يُفَرِّخُ الإِناثَ، وما كانَ مستديراً، عريضَ الأطرافِ، يُفَرِّخُ الذكورَ."

وكانَ أبو حيَّانَ كثيرَ التبرُّمِ والسَّخَطِ والشَّكوى، قضى حياتَهُ كلَّها في الخوفِ والأسى"... والتحسُّرِ على فوتِ المأمولِ، يأكلُ إصبَعَهُ أسفاً، ويزدَرِدُ ريقَهُ لَهَفاً.." (35). وربما كانَ هذا الواقعُ المقلقُ سبَباً قوياً في عُزوفِهِ عن الزواج والإنجابِ، فقد حمَلت لنا أخبارهُ اليسيرةُ معلومةً تنبئنا أنَّهُ لم يجد حولَهُ طيلةً حياتِهِ: "... ولداً نجيباً، وصديقاً حبيباً، وصاحباً قريباً، وتابعاً أديباً، ورئيساً منيباً.." (36)

وكان الرجلُ عَيَّاباً، مفرطاً في ذمِّ النَّاسِ وسبِّهم، مجاهراً برأيهِ فيهم، مولعاً بنشرِ مَثَالِبِهم، والانتقاص من مكانتِهم. ولم بنشرِ مَثَالِبِهم، والانتقاص من مكانتِهم. ولم يَكَد يعتقُ أحداً يعرفهُ منَ الهَجوِ والتَّجريحِ والاتِّهام، حتى أنَّهُ قد عرَّضَ بأصدقائِه، وطَعَنَ في أصحابِهِ وزُمَلائِهِ، فنراهُ يقولُ مثلاً: (37) "... متى كانَ ذكرُ المَهتوكِ حراماً، والتَشنيعُ على الفاسقِ منكراً، والدَّلالةِ على النِّفاقِ خطلاً، وتحذيرُ النَّاسِ من الفاحش المُتَفحِّش جهلاً ... "؟!

وكان يأخذ نفسه بمراقبة الناس النابهين مراقبه دقيقة، ويتعقب أخطاءهم وسقطاتهم، ويتابع عيوبهم وعوراتهم، وكان إلى جانب هذا، يمتلك عيناً بصيرة نفاذة، وأذنا دائبة على استراق السمع وروحاً نقدية ممتازة، فاستطاع من خلال هذه المؤهلات أن يصف طائفة من كتاب عصره، ممن أحبهم وكرههم، وأن يجيد في وصفه، وفي عرض صوره الأدبية.

وتتميز الصور الأدبية التي عرضها التوحيدي، بأنها صور تركيبية واقعية شاملة، تحيط كلماتها القليلة بجميع خصائص الموصوف النفسية والفكرية والخلقية.

الإمتاع والمؤانسة لأبى حَيَّان التَّوْحيديِّ

وقد أفلح الرجل في إعطاء صورة مجملة عن موصفه من أقرب سبيل، دون أن يتورط في متاهات الحشو والتحليل، اللذين يفسدان أحيانا – وحدة الصورة وتكاملها ونضوجها، ويضيعان وضوحها ومعالمها، فهي صورة قصيرة، تحوي في سطور قليلة، ما قد يغنى عن صفحات. (38)

وتأخذ الصورة عند التوحيدي شكلاً انطباعياً نقدياً، يختلف تماما عن هذا النقد العلمي، الذي يتناول العمل الأدبي بالدراسة والتحليل أولا، ثم يصدر الحكم عليه بعد ذلك. و يهدف من وراء هذا التناول إلى إبراز الحقيقة العلمية المجردة وخدمتها. نقول: إن نقد التوحيدي لم يكن كذلك، وإنما هو نقد تأثيري مصدره العاطفة والوجدان.

وطبع تصوير التوحيدي بطابع الهزل في أغلب الأحيان، فتراه يعمد إلى الواقع المحسوس، فيرسم له صورة مثيرة تشد البصر، وتلفت الانتباه، لأنها خارجة عن المألوف. ونعني بهذا، أنه يحلل العناصر التي تتكون منها الشخصية، ثم يجتهد في إبراز الجوانب الشاذة فيها حتى تبدو غريبة، مثيرة للضحك والسخرية، وباعثة على النفور والاشمئزاز، وقد غلب عليه هذا الاتجاه، في أثناء كتابته عن خصومه وحساده.

لقد درج – مثلاً - على التهكم بالوزير، الصاحب بن عباد، وألزم نفسه بإظهار الجوانب المضحكة في حركاته وخلقته، من ذلك التهكم، قوله (39): "... كان ابن عباد يأتي بالمسجع في أثر كلامه، ومع روية طويلة، وأنفاس مديدة، وحشرجة صدر، وانتفاخ منخريه، والتواء شدقيه، وتعويج عنقه، واللعب بغنفقته فلو رأيته يقرر المسائل على هذه الأمثلة العجيبة، والبيان الشافي، لرأيت عجبا من العجائب، وضربا من الغرائب ... فتراه عند هذا الهذر يتلوى، ... ويتشاكى ويتحايل، ويلوي شدقه، ويبلع ربقه. ".

على أننا لا نجد ما يمنعنا من عرض صورة أخرى وافية من تلك الصور التي رسمها التوحيدي للصاحب بن عباد، لأنها تعطي فكرة تكاد تكون شاملة عن شخصية الموصوف من جهة، وتدلل على سعة ثقافة أبي حيان، وقدرته على فهم واقع الشخصية التي يتعامل معها من جهة أخرى. ونعني بتلك الصورة قوله (40) ".. قلت: إن الرجل كثير المحفوظ، حاضر الجوانب، فصيح اللسان، قد نتف من كل أدب خفيف أشياء، وأخذ من كل فن أطرافاً، والغالب عليه كلام المتكلمين المعتزلة وكتابته مهجنة بطرائقهم، ومناظراته مشوبة (41) بعبارة الكتاب، وهو شديد التعصب على أهل الحكمة والناظرين في أجزائها: كالهندسة والطب والتنجيم والموسيقا والمنطق والعدد، وليس عنده بالجزء الإلهي خبر، ولا له فيه عين ولا أثر، وهو حسن القيام بالعروض والقوافي، ويقول الشعر، وليس بذاك، وفي بديهته غزارة. وأما رويته فخوارة، وطالعه الجوزاء، والشعرى (42) قريبة منه، يتشبع لمذهب أبي حنيفة، ومقالة الزيدية، ولا يرجع إلى الرقة والرأفة والرحمة.

والناس كلهم محجمون عنه لجرأته وسلاطته واقتداره وبسطته، شديد العقاب، طفيف الثواب، طويل العتاب، بذئ اللسان، يعطى كثيرا قليلا، مغلوب بحرارة الرأس،

سريع الغضب، بعيد الفيئة، قريب الطيرة، حسود حقود حديد، وحسده وقف على أهل الفضل، وحقده سار إلى أهل الكفاية.

أما الكتاب والمتصرفون فيخافون سطوته، وأما المنتجعون (43) فيخافون جفوته، وقد قتل خلقا، وأهلك ناسا، ونفى أمة، نخوة وتعنتا وتجبرا وزهوا. وهو مع هذا، يخدعه الصبي، ويخلبه الغبي، لأن المدخل عليه واسع، والمأتى إليه سهل، وذلك بأن يقال: مو لانا يتقدم بأن أعار شيئا من كلامه، ورسائل منثوره ومنظومه، فما جبت الأرض إليه من فرغانة ومصر وتفليس إلا لأستفيد كلامه وأفصح به، وأتعلم البلاغة منه، لكأنما رسائل مولانا سور قرآن، وفقره فيها آيات فرقان، واحتجاجه - من ابتدائها إلى انتهائها – برهان فوق برهان، فسبحان من جمع العالم في واحد، وأبرز جميع قدرته في شخص، فيلين عند ذلك ويذوب ويلهى عن كل مهم له. وينسى كل فريضة عليه، ويتقدم إلى الخازن بأن يخرج إليه رسائله مع الورق والورق، ويسهل له الأذن عليه، والوصول إليه، والتمكن من مجلسه، فهذا هذا."

وأكثر أبو حيان من التشنيع على الصاحب، فشرع يرصد أفعاله وحركاته وعاداته وسائر تصرفاته – كما ترى –، ويعرضها بأسلوب يفيض بالتهكم والسخرية والازدراء والتحقير، ولم يترك نقيصة أو مثلبة إلا ألحقها به، وألصقها بضبعه، حتى أنه صنف فيه، وفي الوزير ابن العميد كتابا خاصا، سماه:" مثالب الوزيرين".

ومن صور أبي حيان التي يجسد فيها التدني الخلقي والنذالة، قوله في وصف ابن شاهويه- أحد عمال صمصام الدولة (44): "... أما ابن شاهوية، فشيخ إزراء، وصاحب مخرقة وكذب ظاهر، كثير الإيهام، شديد التمويه، لا يرجع إلى ود صادق، ولا إلى عقد صحيح، وعهد محفوظ... مذموم الهيئة، ليس هناك كفاية ولا صيانة، ولا ديانة ولا مروءة. وبعد، فهو مشؤوم نكد، ثقيل الروح، شديد البهت قوله الإفساد، وعادته تهجين المهنأ، والشماتة بالعاثر، والتشفي من المنكوب...".

وقوله في وصف ابن مكيخا، صاحب ديوان عضد الدولة (45) ".. أما ابن مكيخا، فرجل نصراني، أرعن خسيس، ما جاء يوما بخير قط، لا في رأي ولا في توسط، وأصحابنا يلقبونه بقفا، وهو منهمك بين اللذائذ، همه أن يتحسى دن الشراب في نفس أو نفسين، ثم يسقط كالجذع اليابس، لا لسان ولا إنسان".

وقد حمله هذا النوع من التصوير، على استعمال الاستثناء والاستدراك والشرط والتمني والنفي وغيرها من الأدوات التي انتفع بها في إظهار العيوب، وكشف العورات، وتغليبها على الصفات المشرقة من مثل :"إلا" و"لكن" و"لولا" و"لا" وما شاكلها، فنراه يصف ابن زرعه فيقول (46) "... أما ابن زرعه، فهو حسن الترجمة، صحيح النقل، كثير الرجوع إلى الكتب، محمود النقل إلى العربية، جيد الوفاء بكل ما جل من الفلسفة، ليس له في دقيقها منفذ، ولا له من لغزها مأخذ، ولولا توزع فكره في التجارة، ومحبته في الربح، وحرصه على الجمع، وشدته على المنع، لكانت قريحته تستجيب له، وغائمته تدر عليه ولكنه مبدد مندد (47) وحب الدنيا يعمي ويصم..".

ويتعقب أسلوب ابن الخمار فيوسعه نقدا، ثم يعمد إلى شخصيته، فيصف سلوكه و تعامله مع غيره ، ويدمغه بما يشين من الخصال الذميمة، فيقول: (48)

"... وأما ابن الخمار ففصيح، سلط الكلام، مديد النفس، طويل العنان، مرضي النقل، كثير التدقيق، لكنه يخلط الدرة بالبعرة، ويفسد السمين بالغث، ويرقع الجديد بالرث، ويشين جميع ذلك بالزهو والصلف، ويزيد في الرقم والسوم، فما يجديه من الفضل يرتجعه بالنقص، وما يعطيه باللطف يسترده بالعنف، وما يصفيه بالصواب يكدره بالإعجاب، ومع هذا يصرع في كل شهر مرة أو مرتين...".

وقد يخالف التوحيدي نفسه الحاقدة أحيانا، ويحملها على ما تكره من إنصاف الناس، ووضعهم في مواضعهم، والثناء عليهم، ومدحهم بما فيهم، فتراه يشيد بموصوفه، ويذكر ما عرف به من الصفات الحميدة، وما شاع عنه من الفعال الحسنة و السلوك القويم، ولكنه لا يلبث أن يصحو من غفوته، فيعود إلى طبعه الذي طبع عليه، ويسترد باليسرى ما أعطى باليمنى، فيذم موصوفه، ويكيل له الاتهام كيلا، ويصم أسلوبه بعيوب كثيرة، وربما يرميه بالشذوذ العقلي. ولم يعتق أحدا من مثل هذا الاتهام والتجريح، حتى صاحبه مسكويه، فقد وصفه في مجلس الوزير ابن العارض بقوله: (49) "..إنه فقير بين أغنياء، وعيى بين أبيناء..." وقوله في مقام آخر (50)

" .. وأما مسكويه فلطيف اللفظ، رطب الأطراف، رقيق الحواشي، سهل المأخذ، قليل السكب، بطئ السبك، مشهور المعاني، كثير التواني، شديد التوقي، ضعيف الترقي، يرد أكثر مما يصدر، ويتطاول جهده ثم يقصر، ويطير بعيدا، ويقع قريبا، ويسقى من قبل أن يغرس، ويمتح من قبل أن يميه. ".

أما أسلوب الحاتمي – صاحب الرسالة الحاتمية - فمختلف تماما - في عرف التوحيدي – عن أسلوب سابقه، ولذلك، نراه يقول فيه: (51)

".. وأما الحاتمي، فغليظ اللفظ، كثير العقد، يحب أن يكون بدويا قحا وهو لم يتم حضريا، عزيز المحفوظ، جامع بين النظم والنثر، على تشابه بينهما في الجفوة، وقلة السلاسة، و البعد من المسلوك، بادي العورة فيما يقول، لكأنما يبرز ما يخفى، ويكدر ما يصفى، له سكرة في القول، إذا أفاق منها خمر، وإذا خمر سدر، يتطاول شاخصا، فيتضاءل متقاعسا، إذا صدق فهو مهين، وإذا كذب فهو مشين.".

وكان بودنا أن نستزيد من هذه النصوص التي اشتمل عليها كتاب:" الإمتاع و المؤانسة "، من هذا الفن النقدي المتميز، لندلل على سعة أفق التوحيدي، ودقة ملاحظته، ومهارته في عرض صوره، وتمكنه من ناصية لغته، وقدرته على اختيار الألفاظ التي تناسب واقع الحال، و نجاحه في استغلال ألوان البيان والبديع – من تشبيه واستعارة وكناية، ومقابلة ومزاوجة وجناس، وما شاكل ذلك – لإبراز معالم الصورة التي يقبع على رسمها، ولكن ما أوردناه منها يعتبر كافيا – في رأينا على الأقل – لإعطاء فكرة وافية عن أسلوب أبي حيان في الحديث عن الشخصيات الأدبية وغيرها.

الكتابة: -ونستأنف رحلتنا الأدبية في كتاب " الإمتاع و المؤانسة "، ونغذ السير حتى نبلغ موضوع الكتابة وإنشاء العبارة العربية، فنرى التوحيدي يرجع هذا الفن الكلامي إلى الطبع أو الصنعة أو هما معا، وينص على أن الحس في الطبع أظهر، وأن العقل في الصنَّعة أبين، وأن النوع الذي يقوم على الطبع والصنعة جميعاً، يجمع بين الحس والعقل، ويدعم مذهبه هذا بعبارة طويلة ينقلها عن أستاذه أبي سليمان السجستاني،

". إن الكلام ينبعث - في أول مبادئه - إما عن عفو البديهة، وإما من كد الروية، وإما أن يكون مركبا منهما، وفيه قواهما بالأكثر والأقل، ففضيلة عفو البديهة أنه يكون أصفى، وفضيلة كد الروية أنه يكون أشفى، وفضيلة المركب منهما أنه يكون

و عيب عفو البديهة، أن تكون صورة العقل فيه أقل، وعيب كد الروية أن تكون صورة الحس فيه أقل، وعيب المركب منهما بقدر قسطه منهما: الأغلب والأضعف.

والتفاضل الواقع بين البلغاء في النظم والنثر، إنما هو في المركب الذي يسمى تأليفا ورصفا. وقد يجوز أن تكون صورة العقل في البديهة أوضح، وأن تكون صورة الحس في الروية ألوح، إلا أن ذلك من غرائب آثار النفس، ونوادر أفعال الطبيعة، والمدار على العمود الذّي سلف نعته، ورسا أصله . ".

والكلام الجيد في عرف التوحيدي، هو ذلك الكلام الذي يكون خاليا من التكلف، بريئًا من التعسف، يتقبله الذوق، ويطمئن إليه العقل، وتستأنس بسماعه الأذن، فيقو ل. (53)

".. والمدار على اجتلاب الحلاوة المذوقة بالطبع، واجتناب النبوة الممجوجة بالسمع، والقريحة الصافية قد تكدر، والقريحة الكدرة قد تصفو، وشر أفات البلاغة الاستكراه، وأنصح نصائحها الرضا بالعفو ... وكان ابن المقفع يقف قلمه كثيرا، فقيل له في ذلك، فقال : أن الكلام يقف في صدري، فيقف قلمي لأتخيره ... ".

ويذهب أبو حيان إلى أن فن الكتابة يحتاج إلى شيء كثير من الدربة والمران والممارسة والخبرة، ويتطلب أن يتصف الكاتب بالتأني والروية، وإعمال الفكر، ومراجعة المكتوب والتحقق منه، فليس من طبيعة العمل الفني الجيد أن يقوم على العجلة والتسرع والارتجال والاندفاع، ولذلك نجد التوحيدي يوجه إلى الكاتب - كل كاتب- نصيحة، فيقول له. ( 54)

".. ليس شئ أنفع للمنشئ من سوء الظن بنفسه، والرجوع إلى غيره، وإن كان دونه في الدرجة، وليس في الدنيا محسوب إلا وهو محتاج إلى تثقيف، والمستعين أحزم من المستبد، ومن تفرد لم يكمل، ومن شاور لم ينقص.

وقد يستعجم المعنى كما يستعجم اللفظ، ويشر د اللفظ كما يند المعنى، وينتثر النظم كما ينتظم النثر، وينحل المعقد كما يعقد المنحل .."

#### البلاغة:

و يرى أبو حيان، أن البلاغة في التعبير فن عسير المسالك، بعيد المنال، صعب المراس، يتطلب – فيما يتطلبه – جودة الصياغة، وحسن السبك، وصحة التقسيم، وترتيب الألفاظ، ويقتضي أن يكون الكاتب متنبها يقظا، حتى لا يتورط في عيوب التكلف والإطالة، وغيرها، فهو يقول: (55)

".. إن الكلام صلف تياه، لا يستجيب لكل إنسان، ولا يصحب كل لسان، وخطره كثير، ومتعاطيه مغرور، و له أرن (<sup>65)</sup> كأرن المهر، وإباء كإباء الحرون، وزهو كزهو الملك، وخفق كخفق البرق، وهو يتسهل مرة، ويتعسر مرارا، ويذل طورا، ويعز أطوارا..".

على أن الأديب البليغ – في رأي التوحيدي – هو ذلك الأديب الذي يستمد بلاغته من العقل، ويصدر فيها عن التمييز. وهذا يعني أنه ينبغي له أن يمتلك القدرة على فهم واقع المسألة التي يدرسها وأن يبذل الوسع و الطاقة في المناقشة والاستدلال والاستنباط، وأن يلم بالمصطلحات التي يحتاج إليها البليغ، وأن يتحلى بالسليقة الأدبية وبالذوق الفني، حتى يستطيع أن يعزز وجهه نظره بالبراهين العقلية، والحجج النقلية التي تعضد الرأي وتقويه، وتشد من أزره وتسنده، وترفع من مستوى الثقة به، لأن الكلم البليغ عنده ، مركب من: "اللفظ اللغوي، والصوغ الطباعي، والتأليف الصناعي، والاستعمال الاصطلاحي" والبلاغة: (57)

".. حد يجمع ثمرات العقل، وفن يقوم على إحقاق الحق، وإبطال الباطل، وقد أساء بعض أهل الإنشاء و التحرير إلى فن البلاغة أبلغ إساءة، حين اصطنعوا شتى أساليب التشادق والتقيهق والكذب والخداع، فأوهموا الناس بأن هذا الفن زخرفة وبهرجه وبراعة في الخديعة والاحتيال. وفات هؤلاء، أن البلاغة فن يحتاج إلى دراسة وتحصيل وطول مراس، فان الكاتب لا يكون كاملا، ولا لاسمه مستحقا إلا بعد أن ينهض بدراسة أصول هذه الصناعة، ويجمع إليها أصولا من الفقه، وآيات من القرآن، وعلما واسعا بالحديث، وأخبارا كثيرة مختلفة في فنون شتى، لتكون عدة له عند الحاجة إليها، مع الأمثال السائرة، والآبيات النادرة، والعبارات المأثورة، والتجارب المعهودة، والمجالس المشهورة...".

ويرفض التوحيدي فكرة المفاصلة بين البلاغة و غيرها من سائر العلوم و الفنون، ذلك أن حاجة الإنسان إلى علوم الحساب والهندسة والكيمياء مثلا، لا تنفي حاجته إلى التحرير والإنشاء والكتابة، لأنها وسيلته الممتازة إلى التعبير عن هذه العلوم والمعارف، فإذا لم يكن ملما بالبلاغة، وعارفا بأصولها وجذورها، كان مفتقراب بالضرورة - إلى إدراك التعبير الدقيق المفهم، الذي يعرض الحقيقة العلمية على وجهها، لذلك، فإنه يخطئ المذهب الذي يرى أن: (58) " من عبر عن نفسه بلفظ ملحون أو محرف، أو موضوع غير موضعه، وأفهم غيره، وبلغ إرادته، وأبلغ غيره، فقد كفي، والزائد على الكفاية فضل، والفضل يستغني عنه كثيرا ..."، لأن الكلام – فيما

يقول - يتغير المراد فيه باختلاف الإعراب، كما يتغير الحكم فيه باختلاف الأسماء، وكما يتغير المفهوم باختلاف الأفعال، وكما يتقلب المعنى باختلاف الحروف.

ويروي لنا أبو حيان، أن الوزير ابن العارض قد قال له في الليلة الخامسة والعشرين: (<sup>59)</sup>

" أحب أن أسمع كلاما في مراتب النظم والنثر، وإلى أي حد ينتهيان؟ وعلى أي شكل يتفقان؟ وأيهما أجمع للفائدة، وأرجع بالعائدة، وأدخل في الصناعة، وأولى بالبراعة؟

ويستجيب التوحيدي لرغبة الوزير، فيفصل الحديث في هذه المسألة، و يفيض في تفصيله حتى نراه يستحضر كل ما وعاه عن أرباب هذه الصناعة، ويسرد أقوال طائفة كبيرة من البلغاء والكتاب، من أمثال: ابن كعب الأنصاري، وابن نباته، وقدامه بن جعفر، وابن عبيد الكاتب وأبي عابد الكرخي صالح بن علي، وأبي سليمان السجستاني، وأضرابهم.

ويثير أبو حيان مسألة تقديم النثر على الشعر، وتفضيله عليه، ويبسط آراء أولئك الأدباء والنقاد والمفكرين الذين ذهبوا هذا المذهب

ونحن هنا، لا نستطيع أن نثبت كل ما أورده أبو حيان في هذه المسألة، لأن طبيعة بحثنا لا تحتمل ذلك، ولأن منهجنا في الدراسة، لا يتطلب حصر النصوص جميعا، و إنما يتطلب ذكر بعض الشواهد التي يمكن أن تعطي فكرة واضحة عن هذه المسألة. من ذلك مثلا: رأي أبي عابد الكرخي الذي يقول: (60) ".. النثر أصل الكلام، والنظم فرعه، والأصل أشرف من الفرع، والفرع أنقص من الأصل..".

ويورد التوحيدي الأسباب التي حملت الكرخي على تقديم فن النثر، ويطيل في شرح هذه الأسباب أيما إطالة، ولكنه- على كل حال- يحصرها في ثلاثة، نوردها مجملة من غير تقصيل:

- أولها: أن الناس – كل الناس – يقصدون إلى النثر في مبتدأ كلامهم، ويتخذونه وسيلة لقضاء حوائجهم والتعبير عن مقاصدهم، ولا يعرضون لأمر النظم إلا بعد ذلك، ويحملهم عليه أمر عارض، أو حاجة معينة.

- وثانيها: أن الكتب السماوية- قديمها وحديثها - جاءت على ألسنة الرسل و الأنبياء منثورة، مع اختلاف لغاتها.

- و الثّالث: أن الوحدة في النثر أظهر منها في الشعر، فضلا عن أن النثر أبعد عن التكلف، وأقرب إلى الفطرة من الشعر المنظوم، الذي يخضع لحصار العروض، و أسر الوزن، وقيد التّأليف.

- ثم يقول<sup>(61)</sup>:" و لهذا قيل: إن من شرف النثر أنه مبرأ من التكلف، منزَّه عن الضرورة، غني عن الاعتذار والافتقار، والتقديم والتأخير، والحذف والتكرير، وما هو اكثر من هذا، مما هو مدون في كتب القوافي و العروض لأربابها، الذين استنفذوا غايتهم فيها.".

و يعزز الآراء التي تقدم فن النشر على فن النظم، بقول ابن كعب الأنصاري (62)... إن من شرف النثر، أن النبي صلى الله عليه وسلم – لم ينطق إلا به: آمرا وناهيا، ومستخبرا ومخبرا، وهاديا وواعظا، وغاضبا وراضيا، وما سلب النظم إلا لهبوطه عن درجة النثر، ولا نزه عنه إلا لما فيه من النقص، ولو تساويا لنطق بهما. ولما اختلفا، خصّ بأشرفهما، الذي هو أجول في جميع المواضع وأجلب لكل ما يطلب من المنافع... "، فالأحاديث النبوية الشريفة، جاءت منثورة، لما في النثر من ليونة وسلامة ومتسع للقول، وموافقة للطبع والعادة، ولأنه الوسيلة التي يتعامل بها الناس جميعا في حياتهم العادية.

ويتحول أبو حيان – بعدئذ- إلى فن الشعر، فيفعل كما فعل حين خاض في مسألة النثر، فاستحضر آراء بعض العلماء الذين يدافعون عن هذا الفن، ويؤثرونه، ويقدمونه على سائر الفنون الكلامية، فنراه يقول: (63)

".. إن من فضائل النظم، أنه صار صناعة بأسرها، تبحر العلماء في دراسة قوافيها وتصاريفها وأعاريضها وبحورها. وما هكذا النثر، فإنه قصر عن هذه الذروة الشامخة، وصار بضاعة رخيصة يتداولها الخاصة والعامة، والنساء والصبيان! هذا، إلى أن الشعر موسيقا ذات إيقاع، فالناس يتغنون به، ويطربون له، في حين، أن النثر كلام عادي، قلما ينجح في اجتلاب الطرب، أو استثارة الهزة!

وفضلا عن ذلك، فإن من فضل النظم، أن الشواهد لا توجد إلا فيه، والحجج لا تؤخذ إلا منه، حتى لقد أصبح الشاعر حجة في نظر الناس أجمعين، وفي مقدمتهم: الحكماء والفقهاء والنحويون واللغويون أنفسهم، والناس يقولون: ما أكمل هذا البليغ لو قرض الشعر، ولا يقولون: ما أشعر هذا الشاعر ولو قدر على النثر! وهذا لغنى الناظم عن الناثر، وفقر الناثر إلى الناظم...".

ويورد رأي أستاذه أبي سليمان الذي يقول (64): ".. إن للنثر فضيلته التي لا تنكر، كما أن للنظم شرفه الذي لا يجحد ولا يسترد، لأن مناقب النثر في مقابلة مناقب النظم، ومثالب النظم في مقابلة مثالب النثر، والذي لا بد منه فيهما: السلامة والدقة، وتجنب العويص، وما يحتاج إلى التأويل والتخليص..".

ويجمل رأي أستاذه في بلاغة كل من النثر والنظم، فينص على (65): "أن بلاغة النثر أن يكون اللفظ متناولا، والمعنى مشهورا، والتهذيب مستعملا، والتأليف سهلا، والمراد سليما، والرونق عاليا، والحواشي رقيقة، والأمثلة خفيفة المأخذ، والهوادي متصلة والأعجاز مفصلة.

وأما بلاغة الشعر، فهي أن يكون نحوه مقبولا، والمعنى من كل ناحية مكشوفا، واللفظ من الغريب بريئا، والكناية لطيفة، والتصريح احتجاجا، والمؤاخاة موجودة، والمواءمة ظاهرة ..."

ويثبت أبو حيان في نهاية تطوافه بين النظم والنثر حكما دقيقا شاملا على الكلام العربي – شعره ونثره – فيرى أن (66): "... أحسن الكلام: ما رق لفظه ولطف معناه،

وتلألأ رونقه، وقامت صورته بين نظم كأنه نثر ، ونثر كأنه نظم، يطمع مشهوده بالسمع، ويمتنع مقصوده على الطبع .."

وإذا كان الجانب الأكبر من فلسفة الفن عند أبي حيان قد دار حول فن البلاغة، فذلك، لأنه قد وجد في هذا الفن، الذي نزل به الوحي على الأنبياء والمرسلين أشرف الفنون جميعا فضلا عن أنه بحكم اشتغاله بممارسته، كان أقدر على وصفه وتحليله من كل ما عداه من الفنون، حتى أنه أعد فيه رسالة سماها: " الكلام على الكلام "، وإن كانت هذه الرسالة لم تصلنا، وضاعت كما ضاع غيرها من آثار التوحيدي، ومن سواه من أكابر العلماء.

وتطرق التوحيدي إلى اللغة، فتناول بعض المفردات بالشرح والتفسير، وما يبرز بين اللفظ الواحد منها من فروق ودقائق ومن أمثلة ذلك، معالجة مسألة: " تفعال وتفعال " - بفتح التاء وكسرها حيث يقول (68):

". فلما عدت إلى المجلس، قال – يعني: الوزير بن العارض -: ما تحفظ في: تفعال وتفعال فقد اشتبها؟ وفزعت إلى ابن عبيد الكاتب، فلم يكن عنده مقنع، وألقيت على مسكويه، فلم يكن له فيها مطلع، وهذا دليل على دثور الأدب، وبوار العلم، والإعراض عن الكدح في طلبه، فقلت: قال شيخنا أبو سعيد السيرافي الإمام – نضر الله وجهه-: المصادر كلها على "تفعال " – بفتح التاء – وإنما تجئ "تفعال" في الأسماء، وليس بالكثير، قال: وذكر بعض أهل اللغة منها ستة عشر اسما، لا يوجد غيرها، قال: هاتها، قلت منها التبيان والتلقاء، ومر تهواء من الليل، وتبراك وتعشار وترباع، وهي مواضيع، وتمساح للدابة المعروفة، والتمساح: الرجل الكذاب أيضا.

وتجفاف وتمثال، وتمراد: بيت الحمام، وتلفاق: هو تُوبان يلفقان، وتلقام: سريع اللقم، ويقال أتت الناقة على تضرابها، أي على الوقت الذي ضربها الفحل فيه، وتضراب: كثير الضرب، وتقصار: وهي المخنقة، وتنبال: وهو القصير.

قال: هذا حسن، فما تقول في: تذكار؟ فإن الخوض في هذا المثال، إنما كان من أجل هذا الحرف، فإن أصحابنا كانوا في مجلس الشراب، فاختلفوا فيه؟ فقلت: هذا مصدر وهو مفتوح.

ثم قال: اجمع لي حروفا نظائر لهذا في اللغة، واشرح ما ندر منها، وعرض الشك لكثير من الناس فيها. فقلت السمع، والطاعة مع الشرف بالخدمة .."

ويبدو تأثير الثقافة الواسعة واضحا في منهج أبي حيان، وفي أسلوب تناوله للمسائل العلمية واللغوية، فقد أتاحت له ثقافته في الفلسفة والمنطق أن يدرس اللغة دراسة حسية وعقلية، فتناول بعض الألفاظ اللغوية المترادفة تناولا يفصل فيه بين معانيها الحسية ومعانيها العقلية. ومن الأمثلة على ذلك، أنه يفرق بين لفظي: التمام والكمال، فيذهب إلى أن " التمام " بالمحسوسات أليق، و " الكمال "بالمعقولات ألصق، و يستدل على صحة مذهبه بقوله (69):

#### الإمتاع والمؤانسة لأبي حَيَّانِ التَّوْحِيدِيِّ

".. وحدّ التمام عند أبي سليمان أنه: بلوغ الشيء الحد الذي ما فوقه إفراط، وما دونه تقصير، ولهذا إذا قيل: ما أتم قامته! كان أحسن، وإذا قيل: ما أكمل نفسه! كان أجمل ..."

ويفرق بين الإرادة والاختيار، فيرى أن كل مراد مختار، وليس كل مختار مرادا، لأن الإنسان يختار شرب الدواء الكريه، وضرب الولد النجيب، وهو لا يريد، ويختار طرح متاعه في البحر، إذا ألجئ إليه، وهو لا يريد..."(70)

ويفرق بين المحبة والشهوة، فيقرر انهما انفعالان، وأن انفعال الشهوة أشد تأثيرا، وهو ألصق بالطبيعة، بينما يصدر انفعال المحبة عن النفس الفاضلة. (71)

ويتناول ألفاظ: الفرح والراحة، واللذة والحلاوة (<sup>72)</sup> فيذهب إلى أن الفرح بالقلب، والراحة بالبدن، واللذة بالحلق، والحلاوة بالعين.

## الملح والفكاهات:

وخص التوحيدي كتاب: " الإمتاع والمؤانسة " بطائفة كبيرة من الملح والفكاهات والنوادر، التي تدخل على قلب السامع نكهة من السرور والمرح، وتشيع بين أرجاء المجلس روح الاطمئنان والارتياح، وتخفف عن النفوس ما تواجهه من وعثاء الحياة وأثقالها ومتاعبها، فهو يروي على مسامع الوزير أبي عبد الله بن العارض هذه النوادر والملح في الليلة الثامنة عشرة من ليالي الإمتاع، ثم لا يلبث أن يعقب على هذا كله بقوله: (73)

". فقال – أدام الله دولته، وبسط لديه نعمته – قدم هذا الفن على غيره، وما ظننت أن هذا يطرد في مجلس واحد، وربما عيب هذا النمط كل العيب، ذلك ظلم، لأن النفس تحتاج إلى بشر. وقد بلغني أن ابن عباس كان يقول في مجلسه، بعد الخوض في الكتاب والسنة والفقه والمسائل أحمضوا، وما أراه أراد بذلك إلا لتعديل النفس، لئلا يلحقها كلال الجد، ولتقتبس نشاطاً في المستأنف، ولتستعد لقبول ما يرد عليها فتسمع "

وتعتبر فكاهته جزءا لا يتجزأ من صميم فلسفته التشاؤمية التي كانت تطمح إلى هدم الواقع، والتنكر له، والسخرية منه، فلم يكن فن الإضحاك عنده، سوى أداة حادة قاطعة، يدافع بها عن نفسه الموتورة، ويجابه ما يشوب حياته من شدة وقسوة وحرمان. وهو في وجهته هذه يخالف تماما نهج أستاذه الجاحظ، الذي درج على مزج الهزل بالجد، والجد بالهزل، دفعا لملل القارئ وسآمة السامع. وقد كشفت لنا فكاهات التوحيدي وملحه ونوادره عن طبيعة مزاجه النفسي الحاد، حتى أننا نكاد نجد فيها مرآة صادقة لروح ذلك الرجل الذي عاش وحيدا مكدودا فقيرا يائسا خائفا خائبا، سريع التأثر والانفعال، فربما يجد في فكاهته العدوانية هذه متنفسا، وإشباعا لنُزوعه إلى حب الظهور والتفوق و الاستعلاء.

ويروي بعض النوادر اللطيفة التي ينفس بها الوالدون عن أنفسهم، ويعبرون من خلالها عن بعض ما يصيبهم من مشقات، وما يواجهون من متاعب بسبب أعباء

الأسرة، وتكاليف الإعالة، من ذلك - مثلا - أن أبا عمارة - قاضي الكوفة - قد سئل يوما: "أي بنيك أثقل؟ فقال: ما فيهم بعد الكبير أثقل من الصغير إلا الأوسط ... ". (75) وذكر أن رجلا أعمى كان يطوف ويسأل بأصفهان، فأعطاه مرة إنسان رغيفا، فدعا له وقال: أحسن الله إليك، وبارك عليك، وجزاك خيرا، ورد غربتك! فقال له الرجل: ولم ذكرت الغربة في دعائك، وما علمك بالغربة؟ فقال: الآن لي ها هنا عشرون سنة، ما ناولني أحد رغيفا صحيحا. (76)

#### البخلاء والطفيليون: ـ

وتحدث أبو حيان عن البخلاء والطفيليين، أسوة بأستاذه الجاحظ، فروى – من ذلك – أن عثمان بن رواح سافر يوما بصحبة رفيق له، فلما كانا معا، قال له الرفيق: امض إلى السوق فاشتر لنا لحما، قال: والله ما أقدر، فمضى الرفيق فاشترى اللحم، ثم قال: قم الآن فأثرد،

قال: والله إني لأعجز عن ذلك، فثرد الرفيق، ثم قال: قم الآن فكل، فقال: لقد استحييت من كثرة خلافي لك، ولو لا ذلك ما فعلت. (77)

#### أدب الطعام: ـ

وأفاض أبو حيان في حديثه عن الطعام، حتى نكاد نحس أنه قد استأنس بهذا الحديث، واطمأن إليه، واستمتع به، وسال لعابه رغبة فيه، وازدرد ريقه شوقا إليه، فلا يبغي أن يتحول عن ذكره، أو يخوض في حديثا غيره، فخصه بثلاث ليال كاملة من ليالي " الإمتاع والمؤانسة "، بسط – في أثنائها – الحديث عن نوادر: الطعام والبخل والشراهة والشبع، والجوع والبطنة وغيرها.

وربما يعود هذا التشبث بالحديث عن الطعام إلى عامل نفسي، وميل عضوي، فالرجل قد تعس في حياته، وقاسى كثيرا من آلام الجوع، ومرارة الحرمان، وقد كان يجد في طلب القوت فلا يكاد يعثر عليه، حتى ضاقت به الحياة على رحبها، ففزع إلى صديقه أبي الوفاء المهندس يضج بالشكوى، ويستغيث به في رسالة خاصة، بعث بها إليه، يقول فيها: (78)

" .. اكفني مؤونة الغداء والعشاء، إلى متى الكسيرة اليابسة، والبقيلة الذاوية، والقميص المرقع .. إلى متى التأدم بالخبز والزيتون، قد – والله - بح الحلق، وتغير الخلق .."

وأجهد نفسه في استحضار الآراء الطريفة، والتعريفات اللطيفة لمفهوم الشبع، فأورد طائفة من هذه الآراء التي سالت على ألسنة أفراد من أبناء المجتمع، يمثلون فئات تختلف في طرائق تفكيرها، وفي أنماط معايشها، وفي حظوظها من: اليسر والعسر، والسعة والضيق، والغنى والفقر، والزهد والجشع، والكرم والبخل، فأثبت رأي: الصوفي والزهد والبخيل والطفيلي والجندي والطبيب والمتكلم وغيرهم.

الإمتاع والمؤانسة لأبي حَيَّانِ التَّوْحِيدِيِّ

ولعل من أطرف هذه الأراء والتعريفات، ما ورد منها على لسان البخيل الذي يقول: (80)

" الشبع حرام كله، وإنما أحل الله من الأكل ما نفى الخوى، وسكن الصداع، وأمسك الرمق .."

وقد يتندّر في أثناء حديثه عن الطعام، فيرسم للأكل صورة هزلية مثيرة للضحك، باعثة على السخرية، حيث يظهره مقبلا على طعامه بكل جوارحه، ويجعله مستغرقا في مهمته، حتى لكأنه يأكل بعينيه ويديه ورأسه ورجليه جميعا، فهو مشغول عن كل شيء وغائب عن الواقع إلا واقع الطعام، حتى لو أنك سألته عن اسمه، لما استطاع أن يجيبك ولو طلع ولده الغائب عليه لما عرفه، فحبه المفرط للطعام أذهله عن نفسه وأنساه أحب الناس إليه، وأقربهم إلى قلبه. (81)

و على هذا، فأن التوحيدي قد أفلح في منافسة الجاحظ في نوادره عن البخلاء، وإن كان للفكاهة عنده طابع عقلي، قد لا نجد له نظيرا عند الجاحظ، فضلا عن أن التوحيدي كان أبرع من الجاحظ في تسجيل المناظرات والمحاورات، وشتى فنون الحديث التي جرت على ألسنة الخاصة والعامة حول أدب المعدة. (82)

وكشف التوحيدي عن انفعالات النفس وأحاسيسها ومبولها وأهوائها، ودلّ على تأثير الطرب عليها، وقدرته على تخديرها والعبث بها، والتخفيف من حدتها، والخروج بها – أحيانا - عن وقارها ورزانتها واعتدالها. وأورد استجابة طائفة كبيرة من أصحابه ومعارفه لبعض المؤثرات الجمالية من: حسن طبيعي، وغناء شجي، ورقص بديع، وما إلى ذلك.

وروى عن أحد الصوفية أنه كان شديد الاستجابة للغناء، ويطرب طربا يغيب به عن الوعي، ويستوحش، فهو إذا سمع غناء إحدى الجواري (83) " ضرب بنفسه الأرض، وتمرّغ في التراب، وهاج وأزبد، وتعفّر شعره ". قال: " وهات من رجالك من يضبطه ويمسكه، ومن يجسر على الدّنو منه، فإنه يعض بنانه، ويخمش بظفره، ويركل برجله ...".

ونلفي أبا حيان لا يستغرب أبدا حين يجد أن الغناء يحدث مثل هذا التأثير القوي على النفس البشرية، فالغناء في رأيه – أرق شيء خلقه الله، وألينه على الأذن والقلب، أظهره للسرور والفرح، وأنفاه للهم والحزن، خاصة وأنه يقرع السمع وهو منه على مسافة، فتطرب له النفس، ويهتز له البدن، ثم يقول: (84) ".. أعلمت جعلت فداك- أن الأوائل كانت تقول: من سمع الغناء على حقيقته مات ".

ه بعد،

فقد جانبا في كتباب: " الإمتباع والمؤانسة " جولات طويلة، وأمتعنبا أنفسنا بمسائله، وآنسنا قلوبنا بقضاياه، وشاركنا مصنفه في أحاديث تلك الليالي التي أسفرت عن إنجاب هذا الكتاب الفذ، نقول: بعد هذا كله، نرى أن نختم حديثنا، وأن نضع حدا لنظر اتنا فيه، مع أن النفس تغالبنا على المضي في سبيل الكشف عن جوانب أخرى من خباياه النفسية.

على أننا نستطيع أن نقول، بأن هذا الكتاب يعد موسوعة علمية، ووثيقة تاريخية، ودراسة نقدية، ومصنفا اجتماعيا، وتعقب الأحداث الجارية، والقضايا الحادثة، والمسائل الفائتة، وقام برصدها وتصنيفها وتدوينها والتعليق عليها، ثم كسوتها بكساء من الخيال جميل، أظهر ها بمظهر يغري القارئ والسامع جميعا بقراءة محتوى الكتاب، ومعايشة مادته العلمية، والوقوف على أفكار مصنفه وفلسفته وتوجهاته.

و" الإمتاع " كتاب زاخر بالموضوعات الدسمة المشوقة، ولو أننا أطعنا النفس، واستجبنا لرغبتها، وأطلقنا لها عنان البحث، لمضت تغذ السير في طريقها للوقوف على هذه الموضوعات والاستمتاع بمعانيها ومبانيها، وهذا فيما نرى يخرج بنا عما نحن بصدده، لأن غايتنا هي إعطاء فكرة عن هذا الكتاب، وعن الجهود العلمية الجادة التي بذلها مصنفه، في سبيل إخراجه على هذه الصورة المشرقة التي تثري قارئه بثقافة عربضة.

ونستطيع أن نزعم - على كل حال، بأن النصوص التي أثبتناها، والشواهد التي عرضناها، تعطي هذه الفكرة أو تكاد، وبهذا نكون قد أفلحنا في تحقيق الهدف الذي در سنا الكتاب أساسا - من أجل تحقيقه

### الحواشي

- 1 مقدمة كتاب الإشارات الإلهية /ج
- 2 مقدمة كتاب الإشارات الإلهية /هـ
  - معجم الأدباء /5/15
  - 4 النثر الفني /133/2
- منهم: أبو سليمان محمد بن طاهر السجستاني، وأبو زكريا يحي بن عدي النصراني الفيلسوف، وعلى بن عيسى الرماني وأبو سعيد السيرافي، وأبو حامد أحمد بن بشير. انظر: الإمتاع /23/1، ومعجم الأدباء /8/5
  - 6 ياقوت / معجم الأدباء /5/15
    - 7 الكيلاني / أبو حيان /19
      - 8 معجم الأدباء /13/15
    - 9 روضات الجنات /205/4
  - 10 الحضارة الإسلامية /416
    - 11 أبو حيان /75
  - 12 لسان العرب /204/10- مادة: متع
    - 13 لسان العرب/7/306- مادة: أنس

```
الإمتاع والمؤانسة لأبي حَيَّانِ التَّوْحِيدِيِّ
```

- 14 زكريا/ أبو حيان
- 15 مقدمة كتاب الإمتاع/1/ص، د، هـ
  - 16 أخبار الحكماء /383
  - 17 انظر:زكريا/ أبو حيان/ 113
    - 18 الكيلاني/ أبو حيان /37
    - 113/أبو حيان/113
      - 20 الإمتاع/1/2
      - 21 الإمتاع/3/3
- 22 الكيلاني / أبو حيان/ 38-وانظر: الإمتاع/1/2
- 2 انظر: أُبو حيان للكيلاني /38-وأبو حيان لزكريا/154
  - 24 الإمتاع/190/2
  - 25 الإمتاع/3/3113-وانظر: الإمتاع/1/63
    - 26 الإرشادات الإلهية/399
    - 27 الإمتاع /3/130-131
  - 28 الإمتاع/1/41-وانظر: الإمتاع /1/3/1/ 22
    - 29 الإمتاع/3/106
    - 30 زكرياً/ أبو حيان/206
    - 31 زكريا/ أبو حيان/204-205
    - 32 الإمتاع/61/3-وانظر: الإمتاع أيضا/120/3
      - 33 الإمتاع/151
      - 34 الإمتاع/1/59-161
        - 35 الإمتاع/7/1
      - 36 الهوامل والشوامل /37
        - 37 مثالب الوزيرين/49
      - 38 الكيلاني/ أبو حيان/67
  - 39 الإمتاع/64/1-وانظر: الإمتاع أيضا/205-206
    - 40 الإمتاع/54/1
    - 41 مشوبة: مختلطة
    - 42 الشعرى: نجم في الجوزاء
  - 43 المنتجع: طالب العطاء من قولهم: انتجع الكلأ: طلبه
    - 44 الإمتاع/1/11-وانظر:الإمتاع أيضا/1/43
      - 44/1/2 الإمتاع
      - 46 الإمتاع/1/33

الإمتاع/28/2-وانظر:الإمتاع/57/2

الإمتاع/227/3

الإمتاع/3/33

77

78

79

الإمتاع/40/3-وانظر:الإمتاع أيضا/36/3

الإمتاع والمؤانسة لأبي حَيَّانِ التَّوْحِيدِيِّ

20/3/ومتاع/20/3 80 الإمتاع/81/3-انظر:الإمتاع أيضا/20/3 82 زكريا/ أبو حيان /265 83 الإمتاع/2/66 84 الإمتاع/80/2

## المصادر والمراجع

|            | 3 3                                                         |   |
|------------|-------------------------------------------------------------|---|
|            | احمد امین                                                   | 1 |
|            | <ul> <li>مقدمة كتاب الإشارات الإلهية</li> </ul>             |   |
| 1950م      | القاهرة ــ مطبعة جامعة فؤاد الأول                           |   |
| ,          | *مقدمة كتاب الإمتاع والمؤانسة                               |   |
| 1939م      | القاهرة- لجنة التاليف والترجمة والنشر – الجزء الأول         |   |
| ,          | التوحيدي ، أبو حيان ، على بن محمد بن العباس                 | 2 |
|            | <ul> <li>الإشارات الإلهية والأنفاس الروحية</li> </ul>       |   |
| 1950م      | تحقيق: عبد الرحمن بدوي – القاهرة- مطبعة جامعة فؤاد          |   |
| ,          | الأول                                                       |   |
|            | □ الإمتاع والمؤانسة                                         |   |
|            | تحَقيق: احمد أمين واحمد الزين- القاهرة- لجنة التأليف        |   |
|            | والترجمة والنشر ثلاثة أجزاء:                                |   |
| 1961م      | الأول 1939م، والثاني:1942م، والثالث:19944                   |   |
| ( - > 0 -  | □ مثالب الوزيرين                                            | 3 |
|            | تحقيق: إبراهيم الكيلاني- دمشق – دار الفكر العربي            |   |
| 1930-1923م | التوحيدي ، أبو حيان ، على بن محمد ، أبو على، احمد بن محمد   | 4 |
|            | بن مسكويه الهوامل والشوامل                                  | 5 |
|            | تحقيق : احمد أمين والسيد احمد صقر – القاهرة – لجنة          |   |
|            | التأليف والترجمة والنشر الحموي ، ياقوت معجم الأدباء تحقيق : |   |
|            | مرجليوث- القاهرة – مطبعة هندية ـط2 –                        |   |
|            | ركريا إبراهيم ابو حيان التوحيدي                             | 6 |
| دون تاريخ  | القاهرة - المؤسسة المصرية العامة - إعلام العرب رقم:35       | Ü |
|            | 32.(3 .3 (- , .3 .3 .3                                      |   |
|            | زكي مبارك النثر الفني في القرن الرابع الهجري                | 7 |
| 1957م      | ركي ببرك القاهرة المكتبة التجارية الكبرى – ط2 –             | , |
| ۲۱۶۵۱      | القفطى ، أبو حسن ، على بن يوسف                              | 8 |
|            |                                                             |   |

| 1903م   | اخبار الحكماء بغداد حمكتبة المثنى                         |    |
|---------|-----------------------------------------------------------|----|
| ( -3 00 | الكيلاني ، إبراهيم: أبو حيان التوحيدي                     | 9  |
| 1957م   | القاهرة - دار المعارف - مجموعة نوابغ الفكر العربي رقم: 21 |    |
| ,       | متز ، آدم                                                 | 10 |
|         | الحضارة الإسلامية في القرن الرابع                         |    |
| 1967م   | ترجمة : محمد عبد الهادي أبو ريدة – القاهرة – مكتبة        | 11 |
|         | الخانجي ـط4 ـ                                             |    |
|         | ابن منظور ، جمال الدين ، محمد بن مكرم الأنصاري            | 12 |
| 1300ء   | لسان العرب مصورة عن طبعة بولاق – القاهرة – الدار المصرية  |    |
|         | للتأليف والترجمة                                          |    |
|         | الموسوي ، محمد باقر الخوانساري                            | 13 |
|         | روضات الجنان في أحوال العلماء والسادات                    |    |
| 1390ه   | تحقيق: أسد الله إسماعيليان – طهران حمكتبة إسماعيليان –    |    |
|         |                                                           |    |

#### ملخص

موضوع البحث: "كتاب الإمتاع والمؤانسة وقيمته الأدبية "، وهو بحث معني بدر اسة واقع الكتاب، وتحليل محتواه، وإبراز قيمته العلمية، وبدراسة شخصية التوحيدي وأسلوبه في تناول موضوعاته ومسائله.

والكتاب سفر كبير يحوي مسائل كثيرة في الفلسفة والمنطق وعلم الكلام، والسياسة والأخلاق، والتفسير والحديث، والأدب واللغة والبلاغة، ومسائل في الطبيعة والحيوان، وتحليلا لشخصيات فلاسفة عصره وعلمائه وأدبائه، وموضوعات عن العادات والتقاليد وأحاديث المجالس.

وتوزعت موضوعاته ومسائله على أربعين ليلة، كانت تطرح في منتدى الوزير ابن العارض الذي يخص أبا حيان – في كل ليلة منها – بطائفة من المسائل، إما مرتجلة، وإما مما يسنح به خاطره، وإما أن يدفع إليه برقعة تتضمن مسائل تستدعي البحث والنظر، ليتيح له فرصة الرجوع إلى شيوخه.

وتبرز قيمة الكتاب: في منهجه، وفي أسلوب تناوله لمسائله، وفي تفرده بالحديث عن: جماعة "إخوان الصفا" واتجاههم الفكري، وعن المناظرة التي عقدت في بغداد بين العالم المعتزلي النحوي أبي سعيد السيرافي والعالم النصراني المنطقي بشر بن يونس في مسألة: " المفاضلة بين المنطق اليوناني والنحو العربي " التي تمثل واقع الصراع الفكري بين المعتزلة وأهل البدع.

# بِسُمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحِيم

# العلامة شبير أحمد العثماني كمفسر [١٩٤٩هم]

الدكتور الحافظ عبدالرحيم\*

#### Abstract:

This research is concerned with Allama Shabbir Ahmad Usmani and his contributions in promoting the Islamic Studies and Arabic Literature in the Sub-Continent. No doubt, Allama Usmani is a prominent scholar of this region who played an important role in the establishment of Pakistan as a representative of a group of Muslims of the Indo-Pak Sub-Continent. He has a large number of books and research papers in Urdu and Arabic. This study specially highlights his prestigious scholarly book entitled "Tafseer-e-Usmani" that has been published many times by authentic institutions of the world. This Tafseer was also published in 1989 by The King Fehad Printing Complex, Madina Munawwara (Saudi Arabia) and distributed in all over the world. The style of the Tafseer is scholarly and the approach is easy. This Tafseer has taken distinguished place among the scholars, the readers and the students.

كان العلامة شبيراً حمد العثماني من أشهر علماء شبه القارة في القرن العشرين الذين قاموا بأداء دورٍ بارز في نشر العلم والأدب والثقافة الإسلامية و خاصة في السياسة. فكان العثماني محدثا بارعا ، ومفسرا كبيرا، ومتكلمامعروفا، و خطيبا مصقعا ، وعالما جليلا ، وسياسيا محنكا ، وأديباً معروفا.

#### و لادته:

ولدالعلامة شبير أحمد العثماني(١) يوم عاشورا (١٠ محرم) سنة ١٣٠٥هـ في مدينة بجنور ، وهي بلدة معروفة باقليم اتر برديش في الهند. (٢)

<sup>·</sup> الأستاذ المشارك بقسم اللغة العربية جامعة بهاء الدين زكريا بملتان (باكستان)

#### نــســبــه:

نسبه يرجع إلى سيدنا عثمالٌ كما كتب في نهاية تفسيره للقرآن الكريم:

"أن نسبه يرجع إلى سيدنا عثمالًا في سلسلة ثلاثة وأربعين جدًّا (٣) كما ورد نسبه:

"أبو الوفاء بن عبدالله بن حسين بن عبدالرزاق بن عبدالحكيم بن حسن بن عبدالله المعروف بضياء الدين بن يعقوب بن عيسى بن إسماعيل بن محمد أبوبكر ابن على بن عثمان بن عبدالله الحرماني بن عبدالرحمٰن الگازوروني بن عبدالعزيز الثالث بن خالد بن الوليد بن عبدالعزيز الثاني بن عبدالعزيز بن عبدالكبير بن عمرو ابن أمير المؤمنين سيدنا عثمان ". (٤)

ويؤيد كونه من أحفاد سيدنا عثمان بن عفال عنما قال:

"أنالا أخاف الموت ولا منكم وكيف أخافكم ؟ وأنا من أحفاد سيدنا عثمال ". (٥)

كان رحمه الله يلقب بالعلامة ، شيخ الإسلام ، العثماني ، الديوبندي ، المحمودي ، القاسمي ، الأشرفي ، ولي اللهي. (٦)

#### أسرته:

أقو ال العلماء عنه وعن أسرته:

ينتمي شبير أحمد العثماني إلى أسرة شهيرة بالعلم والأدب. وقد قال عنه فيض الأنبالوي: "إن أُسرته جميعاً كالشمس التي تنير الدنيا". (٧)

وقال عبدالرشيد: "كان يوجد في مدينة (ديوبند) أسرتان ، أسرة الصديقي وأسرة العثماني ، وهاتان الأسرتان كانتا معروفتين بخدماتهما العلمية والأدبية ".(٨)

قال الحاج محمد على حان: "انه كان من أسرة معروفة بالعلم". (٩)

كماذكر عنه أبوعمار زاهد الراشدى: "انه كان ابن الشيخ فضل الرحمٰن الذي كان يمتاز بالعلم، وكان ماهراً في التعليم". (١٠)

و جاء في تاريخ الأدبيات: "كان شبير أحمد العثماني من أسرة العثماني في ديوبند. (١١) ووالده الشيخ فضل الرحمٰن العثماني كان من الرجال الممتازين المعروفين في الإقليم وصاحب

النفوذ فيه وذلك لتبحره في العلم ونجابته ونبله وحسن خلقه ، وكان في وزارة التعليم نائب المفتش للمدارس". (١٢)

قد تخرج في كلية دهلي ، علاو-ة على ذلك ، أنه كان أديباً وشاعراً باللغتين الأردية والفارسية. وكان صاحبا لحجة الإسلام الشيخ محمد قاسم النانوتوي ومساعداً له في بناء دارالعلوم الديو بندية من سنة ١٨٨٢م إلى ١٩٢٨م. (١٣) وكات شبير أحمد من زوجة والده الثاثة (١٤)

#### نشأته:

نشأ شبير أحمد العثماني في مناخ العلم والأدب. وكان لايميل إلى اللهو واللعب منذ نعومة أظفاره ، بل كان يحب المطالعة والعلم منذ البداية ، أو يذهب إلى شيوخه وعلماء الأدب في أوقات فراغه ليأخذ منهم مايفيده أما في الليل ، فيقوم متعبداً لله ، يصلي النوافل ويتهجد، ويصرف معظم وقته في دار العلوم. وكان يساعد أمه ويعاونها ويقوم بخدمة أساتذته بعد الفراغ يأخذ منهم على درس في الأخلاق . (١٥)

#### ثقافته وأساتذته:

تلقى الشيخ العشماني العلوم على أيدى علماء دار العلوم الديو بندية علم الفقه والحديث والتفسير والمنطق والحساب والفلسفة والأدب باللغة الأردية والفارسية والعربية.

أخذ علم اللغة الأردية على يد أستاذه الحافظ محمد عظيم الديو بندى ودرس كتب اللغة الأردية. (١٦)

وأما اللغة الفارسية ، فأخذها من أستاذين المنشى منظور أحمد الديوبندى ، والشيخ محمد ياسين (١٧) ، ودرس علم الحساب على يد الشيخ منظور أحمد ، وله اليد الطولي في حساب الوراثة والفرائض (١٨) ، ودرس علم الطب على أستاذه الشيخ حكيم محمد الحسن (١٩) ، وأخذ العلوم العقلية والنقلية من أستاذه الشيخ أنور شاه الكشميرى . وكان للكشميرى يد طولي في العلوم النقلية . (٢٠) وكان العثماني معجباً بعلم المعقو لات منذ أيام طفولته . (٢١)

بدأ تلقى علوم اللغة العربية في عام ١٣١٩هـ على أيدي الشيخ غلام رسول ، والشيخ ياسين

الشير كوتى ، والشيخ حكيم محمد حسن بصفة عامة ، والشيخ محمود الحسن بصفة خاصة. (٢٢) وعلاو-ة على ذلك استفاد من الشيخ المنصورى الأنصارى ، والشيخ بركة الله البهوبالى ، والشيخ عبيد الله السندهى (٢٣) كما أخذ علم الهيئة من أستاذه الشيخ محمد ياسين الشيركوتى الذى كان يحبه كثيراً ويشفق عليه كذلك . (٢٤)

وكان قد حصل على علم القراءة والتجويد والتفسير من القاري عبدالوحيد، (الذى يعتبر من أوائل القُرّاء)، وإنه أخذ درجة الامتياز في التجويد والقراءة من كتب معروفة للتجويد والقراءة للإمام الجزري والإمام الشاطبي \_ (٢٥) وأخذ علم الحديث من أستاذه الشيخ محمود الحسن وقرأ كتب الصحاح الستة و نجح بامتياز في الامتحان النهائي. (٢٦)

وقد بلغ الشيخ العثماني درجة الكمال في العلوم الإسلامية منذ صغر سِنِّه كما قال عاشق إلهي البرني :

أنه تَعلّم القرآن الكريم والفارسية ولسان أهل وطنه في صباه فلما بلغ الرابعة عشر من عمره دخل أزهر الهند (دار العلوم الديوبندية) وتلمّذ لدى شيوخه الكبار لاسيما الأستاذ الأكبر جامع العلوم النقلية والعقلية الشيخ محمود الحسن شيخ الهند، وتدرّج من العلوم المتداولة المختلفة إلى أن قرأ الحديث هناك في عام ١٣٢٢هـ، وهو عام انتهائه من تحصيل العلوم والفنون ونشأ في بيت العلم وترعرع في دار العلوم (٢٧) وفاق أقرانه في العلوم والمعارف، كماقال فيض الأنبالوى:

إن الشيخ محمود الحسن كان يفتخر بتلميذه شيخنا الشيخ شبير أحمد العثماني ويفضله على العلماء الآخرين . (٢٨)

#### حبراته التعليمية:

كان شبير أحمد العثماني يدرس الطلاب حتى في أيام تحصيله العلمي فقد كان متفوقاً، كما كان يذاكر زملائه . (٢٩) وقد بدأ تدريسه في دار العلوم الديوبندية في عام ١٣٢٥هـ: ثم ذهب إلى المدرسة العربية بدهلي المعروفة بمدرسة فتحيوري كرئيس المدرسين و حدم سنتين في حقل التدريس ثم عاد إلى (ديوبند) بناء على طلب مجلس الشوري لدار العلوم (٣٠) ، و درّس هناك

العلامة شبير أحمد العثماني كمفسر

كتباً كثيرة ضخمة منها تدريسه صحيح مسلم .

وقد حصل على درجة ممتازة بينهم . (٣١) وانتخب كمدير في سنة ١٣٥٤ هـ ، لكن انفصل عن الدار رغم حبه عندما وقع الخلاف في تعديل النظام بين مسؤولي دارالعلوم الشيخ حبيب الرحمن العثماني ، والشيخ أنورشاه الكشميري ، فكان شبير أحمد العثماني يؤيد أستاذه الشيخ أنورشاه الكشميري ، وهجر دار العلوم بديوبند إلى دابهيل (مدينة في إقليم سورت من الهند) وأسس هناك دارالعلوم باسم الجامعة الإسلامية . (٣١) ودرّس علم الحديث (صحيح البخاري ، جامع الترمذي) فيها بعد وفاة الشيخ أنورشاه الكشميري وأصبح رئيس المدرسين فيها ومع ذلك شغل منصب شيخ التفسير إلى زمن طويل. (٣٣) وعندما انتهى الخلاف وعادت المياه إلى مجاريها رجع إلى دارالعلوم ديوبند و خدمها تطوّعا إلى جانب خدمته للجامعة الإسلامية بدابهيل في نفس الحركة من آلام المفاصل و خاصة بركبتيه. فبدأ سلسلة تدريس القرآن الكريم في كل يوم الجمعة في بيت شيخ الهند محمود الحسن تخليداً لذكراه . (٣٥)

#### تـلامـذتـه:

كان للشيخ العثماني فضل كبير ومكانة رفيعة في العلم والأدب وقد استفاد الناس من علمه وفضله وله عدد كبير من تلاميذه ، ومن أشهر تلامذته:

- ١ الشيخ المفتى محمد شفيع (م١٣٩٦هـ / ١٩٧٦م)
- ٢ الشيخ محمد يوسف البنوري (م١٣٩٧هـ / ١٩٧٧م)
- ٣ الشيخ محمد إدريس الكاندهلوى (م٤ ٣٩ هـ / ١٩٧٤م)
- ٤ الشيخ القارى محمد طيب القاسمي (١٤١٥ ٤٠٣ هـ/١٩٩٧ ١٩٨٣ م)
  - ٥ الشيخ بدر عالم الميرتهي
  - ٦ الشيخ محمد مالك الكاندهلوى (١٩٢٤م )
    - ٧ الشيخ مناظر أحسن الگيلاني

- ٨ الشيخ حفظ الرحمٰن السيوهاروي
  - ٩ الشيخ لطف الله الجالندهري
  - ١٠ الشيخ فضل منان البشاوري
- ١١ الشيخ حبيب الرحمن الدهيانوي
- ١٢ الشيخ فضل الرحمن البشاوري (م ١٤٠١هـ)
- ۱۳ الشيخ محمد متين الهاشمي (۱۹۲۷ ۹۹۲ م)
  - ١٤ المفتى محمد جميل التهانوي
  - ٥١ العلامة درست محمد القرشي
    - ١٦ الشيخ إرشاد الحق القاسمي

#### وفاته:

كان العلامة العثماني يعاني من أمراض عديدة في حياته منذ عام ١٩٢٩م ـ إلى أن توفاه الله ، فكان يعاني من مرض في العيون ووجع في الأسنان والكلي ومرض النقرس والفالج والإسهال ووجع المفاصل في أيام حياته المختلفة . (٣٦)

و توفي في يوم الاثنين ٢١ صفر سنة ١٣٦٩ هـ الموافق ١٢ ديسمبر ٩٤٩م في بهاولبور حيث ذهب لافتتاح الجامعة العباسية . (٣٧)

صلى عليه صلوات حاضرة وغائبة فالصلاة الأولى كانت في ساحة كلية بهاولبور واشترك في أداء صلاة جنازته آلاف من الناس. أمّا الصلاة الثانية فكانت في ساحة جمخانة بكراتشي وصلّى عليه الشيخ المفتى محمد شفيع رحمه الله واشترك فيها مئات آلاف من الناس. وعلاوة على هاتين الصلاتين صلى عليه صلاة الغائب في المسجد الحرام بمكة المكرمة والمسجد النبوى الشريف بالمدينة المنووة ومدينة لاهور بباكستان وعدة مدن أحرى . (٣٨)

دفن شيخ الإسلام في ساحة الكلية الإسلامية بكراتشي في يوم الثلاثاء ٢٢ صفر سنة ١٣٦٩ هـ ـ الموافق ١٤ ديسمبر ١٩٤٩م . ولقد خصصت الحكومة هذه القطعة من الأرض لبناء مسجد

ومكتبة إسلامية . (٣٩)

#### س\_ي\_رتـه:

اتصف شيخ الإسلام بكثير من الصفات الحميدة منها أنه كان زاهداً تقياً ، ورعاً ، فطناً ، ذا رأى صائب ، صادق القول ، محباً لوطنه وقومه ، بشوش الوجه ، طليق اللسان مفكراً بارعاً عظيماً .

فقد كان شبير أحمد منذ طفولته يميل إلى عبادة الله . (٤٠) كما سبق ذكره كان الشيخ العثماني لا يحب التكلّف والتصنّع في حياته فكان مثال المسلم الحقيقي زاهداً في الدنيا طالباً للآخرة فكان يعيش في بساطة في جميع جوانب حياته في ملبسه ومأكله وكان لباسه بسيطاً جداً. (٤١) إضافة إلى أنه لم يكن يملك عقاراً لاصغيراً ولا كبيراً.

كان شبير أحمد شديد الحب لوطنه ومحبة الإنسان للمكان الذى ولد فيه و نشأ و تربى على أرضه أمر طبيعى فكان حبه لوطنه متمكنا فى قلبه وقد خالفه بعض الناس لأنه أيّد رابطة المسلمين (Muslim League) باكستان . وأصبح له أعداء وهدّدوه بالقتل غير أنه لم يأبه بهم ولا بتهديداتهم لأنه كان متمسّكاً بحبه لباكستان وأهلها . وقد قال فى كلمة ألقاها فى ٢٦ ديسمبر سنة ٥٤٩م فى اجتماع بديوبند:

"لقد مكثت ملازما لبيتي منذ زمن طويل بسبب مرض وكثرة علاتي ولكن في الظروف الحالية تحتم على أن أتقدم وأخوض الميدان السياسي لحل الأزمات الراهنة - أنه قد تركت السياسة بعد الخلافات لكن بعد تفكير طويل توصلت إلى هذه النتيجة وهي أني لا أبالي بأن أفدى بنفسي وأضحى بها وأن يسيل دمي في سبيل حصول باكستان على الاستقلال ، لأني أعتقد أن وجودها سبب لبقاء للمسلمين وعزتهم وأنني فخور بأن أقتل ويسيل دمي في سبيل الله من أجل استقلال باكستان وهذه غاية أمنيتي أن أقدم شيئا لهذا البلد ولشعبه . (٢٤) كما يظهر حبه للكستان فيما قال:

"إخواني أنا على استعداد أن أقتل أو أموت في سبيل استقلال باكستان لتسير في طريق الإسلام وإنى لأرجو منكم بسم الله العظيم وباسم نبيه الكريم بأني إذا مت فادفنوني في أرض

باكستان ولا ترسلوا جثتي إلى الهند". (٤٣)

كان شبير أحمد يصدع بالحق مهما تكون الظروف والأحوال ولا يخاف في ذلك لومة لائم وقد قال في خطابه عن مسلكه السياسي:

"لا بد أن أوضح التعاليم ولا أبالي ان غضب منى السيد غاندى أو محمد على أوشوكت على أو أى مسلم أو هندوسى أو حتى نائب الملك "السيد بهادر". (٤٤) "كان شبير أحمد يقول الحق دائماً وفي كل الأحوال وكان شجاعاً لا يهاب أحداً الا الله يبدئ رأيه بكل وضوح وصراحة دون اضطراب وبدون أي غشاوة بل واضحاً جلياً". (٥٥)

كان شبير أحمد العثماني تقياً متديناً وكان يخاف الله تعالى في كل عمل يقوم به ولقد وضح سبب عدم أخذه راتباً من دار العلوم بقوله :

"أنا أخاف الله تعالى أن أستلم راتباً عن تلك الأيام التي أكون غائباً أو لا أستطيع أداء الواجب بكل اهتمام وقد يحدث هذا مرة أو عدة مرات أو في بعض الأوقات فأخاف أن أحاسب يوم القيامة لأخذى الراتب الكامل. (٤٦) وهذا يدل على تقواه وورعه و خوفه من خالقه.

كما شهد السيد سليمان الندوي عن تقواه و حشيته . (٤٧)

وكان الشيخ العثماني طليق الوجه ، أنيق المظهر ، بشوشا وعندما يستقبل عدوه يستقبله بوجه طلق بشوش ومهما خالفه الناس في مسلكه إلّا انه يقابلهم وكأنهم أصدقاء له . (٤٨)

كان شبير أحمد العثماني ذكياً وفطناً ولقد أقرّله بذلك حليفه في الأمور السياسية الشيخ السيد حسين أحمد المدني في رسالة بعثها اليه يقول فيها:

"أنا أقر أنه لا مثيل لك في الذاكرة والمهارة في الذكاء والبراعة في التحرير والتقرير'. (٩٩) وعلى الرغم من اعتراضه فيما يقول:

"أعتقد أن رئاسة المدرسين بدار العلوم الديوبندية لا يليق بك لأنك ضعيف الإرادة" أى أنه ليس له رأى يستقر به وأنه يعتمد على ما يسمعه من الناس من إشاعات بدون تحقيق فلذا هو غير مؤهل للرئاسة التي تحتاج إلى تطبيق النظام. (٥٠)

كانت له ذحيرة يستعين بها فإذا أراد شبير أحمد التحقيق في أي مسألة فكان يذهب إلى

المفتى محمد شفيع ليطلع على الكتب الموجودة لديه. وكثيرا ما كانت تنعقد المجالس العلمية عنده وكان العشماني يشترك في مجالس العلم برغم ضعفه ومرضه، فكان ذلك أثر على صحته. (٥٠)

#### مؤلفاته العلمية:

فألف كتباً قيمة ضخمة لا زالت مورداً هاماً لطلاب العلم منها فتح الملهم بشرح صحيح مسلم وتفسير القرآن الكريم ومقالاته التي تدل على تذوقه العلمي.

ترك لنا العلامة شبير أحمد العثماني كتباً دينية وفكرية وأدبية على جانب كبير من الأهمية في تاريخ الفكر الإسلامي وهذه المؤلفات تدل على ملكته العلمية وعقليته العظيمة واستطلاعه العميق وأبحاته الممتازة ، ولقد كان العلامة العثماني أكثر الناس حباً للقراءة والتأليف. وقد قال عاشق إلهي البرني: "لم يزل شيخ الإسلام شبير أحمد العثماني يصنف طوال حياته برغم انشغاله بالدروس والأمور السياسية فصنف كتباً كثيرة تزيد على عشرين كتابا. (٥٢) أكبرها وأعظمها "فتح الملهم في شرح صحيح مسلم" و"تفسير القرآن الكريم". (٥٣) وقد اعترف العلماء بأن مؤلفاته قد نالت الشهرة على الدوام. (٥٤)

#### فضل البارى شرح صحيح البخارى:

هذا الكتاب طبع باللغة الأردية من إدارة العلوم الشرعية بكراتشى . وهذا الشرح يتضمن دروسه التي ألقاها شبير أحمد العثماني خلال فترة تدريسه لصحيح البخارى في دار العلوم بديوبند ، وقد كتب أحد تلاميذه هذه المحاضرات التي كان يلقيها العلامة العثماني وقد اطلع عليها العلامة مرـة أخرى خلال قيامه في دابهيل. (٥٥) فطبع القاضي عبدالرحمن هذا الكتاب بعد ترتيبه وتدوين التعليقات المختلفة عليها مع مقدمة ذكر فيها ترجمة للإمام البخارى ونبذة من أصول الحديث والعلاقة بين القرآن والحديث.

#### فتح الملهم شرح صحيح مسلم:

فتح الملهم من أجلّ شروح صحيح مسلم وأكثرها إيضاحا وتفصيلا ، وهو الشرح الوحيد

الـذى شـاع في أيدى الناس وعمهم نفعه في شبه القارة الهندية الذى ألف باللغة العربية ودرست في المدارس الدينية وشاعت صيته في أنحاء العالم.

بلغ شرحه هذا إلى آخر كتاب النكاح ولم يتيسر له إتمامه وكان شبير أحمد العثماني يتمنى إكمال هذا الشرح لكن ظروفه الصحية وأموره السياسية لم تمنحه الفرصة . فطبع الكتاب مع المقدمة في ثلاث مجلدات من مطبعة مدينة بجنور. وقد قام بإكماله الشيخ القاضي محمد تقى العثماني و سمّاه بتكملة فتح الملهم...:

تفسير العثماني للقرآن الكريم: سيأتي ذكرها بالتفصيل.

#### مقالاته العلمية:

۱ - الحجاب الشرعى: يقع هذا المقال في اثنتي عشر صفحة وطبعت ضمن مجموعة المقالات لشبير أحمد العثماني. فوضح مسألة الحجاب الشرعي في ضوء القرآن والحديث وإجماع الصحابة مع الاستدلال العقلي لكي يؤثر في أذهان الناس.

٢ - السعقل والنقل: كتب العلامة العثماني هذا المقال في علم الكلام لأن الأوروبيين كانوا يقولون أن العلوم الجديده تزلزل أصول كل المذاهب ولا يستطيع أى مذهب الوقوف أمامها ، فرد شبير أحمد العثماني في هذا المقال على فلسفة أوروبا وأفكارها ، فبدأ بالإجابة على الأسئلة التي وجهت للإسلام بسبب اختلاف في العقل والنقل فوضح أن الإسلام وتعليماته ليست مخالفة للعقل لأن الإسلام دين الفطرة والفطرة هي العقل ، وأتى بأمثلة متفرقة.

٣ - صدائے ایسمان (صوت الإیسمان): كتب هذا المقال في جمادي الثاني عام ١٣٥٠هـ و يحتوي على ٨ صفحات وطبع في مدينة برقي بريس بجنور بإشراف محمد محيد حسن في عام ١٣٥٤ه. ووضح العلامة العثماني في هذا المقال عظم قدر سيد الخلق نبينا عليه و خاتم الأنبياء وعظمة رسالته مع الدلائل العقلية و النقلية في رد عقائد القاديانيين.

٤ - الــــشــهــاب: كتب في ١٠ جمادى الثاني عام ١٣٤٣هـ، يحتوى على ٦٢ صفحة صدر من دار الإشاعة بكراتشي في مايوعام ١٩٧٤م، وقد كتب فيه عن ارتداد القاديانيين بعد واقعة

العلامة شبير أحمد العثماني كمفسر

قتل نعمت الله القادياني في كابل.

٥ - السمعراج في السقرآن الكريم: الذي صدر من "ادارة اسلاميات" بلاهورمع "إعجاز القرآن" في ديسمبر عام ١٩٧٥م ردّ العلامة العثماني في هذا المقال على اعتراض المعارضين بالأدلة العقلية والنقلية ، فاختار طريق الاختصا ، ووضح الفرق بين الإسراء والمعراج وذكر عقيدة جمهور العلماء في المعراج وحكمة سفره إلى بيت المقدس .

٦ - السروح في القرآن: ألفه في شعبان سنة ١٣٥٠هـ وطبع مرتين من مطبعة برقية فألقى فيه النصوء عملى حقيقة الروح مستعيناً بالآيات القرآنية كقوله: ﴿يَسُأَلُونَكَ عَنِ الرَّوُح \_\_\_﴾
 [الإسراء:٧٠/١٧]. ﴿قُلُ سُبُخنَ رَبِيُ هَلُ كُنتُ إِلَّا بَشَراً رَّسُولًا﴾ [الإسراء: ٧٠/١٧].

٧ - مسالة تقدير (مسالة القدر): ألفه لبيان مسألة القدر في شرحه لصحيح البخارى ثم طبع في صورة كتاب من إدارة إسلاميات بلاهور في مارس ١٩٧٨م بإشراف أخيه فضل الحق ويحتوى على ٥٣ صفحة وكان الشيخ محمد أنور شاه قد طلب من شيبر أحمد أن يكتب في مسألة القدر هذه لكي يوضح للأمة الإسلامية حقيقة القدر لتشفى قلوب المسلمين ويرد على الملحدين والمفكرين شبهاتهم في القدر من جميع النواحي التي تخص القدر.

٧ - رسائل ثلاثة (ثلاث رسائل)

#### مجموعة رسائل ثلثة:

صدر هذا الكتاب من ادارة اسلاميات اناركلي لاهور الذي يحتوى على ثلاث رسائل "هدية سنن" و "تحقيق خطبة الجمعة" و"سجود الشمس" في ١١٢ صفحة. وهذه الرسائل طويلة وجامعة من ناحية المواد.

#### خطب العلامة العثماني وكلماته:

الخطابة صفة من صفات شبير أحمد العثماني العديدة التي اتصف بها ، ودليل على قوة بيانه كما أنها وسيلة قوية لعرض المعلومات الأدبية والدينية والعلمية والتاريخية لذلك فان خطبه وكماته أهم منابع العلم والأدب والسياسة والفلسفة ، وقد جمع الأستاذ أنوار الحسن جميع خطبه

و كلماته في كتابٍ باسم "خطبات عثماني" (خطب العثماني) كما أضاف إليه معلومات عن سياسته و يتضمن ٢١٦ صفحة طبع في المطبعة التعليمية بلاهور.

#### رسائل شبير أحمد العثماني:

رسائل الشيخ العثماني رتبت وجمعت ودونت بإشراف أنوار الحسن الشيركوتي باسم "أنوار عثماني" صدرت من المكتبة الإسلامية مولوى مسافر خانه كراتشي وعدد صفحاتها ٢٨٦ صفحة وتاريخ الطبع غير مكتوب.

وقسم الكتاب إلى ثلاثة أقسام ، في القسم الأول جمعت رسائله العلمية والذاتية وفي القسم الثاني رسائله السياسية ، وفي القسم الثالث رسائله التي كتبت بعد استقلال باكستان.

#### مقالاته المطبوعة في الجرائد والمجلات:

كان الشيخ يكتب المقالات في الجرائد والمجلات كمجلة "القاسم" "والمحمود" وجريدة "امروز" و "عصر جديد كلكتا"، و "زميندار" وغيرها، ومن هذه المقالات مايلي:

۱ – لـماذا التكرار في القرآن ۲ – الصوم ۳ – الدار الآخرة ٤ – شرح واقعه ديوبند ٥ – معارف القرآن ٦ – لطائف الحديث ٧ – دار الحديث ٨ – حاشية شيخ الإسلام ٩ – الفجائع ١٠ – دار العلوم ديوبند اور مسلمانوں كي ديني تعليم (دار العلوم ديوبند و تعليم المسلمين الديني) ١١ – ماهـنـامـه القاسم كي تيسري سالگره (عيد ميلاد مجلة القاسم الثالثة) ١٢ – سينمابيني (مشاهدة الأفلام في دار سينما) ١٣ – التقريظات.

#### تفسير العثماني للقرآن الكريم:

كان قد بدأ شيخ الهند محمود الحسن تفسير القرآن الكريم باللغة الأردية لكنه توفى بعد أن وصل التفسير إلى نهاية سورة آل عمران . (٥٦) وفى رواية أخرى إلى سورة النساء . (٥٧) فكتب شيخ الهند لهذا التفسير أن يتم على يدى العلامة العثماني (٥٨) وفى هذا الصدد قال السيد محمد أزهر شاه: "لقد كان شبير أحمد العثماني من المحظوظين عند ما كلف بإكمال تفسير الشيخ محمد الحسن" . (٥٩)

وذاع صيت التفسير وتجاوز حدود باكستان والهند حتى بلغ مسامع حكومة أفغانستان التي أقبلت على طباعته ولكن باللغه الفارسية ، وقد صدر ذلك الترجمة في ثلاث مجلدات ، كل مجلد يحتوى على تفسير ثلث القرآن (عشرة أجزاء) وطبعته حكومة أفغانستان في "مطبعة عمومية" في كابل.

وفضلاعن هذه الطبعات التي صدرت لهذا التفسير فقد نشرت عديدا من المجلات والصحف اليومية هذا التفسير ومن تلك الصحف والمجلات مجلة "نحدام الدين" الأسبوعية ، ومجلة "ضياء العلوم" ومجلة "دار الفرقان" ومجلة "القاسم" وكذلك صحيفة "امروز" اليومية وغيرها.

#### مصادر ومراجع التفسير العثماني

قد استقى الشيخ شبير أحمد العثماني تفسيره من مراجع كثيرة في التفسير وأهمها كتب الصحاح الستة والتفاسير المهمة مثل التفسير الكبيرللإمام فخر الدين الرازى (م٢٠٦ و تفسير الكشاف للإمام الزمخشرى(م٣٨٨هـ) وتفسير ابن كثير للإمام الحافظ ابن كثير(م٤٧٧هـ) وغيرها من التفاسير المتداولة بين الناس و مؤلفات الأئمة المعروفين غير كتب التفسير و الحديث.

أما بالنسبة للفقه فإنه يرجع رأى الإمام أبي حنيفه فمثلا في رسائله الثلاثة يذكر أن تلاوة سورة الأعلى والغاشية في الجمعة مسنون ثابت ولكن خالفته الحنفية بدليل عدم تحديد السور، فنلاحظ خلال محرراته أنه يدعو إلى اتباع مذهب الحنفية ويؤيد الأحناف ويظهر هذا من تفسيره وشرحه للصحيحين، وقد استدل بالأدلة العقلية والنقلية من الكتب المعتمدة لأبرز الأدباء والعلماء مثلا في مسألة تحقيق خطبة الجمعة اعتمد على كتاب المبسوط للإمام السرخسي، وفتح القدير لابن همام، ورد المختار لابن عابدين، وشرح إحياء العلوم للسيد مرتضى الزبيدي، ومصفى شرح الموطأ لشاه ولي الله الدهلوي وغيرهم.

# منهج شبير أحمد العثماني في التفسير:

١ - قد تـجـلى من خلال هذا التفسير التزامه بمذهب أهل السنة والجماعة فكان لا يستدل

من الأقوال إلا بالتي تؤيد عقيدة أهل السنة والجماعة ، مثال ذلك قوله في تفسير الآية ﴿فاغسلوا وجوهكم وأيديكم الى المرافق وامسحوابر، وسكم وأرجلكم الى الكعبين ﴾ [المائده: ٥/٦] "مثلما يوجد حكم بغسل الوجه واليدين فينبغي كذلك غسل الرجلين إلى الكعبين و لا يكفى مسحها كالرأس وقد أجمع على ذلك أهل السنة والجماعة وثبت ذلك بأحاديث كثيرة أن غسلها فرض إلا إذا تعذر . (٢٠)

٢ - لقد ردَّ العلامة العثماني على العقائد الباطلة والإسرائيليات في تفسيره مثلًا عقيدة النصرانية عن عيسى عليه السلام أنه صلب \_ فيقول العلامة: "إن عقيدة الجمهور أنه عند ما دبر اليهود لصلب النبى عيسى عليه السلام ، رفعه الله إلى السماء ، وعندما يعم الجهل الكون قرب الآخرة يرسله الله مرة ثانية إلى الدنيا للناس كنائب عن رسول الله على ، والمسيح عليه السلام عندما يخرج يقتل الدجال ويكسر الصليب ويصلح عقائد المسيحية البالطلة ويهدى الناس إلى الإسلام وعند ذلك تنتهى جميع المذاهب ويبقى دين الله الواحد". (٦١)

٣ - كان شبير أحمد العثماني يفسر القرآن الكريم بآيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة ، كما يستدل بالعقل والنقل في تحقيق المسائل كمسألة الروح ومعراج النبي على ويأجوج وما جوج وغيرها، مثال ذلك قوله عن تفسيرالآية: (شلة من الأولين والآخرين الواقعة: ١٥/٥١ - ١٤]. يوجد كثرة من المقربين والصالحين في الفترة الأولى لكل أمة بسبب قرب عهدهم بنبيهم ومعاشرتهم له لكن تقل فئة الصالحين والمقربين في الفترة الأخيرة كما قال قرب عهدهم بنبيهم ومعاشرتهم له لكن تقل فئة الصالحين والمقربين أله الفترة الأخيرة كما قال قرب عهدهم بنبيهم ومعاشرتهم له لكن تقل فئة الصالحين والمقربين أله الذي يلونهم " . (٦٢)

٤ - كان يسلك العلامة العثماني مسلك الاعتدال في تفسيره ولا يغلو فيه فمثلًا يقول في تفسير الآية : (القصص : ٢٨ / ٥٦). يكفى تفسير الآية : (الفك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء (القصص : ٢٨ / ٥٦). يكفى في هذه المسألة أنها موجودة في الأحاديث الصحيحة وما تكلم عنه الشيخ شاه ولى الله الدهلوى والأفضل أن يغلق البحث في هذه المسألة غير المهمة . (٦٣)

٥ - لا يذهب الشيخ العثماني إلى الرأى بل يفسر ويذكر النقاط التي يثبت في القرآن الكريم
 والحديث الشريف والإجماع والقياس مثلًا يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿واعتصموا بحبل الله

جميعا ولا تفرقوا (آل عمران : ١٠٣/٣) اعتصموا بحبل الله جميعا لأن هذا الحبل لم يقطع بل يترك وليسس مفهوم تمسك القرآن بشرح آرائه لنفسه بل تفسير القرآن الذي لا يتعارض مع الأحاديث الصحيحة الإجماع الصالح . (٦٤)

٦ - يعنى الشيخ العثماني بالبحث اللغوي والنحوي فمثلا يقول عن بحث (النصارى): إن نصارى مأخوذة من نصر ومعناه الاستعانة أوهى منسوبة إلى "ناصرة" وهى قرية فى بلاد الشام (سوريا) . (٦٥)

ويقول عن تفسير قوله تعالى: ﴿وذكر اسم ربه فصلى ﴾ [الأعلى: ١٥/٨٧]\_ إن الفاء معطوفة على ذكر اسم ربه التي تدل على مغايرة المعطوف عليه فمعنى هذا أن تكبيرة الإحرام شرط للصلاة وليس ركن. (٦٦)

٧ - لم يغفل العثماني في تفسيره عن ذكر أسرار وفوائد الآيات التي تؤثر على الإنسان ومثال ذلك ماذكره في تفسير قوله تعالى: ﴿حسبي الله لا اله الا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم ﴾[التوبة:٩/٩] "إن من يقرأها سبع مرات في الصباح والمساء يتقى من الهموم والأحزان ويكفيه الله من شر المصائب والأحزان".

٨ - ذكر العلامة العثماني في تفسيره أبحات جديدة في العلوم مثل رعد وبرق في تفسير الآية: ﴿ويسبح الرعد بحمده ... وهو شديد المحال ﴾ [الرعد : ١٣/ ١٣]. (٦٧) ومثل الزلزلة ووقوفها في تفسير الآية ﴿وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم ﴾ [النحل : ١٥/١٦]. (٦٨) فقال كما أقر المحققون الأوروبيون أن وجود الحبال مانع من كثرة الزلازل كما في قوله تعالى : ﴿والحبال أو تادا ﴾ [النبأ : ٧/٧٨].

٩ - ذكر العلامة أبحات تاريخية و جغرافية خلال تفسيره فمثلًا ذكر تاريخ الروم و المناطق الأخرى في تفسير قوله تعالى : ﴿ آلم غلبت الروم . . . . . في بضع سنين ﴾ [الروم : ٣٠ / ١ - ٤].

١٠ - لم يهمل العلامة العثماني ذكر الكتب السماوية كمرجع للاستدلال خلال تفسيره مشلا ذكر العبارة من التوارة في تفسير قوله تعالى: ﴿ فمن تولى بعد ذلك فألئك هم الفاسقون ﴾ [آل عمران: ٣ / ٨٢] \_ "فقال العلامة: "من يتولى بعد عهده من الله تعالى فهو الظالم والفاسق"، فذكر

فى انتجيل أعمال رسل ، باب ٣ ، والآية ٢١ ، ضرورى أن يبقى السماء على أصل صورها حتى يتم كل الأشياء على حالتها الأصلية التي ذكر الله سبحانه وتعالى على لسان جميع أنبيائه ، لأن موسى عليه السلام قال لآبائه وأجداده إن الله سبحانه وتعالى الذي ربكم يرسل نبيا كمثلى من إخوانكم فاسمعوا ما يقول". (٦٩)

#### آراء العلماء في تفسير العثماني:

لقد تناول العماء تفسير شبير أحمد العثماني بالدراسة وكانت لهم فيه آراء أورد هنا بعضها: قال المفتى كفايت الله: -

"إن شبير أحمد العثماني حوّل معارف القرآن إلى اللغة الأردية بأسلوب فصيح وبليغ وسهل وبسيط". (٧٠)

قال الشيخ محمد على اللاهوري: -

"هوامش شبير أحمد العثماني في القرآن الكريم تعتبر تفسيراً يغني عن الكثير من التفاسير الكبيرة والضخمة ، جزاه الله خير الجزاء لما قدمه للبشرية من علوم ومعارف في القرآن". (٧١) كما ذكر الشيخ عبدالماجد الدريا آبادي : -

"أن هوامش شبير أحمد العثماني بليغة وحكيمة فهو يؤيد المسلك الحنفي ويطابق لضرورة المعصر الحديث الذي يقطع الشبهات من أصولها ويرد على المناهضين للإسلام والفرق الباطلة في المعام والغريق فلا يذكر أسماء الفريق وأسلوبه في الكتابة سهلة جذابة أدبية وغير جافة". (٧٢)

ذكر السيد سليمان الندوى والشيخ محمد طيب: -

"ان هـذا التفسير منهل ديني ومنبع علمي من عالم فقيه ، وهو مصدر جيد لجميع الناس ينهلون منه ما أرادوا و جميع العلماء يعتبرون هذا التفسير جامعا ومختصراً ومفيداً مهِمّاً لهذا العصر . (٧٣)

قال الشيخ العثماني بنفسه عن هذا التفسير: -

"ألفت هذا التفسير لأننى أن أكتب معانى القرآن الكريم في حدود الأحاديث الشريفة وأقوال السلف الصالح بأسلوب سهل بسيط موجز وجذاب ومعقول بحيث يمكن أن يصل إلى قلوب وبصائر الناس" . (٧٤)

وإذا قارننا تفسير العثماني بالتفاسير وهوامش القرآن الأخرى التي ألفت في الهند وباكستان باللغة الأردية نالاحظ أن هوامش القرآن مختصرة جداً لا توضح الأفكار كلها. أما تفاسير القرآن ففيها تفاصيل وبحوث تحتاج إلى وقت للقراءة ، لكن شبير أحمد العثماني سلك طريقا وسطاً واختصر حين يحسن الاختصار وأطال في المكان الذي يحتاج إلى تطويل وتفصيل وكتب بأسلوب سهل وموجز وجامع واهتم بالاستدلال العلقي والنقلي الذي يقبله جميع الناس عامة ، بأصلوب سهل القارئ عن تفاسير كثيرة وضخمة وهو كاف لمعرفة موضوعات القرآن كما احتوى على نظرات جديدة ، وفيه بحوث لغوية و نحوية رائعة مع الاستشهاد بالأشعار والأمثلة السائرة .

وقد شهد للعلامة شبير أحمد الكثير من العلماء والأدباء في كافة الكتب لعلو شأنه في علم التفسير ، ووصفوه بأنه "مفسر ذو قدرة". (٧٥) وأنه عالم كبير ومفسر عظيم في ذلك الوقت (٧٦) و "أنه لامثيل له في علم التفسير" (٧٧) ولقبوه بشيخ المفسرين (٧٨) و جميع الآراء لهؤلاء العلماء تكفي لإثبات مكانته الكبيرة وأنه في مقدمة المفسرين في شبه القارة.

#### التفسير العثماني ومكانته في العالم:

قد حظى هذا التفسير العثماني بمكانة بارزة في العالم ؛ لما قام بنشره سنة ٩ . ٤ ١ هـ مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة بأحسن صورة وأجمل طباعة من ضمن نشر المصحف الشريف و ترجمته في اللغات المختلفة ؛ وذلك للتوزيع في بلاد المسلمين و الأقليات المسلمة مجانا .

فطبع هذا التفسير بعنوان: "القرآن الكريم وترجمة معانيه وتفسيره إلى اللغة الأردية" بأحسن صورة وأجمل طباعة على ورقة ثمينة قوية . ويؤكد ذلك ماورد في مقدمة التفسير: "فإنه يسر مجمع الملك فهد لطباعة المصحف أن يقدم هذا المصحف الشريف و ترجمة تفسير معانيه هدية من خادم الحرمين الشريفين و ناشر كتاب الله المجيد الملك فهد بن عبدالعزيز آل سعود - حفظه الله - إلى المسلمين الناطقين باللغة الأردية\_\_\_ رجاء أن يستلهموا منه نور الهدى والصلاح الذي يقوى إيمانهم و يثبت إسلامهم و يصلح أحوالهم في الدنيا والآخرة".

كما قامت بطبع هذا التفسير بعنوان:"القرآن الكريم المترجم المتحشى" دار التصنيف كراتشى سنة ١٩٧٥م وكذلك طبعته دار الإشاعت كراتشى بأسلوبٍ جديدٍ فريد، يتميز عن أسلوبه السابق.

# أسلوبه:

ويظهر مما درسناه أن أسلوبه واضح ، فألفاظه سهلة وبسيطة وموجزة ومفيدة فكلامه جامع ومفيد ويظهر مما درسناه أن أسلوب الخطابة في كلامه ويوجد بلاغة وفصاحة في كتاباته وحمل مترابطة وأسلوبه عذب وحذاب ويوضح آراءه بالاستدلال العقلي والنقلي والبراهين الواضحة، كما بيّن موقفه من آراء الأدباء والعلماء الذين يسلكون نفس مسلكه في العقيدة والكلام وهو متأثر بشيوخ دار العلوم ديوبند ويذكر أفكارهم كالشيخ محمد قاسم النانوتوي والشيخ محمود الحسن والشيخ أنور شاه الكشميري وغيرهم.

وخلاصة الكلام ان الشيخ العثماني كان يفكر في موضوع فيكتبه بدون تكلف و لا تعسف، ويعرض المنقول والمعقول ويصف المعلوم والمجهول، ويروى ثم ينقد، ويعرض آراء ثم يوازن ويحلل، في إضافة و نفوذ إلى أعماق الأمور، مع ثاقب ذهن وحدة فكر، واكتمال موهبة، يحيط المحلال والحمال بفكره وأدبه ويغشيها الإبداع والحكمة والصدق، يمزج الفلسفة بالأدب والكلام بالشعر، يكتب بعد الدراسة الطويلة والمعاناة البعيدة والخبرة الواسعة، لا ينطق إلا بما يعتقد، ولا يقول إلا مايروى، وله الكثير من الآراء في مختلف جوانب الحياة، ورددت الأجيال كلامه وآثار بيانه وبلاغته.

#### هوامش البحث ومصادره

اختلف أهل العلم في اسمه الحقيقي . فهناك من يرى أنّ اسمه فضل الله ، وهناك من يرى أنّ اسمه شبير أحمد. (انظر الشيركوتي، انوار الحسن: تجليات عثماني، مطبوعة پرنٽناگ پريس، لاهور، ص ١٤، والعثماني، شبير أحمد: مقدمة فتح الملهم، ص هـ، والعثماني، شبير أحمد، فضل الباري شرح صحيح البخاري مطبوعة ادارة العلوم الشرعية، كراتشي عام ١٩٧٣م ص ٢٦، والأنبالوي: حياة شيخ الإسلام، ص١٠، والصارم، الأزهري، عبدالصمد:حياة شبير أحمد العثماني، مطبوعة يرنئنك يريس، لاهور، ص٥، باكستان، مطبوعة رينا آرت يريس، لاهور، عام ١٩٧٦م، ص ٣٥٥، والمنشى، عبدالرحمن: تعمير باكستان وعلمائه رباني، مطبوعة منظور پریس لاهور عام ۱۹۷۵م، ص ۱۲۵، وحیدر آبادی، عبدالله: علمائه دیوبند اور اردو أدب، مطبوعة برقبي پريس ، دهلي ، ص ١١٠ ،العثماني ،محمد تقي : "حضرت كي شيوخ و اكابر" ، مجلة ماهنامه البلاغ ، بياد فقيه ملت الشيخ المفتى محمد شفيع ، مطبع مشهور آفست پريس كراتشي ، جمادي الثاني إلى شعبان عام ١٣٠٠ هـ، ج ١٣٠ شماره ٢،٧،٦ ص ٣١٢.) ولكن يتضح لنا ان اسمه فضل الله واشتهر باسم شبير أحمد، وذلك: لما كتبه العلامة العثماني بنفسه في غلاف كتابه: "فتح الملهم": "فتح الملهم" للعبد الفقير الخاطئ الجاني فضل الله المدعو بشبير أحمد العثماني عفاالله عنه\_ ( العثماني ، شبير أحمد: فتح الملهم شرح صحيح مسلم ، مطبوعة مدينة يريس بحنور ، عام ١٣٥٢ هـ ، غلاف الكتاب.) (٣) هكذا كتب في نهاية تفسيره للقرآن الكريم / الموسوم ب "تفسير عثماني": "٩ذي الحجة سنة ١٣٥٠هـ (ديو بند)، العبد الفقير فضل الله المدعو بشبير أحمد بن مو لانا فضل الرحمن العثماني". (العثماني، شبير أحمد: القرآن الكريم المترجم والمحشى، ص ٨٠٨.) (٤) أما الورق المطبوع للرسائل والمكاتيب الذي كان يستعمله لمراسلاته مطبوع عليه "فضل الله المشهور بشبير أحمد العثماني". (الشيركوتي، انوار عثمانی ، ص ۸٤ - ۸۸.)

۲ - الأنبالوى، فيض وشفيق صديقى: حياة شيخ الإسلام، مطبوعة ادارة سيرت، الباكستان، لاهور،
 ص ١٠ - ارشدعبدالرشيد: بيس برّے مسلمان، مطبوعه مكتبه رشيديه لاهور، ص ٥٤٥

.الشير كوتى ، انوار الحسن: حطبات عثمانى ، ص ٧ ، العثمانى ، شبير أحمد مقدمة فتح الملهم ١ ، مطبوعة دار التصنيف كراتشى ، عام ١٩٧٣م ، ص هـ ، و ثروت صولت: تاريخ باكستان كے بڑے لوك ، مطبوعة اتحاد ببليكيشنز ، لاهور عام ١٩٧٢م ، ص ٢٠٩ ، والعثمانى ، شبير أحمد: القرآن الكريم المترجم المحشى ، مطبوعة دار التصنيف كراتشى ، عام ١٩٧٥م ، ص ١٩٨٨ الفاروقى ، ضياء الرحمن: ديوبند كى عهد ساز سخصيتيں مجلة ماهنامه الرشيد ديوبند نمبر عام ١٩٧٥م ، ص ٢٠٠٠

- ۳- العثماني ، شبير أحمد: القرآن الكريم المترجم و المحشى ، ص ٨٠٨ .
- ٤ السيد حامد ميان: ديو بند ميل مسلمانو لكي آباد كاري اور فروغ، مجلة ماهنامه الرشيديوبند نمبر، ٧٣.
- ٥ العشماني ، محمد تقى: حضرت كي شيو خوأكابر مجلة ماهنامه البلاغ ، ج ٣ ، شماره ٢ ، ٧ ، ٨ الجمادي الثاني الي شعبان عام ١٣٩٩ هـ ، ص ٣٠٨ .
- المنشى ، عبدالرحمن: سيرت اشرف ، مطبوعة ادارة نشر المعارف چهليك ملتان ، عام ١٩٥٦ ، ص ١٣٥ ، و جامعة البنجاب لاهور ، تاريخ أدبيات (عربى أدب) ج ٢ ، ص ١١٤ ، واحسان دانش: اكابر ديوبند، مجلةماهنامه الرشيد ديوبندنمبر، ص ٣٠ ٥ ، والأنبالوى ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١ ١ ، و العثمانى، شبير أحمد: مقدمة فتح الملهم شرح صحيح مسلم ، ص هـ ، الشير كوتى ، أنوار الحسن: تحليات عثمانى ، ص ٠٤ ٢٢ ، و العثمانى ، شبير أحمد: العقل و النقل ، مطبوعة و فاق بريس لاهور، ص ١٦ ١٦ ، و التهانوى ، اشرف على ، مجله ماهنامه القاسم ، جمادى الأولى عام ١٣٣٠هـ، ص ٣٨ ٣٩ ، و العثمانى ، شبير أحمد: مقدمة فتح الملهم ، ص ٢٦٧ .
  - ٧ الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١٢ .
  - ٨ أرشدعبدالرشيد: بيس بڑے مسلمان ، ص ٢٦ ٥ .
  - ۹ الحاج محمد على خان: حياة شبير أحمد العثماني ، جريدة نوائي وقت ٢٨٠ فبراير عام ١٩٨٠م ،
     ص ١٢ كالم ١ .
- ١٠ الرائسدى، أبو عمار زاهد: شبير أحمد العثماني جريدة نوائے وقت ، ١٣ فبراير ١٩٨٠م، ص٣،
   كالم ٥.
  - ۱۱ جامعة البنجاب، لاهور، تاريخ ادبيات، (عربي ادب ج ۲، ص ٤١٠.
- ۱۲ القارى، فيوض الرحمٰن: مشاهير علمائه ديوبند، مطبوعه مكتبة عزيزيه لاهور، عام ١٩٧٦م ج١

ص ۲۱۰.

۱۳ - الشيركوتي ، خطبات عثماني ، ص ۷ .

كان للشيخ فضل الرحمن العثماني ثلاث زوجات ، وله من زوجاته الثلاث اثنا عشر ولدا ،
 ثلاث بنات وتسعة بنون ، وجميع أو لاده اشتغلوا في حقل التدريس إلا (فضل الحق) . وقد ظهر منهم من لمع في سماء العلم وشع نوره وانتشر في الأفق.

وكان له من زوجته الأولى ولد يسمى عبدالرحمن ، ومن زوجته الثانية ثلاثة أو لاد عزيز الرحمن وحبيب الرحمن و خليل الرحمن وأما زوجته الثالثة ، فمنها خمسة أو لاد : شبير أحمد وسعيد أحمد وفضل الحق ، ومحبوب الرحمن ومطلوب الرحمن و ثلاث بنات : صديقة و صغرى و آمنة . (الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١٢).

١٥ - الصارم، عبدالصمد: حياة شبير أحمد العثماني، ص ٧، والأنبالوي، حياة شيخ الإسلام،
 ص ١٢.

١٦ - الشيركوتي، تجليات عثماني، ص ١٤.

۱۷ - القارى ، فيوض الرحمن: مشاهير علمائے ديوبند ، ص ۲۱۰ ، والعثماني ، شبير أحمد: القرآن الكريم المترجم والمحشى ، ص ۸۰۸ .

١٨ - الأنبالوي، حياة شيخ الإسلام، ص ١٢.

١٩ - الشيروكوقي، تجليات عثماني، ص ١٤.

٢٠ - الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١٤ .

٢١ - الشير كوتي ، أنوار الحسن: تجليات عثماني ، ص ٣٨٦ .

٢٢ - المصدر نفسه، ص ١٤.

٢٣ - الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١٣ .

٢٤ - الشيركوتي، أنوار الحسن: تجليات عثماني، ص ١٣٤.

٢٥ - المصدر نفسه، ص ١٢٦.

٢٦ - المصدر نفسه ، ص ١٠٦ .

٧٧ - العشماني، شبير أحمد: مقدمة فتح الملهم، صهر، والصارم، عبدالصمد: حياة شيبر أحمد

- العثماني ،ص ٩.
- ٢٨ الأنبالوي، حياة شيخ الإسلام، ص ١٤.
- ٢٩ العثماني، شبير أحمد: القرآن الكريم المترجم المحشى، ص ٨٠٨.
- ٣٠ الأنبالوي، حياة شيخ الإسلام، ص ١٧، والعثماني، شبير أحمد: مقدمة فتح الملهم، ص هـ.
  - ٣١ الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١٦.
    - ٣٢ المصدر نفسه، ص ٦٥.
  - ٣٣ السيد محمد ميان: علمائے حق ج ١، ص ٢٤٨.
  - ۳٤ ثروت صولت ، تاریخ باکستان کے بڑے لوگ ، ص ۲۰۹
    - ٣٥ الشيركوتي، تجليات عثماني، ص ٢٤.
      - ٣٦ الشيركوتي، أنوار عثماني، ص ٤٤.
- ۳۷ فيض الأنبالوى وشفيق الصديقى: حياة شيخ الإسلام ، ص ٩،٥٨ ٥، وقرآن مجيد مترجم، ومحشى لشبير أحمد عثمانى \_ مطبوعه دار التصنيف كراتشى، سنة ١٩٧٥م، ص ٨٠٨ ، والشير كوتى ، تحليات عثمانى، ص ٥٠ ، والشير كوتى ، خطبات عثمانى ، ص ٩٠.
- ۳۸ فيض الأنبالوى ، حياة شيخ الإسلام ، ص ۹ ه ، والشيركوتي ، أنوار عثماني مكتوبات عثماني ، ص ٣٦٠ ٢٦٧ .
  - ٣٩ فيض الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ٦١.
    - ٤٠ المصدر نفسه ، ص ١٣ ، ١٣ .
  - ٤١ المنشى ، عبدالرحمن : سيرت اشرف ، ص ٢٣٦.
- ۲۶ الجعفرى ، رئيس أحمد: حياة محمد على جناح ، ص ٤٥٨ ، والمنشى ، عبدالرحمن: تعمير باكستان ، ص ١٣٧ .
  - ٤٣ الشيركوتي ، خطبات عثماني ، ص ٣٢.
- ٤٤ المنشى ، عبدالرحمن : معمار باكستان ، ص ٣٦٤ ، والشير كوتى ، أنوار الحسن : خطبات عثمانى ، مر ٣٢
  - ٥٤ ماهنامه برهان ، يناير ، ١٩٥٠ م .
  - ٤٦ الأنبالوى ، حياة شيخ الإسلام ، ص ٢٢.

- العلامة شبير أحمد العثماني كمفسر
- ٧٤ ماهنامه المعارف ابريل سنة ١٩٥٠ ، ص ٣٠٨.
- ٤٨ المنشى ، عبدالرحمن: تعمير باكستان ، علمائے ربانى ، ص ١٢٣.
  - ٤٩ الشيركوتي، أنوار عثماني، ص ٤٧.
    - ٥٠ المصدر نفسه، ص ٤٨.
- ٥١ ماهنامه البلاغ اشاعت خصوصي بياد ، مفتى محمد شفيع ، ص ١٣١٤.
  - ٥٢ ربّما يصل هذا العددمع المقالات والخطب التي صدرت له .
    - ٥٣ العثماني ، شبير أحمد: مقدمة فتح الملهم ، ص ز ، .
- ۵۶ محمد طیب ، تاریخ دار العلوم دیوبند ، ص ۹۹ ، والرضوی ، محبوب: تاریخ دیوبند ، ص
   ۱۷۸ .
  - ٥٥ المنثى ، عبدالرحمٰن : معماران باكستان ، ص ٣٧٣.
  - ٥٦ جامعة البنجاب، تاريخ أدبيات مسلمانان باكستان وهند، (عربي أدب)، ج٢، ص ٤١٠.
    - ٥٧ الشير كوتي ، تجليات عثماني ، ص ٧٧ .
    - ٥٨ الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ١٩ .
    - ٥٩ محمد أزهر شاه: حياة أنور ، ص ٣٤٧ .
    - ٦٠ العثماني، شبير أحمد: قرآن مجيد مترجم ومحشى، ص ١٣٩ ف ٢.
      - ٦١ المصدر نفسه، ص ٣٤٧، ف ٦.
      - ٦٢ المصدر نفسه، ص ٦٩٣، ف ٩.
      - ٦٣ المصدر نفسه ، ص ٥٠٧ ٥٠٨ ،ف ٩ .
        - ٦٤ المصدر نفسه، ص ٨١ ف ٦.
        - ٦٥ المصدر نفسه، ص ٧٧٢ ف ٩.
        - ٦٦ المصدر نفسه ، ص ١٤١ ف ٥ .
        - ٦٧ تفسير عثماني ، ص ٣٢٤ ف ١ .
          - ٦٨ المصدر نفسه ، ص ٣٤٨ .
    - ٦٩ العثماني ، شبير أحمد: قرآن مجيد مترجم ومحشى ، ص ٧٨ ، ف٥.
      - ٧٠ ١ رشد ، عبدالرشيد: بيس براي مسلمان ، ص ٥٥٠ .

- ٧١ العثماني ، شبير أحمد: قرآن مجيد مترجم ومحشى ، ص ٥ ، ومطبوعة شيخ غلام على ايند سنز \_
  - ٧٢ الأنبالوي ، حياة شيخ الإسلام ، ص ٦٨ .
- ۷۳ الندوى ، السيد سليمان : حياة شبير أحمد العثماني ، مجلة : ماهنامه المعارف، ص ٣٠٦ شماره ابريل عام ١٩٥٠ م .
  - ٧٤ العثماني ، شبير أحمد: قرآن مجيد مترجم ومحشى ، تقريظ ، مطبوعة مطبع دوستي ايران.
- ۷۵ الشير كوتى ، خطبات عثمانى ، ص ٣ ، والشيخ الحيدر آبادى : علمائے ديوبند اور اردو ادب ، ص
- ۷٦ الشير كوتى ، أنوار عثمانى ، ص ٣ و ، الراشدى ، أبوعمار زاهد : وروزنامه نوائے وقت ١٣ فبراير يوم الأربعاء ، ص ٣ .
- ۷۷ الصدیقی ، حکیم انیس ، ماهنامه الرشید دیو بند نمبر ، ص ۵۷۱ ، و تاریخ ادبیات (عربی أدب) ج ۲ ، ص ۶۱ .
- ١٧٠ الأنبالوى ، فيض و شفيق الصديقى : حياة شيخ الإسلام ، ص ١٨ ، والصارم ، عبدالصمد : حياة شبير أحمد العثمانى ، ص ١١ ١٢ ، أرشد، عبدالرشيد : بيس بڑے مسلمان ، ص ٤٧ ، فليراجع لمزيد تفصيل: زيتون بيكم شمس الدين: العلامة شبيرأحمد العثمانى وآثاره العلمية ، مجلة الدراسات الإسلامية مجمع البحوث الاسلامية باسلام آباد\_العدد : ٣، المجلد: ٢٦ ، يوليو سبتمبر ١٩٩١م.

# بِسُمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحِيُم مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاً حاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيُنَ وَالُفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

الآنسة عذرا پروين أ.د.محمد حسنين النقوي

#### Abstract:

The denotations and connotations of the rights of Allah and Men have been given in the light of Holy Quran. The standard Arabic dictionaries: kitab-ul-Ain, Jamharat-ul-Lughat and Lisan-ul-Arab have been consulted in this regard, whereas the opinions and verdicts of the eminent interpreters of the Muslim school of thought: Shahabuddin Al-aloosy, Abdullah Bin Umar Al-baizavi, Fakharuddin Al-razi, Muhammad Bin jareer Al-tabbri, the Muslim Jurists: Ibn-e-Abdeen, Ibne-e-Nujaim, Ibn-e-Moudood Al-moosli, Al-Shatbee and the experts of the discipline of jurisprudence: Fakhar-ul-Islam Al-bazdadvi, Allauddin Al-bukhari, Shahabuddin Al-Karafi have been derived upon.

#### تمهيد:

الإنسانُ ذلكَ الكائِنُ الاجتِماعِيُّ الذي خَلقَه اللَّهُ تعالىٰ في أَحسن تَقُويمٍ، وعَلَّمَه البيانَ ووَهَبَه العقلَ المنيرَ الذي لم يَهِبه لِغَيره من الكائناتِ الحيَّةِ، يستطيع عن طريق هذا العقلِ أن يُميِّزَ بين مَا هُونافعٌ فيفَضِّله وما هو ضارٌ فيجتنبه، وفضَّلهُ عَلَى جَميع مَن خَلَقَ تفضيلاً قال تعالى: (وَلَقَدُ كَرَّمُنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلُنَاهُمُ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا قُمُ مِنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمُ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا قَضِيلاً) (١)

وقد استخلفَ اللهُ تعالَى الانسانَ في الارض فهو أكبرُ دليلٍ على تكريم الانسان وآية ذلك أنَّ الله تعالى عليمٌ خبيرٌ بطَاقاتِه وَقُدراته العقليّةِ والنفسيّةِ والعِلميّةِ التي وَهَبَه إيّاهَا وما سَخَّرَ لِقُدراتِه مِن

محاضرة في قسم اللغة العربية، بجامعة بهاء الدين زكريا بملتان

طاقاتٍ وَمَا أَنُزَلَ مِن هداية رُسُلِه فَجعلَ مِنهم الأنبياء وأرسَلَ فِيهم الرسُلَ وجعَلَ مِنهم الصِّدِيقينَ والشهداء والصَّالحِيُنَ والعبَّادَ والعُلمَآء وقد دَعَت جميعُ الدياناتِ السماوية الى المحبَّة والعَدلِ والسمساولة واحترام حقوق الإنسَانِ، وأَمَرَت بالمعروفِ ونَهَت عن المنكر، فبلَّغَت تلكَ الرسَالاتِ عن طريق الأنبياء والرسلِ الَّذين قاسُوا مختلفَ صنوف الاضطِهاد في تبليغ تلك الرسَالاتِ. وإذا كان اليهود قد مسخوا الديانة اليهوديّة عن طريق تحريفِ التوراة ووضع التَّلمُودِ الذي دلَّ علَى افترائِهم وكذيهِم، وإذا كانت الديانة المسيحيّة بتعاليمِها المثاليّه قد انحرفت بسببِ مسايرة الكنيسةِ للنظم السياسيّة والاجتماعيّة التي تحكم المحتمعات ومُمَارسَة حياتِها خارجَ الكنيسة، فقد ابتَعدَت عن تلكَ القِرنِ عن تلكَ القِرنِ المبادِيءَ المثالِيّة القدِيْمَة التي جاءَت بها الشريعة الاسلاميّة منذ القرن السابع حتَّى الآنَ بَقِيَت ثابتةً لم تتغيَّر. وهذا مايُمِيّز الشريعة الاسلاميّة عن الشرائع السمَاوِيَّةِ الأخرى.

الـمُسَاواةُ والعَدلُ وحرية الفِكر وحرية الاعتقاد وحرية الرأى وحرية العمَلِ والكسبِ وحَقَّ حماية الحياةِ وحق السياسة وحق السِلكيّةِ وحق الشوراى وحَقّ المشاركةِ، وحق حريّة التعلّم والتعليم وحرية التنقل والاقامة وغير ذلك.

والمقصودُ بحقوق الانسان هِيَ الحقوق الواجبة له، وتلك المفترض أن تكون له كانسان وتلزم له في حياته لزوماً معتاداً ليعيش في مُجتمعٍ حُرٍّ مستقلٍ بعيداً عن الاستبدادِ والظلمِ والتدخل في شؤون الفرد، ولخاصَّةِ، إلَّا فيما كان ورَاء ذلك مصلحة عامّة لِلمجتمع أَو خاصّةً بذاتِ الفرد، ومهمايكن، فانَّ الحقوق تتنوّع حسبَ متطلباتِ الحياةِ وتطوُّرِها، وفي كلِّ يومٍ يُقَرُّ للانسان بحقوقٍ جديدةٍ، وهي حقوق الانسان في ضوءِ القرآن الكريم.

# مَعُنَى الْحَقِّ لُغَةً:

"ٱلْحَقُّ نقيضُ الباطلِ. حَقَّ الشيىءُ يَجُقَّ أي وَجَبَ وُجُوباً وتقول: يحق عليك أَنْ تفعل كذا وأنت حقيق على أَنْ تفعل عدا وحَقَّق، وأنت حقيق على أَنْ تفعل عدا ما كان يَحُقُّك أَنْ تفعل كذاأي ما حَقَّ لك". (٢)

#### مَعنَى الحَقِّ لَغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيْفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيْنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

"ٱلْحَقُّ ضِدُّ الْبَاطِلِ.... وحَقَّ الأمرُيَحِقُ \_\_\_وقال قومٌ يَحُقُّ حَقَّاً: اذا وَضَحَ فَلَمُ يَكُنُ فِيهِ شكَ". (٣)

"الحَقُّ خِلَافُ البَاطِلِ. والحَقُّ: واحِد الحُقُّوقِ. يقال: هذه حَقَّتِيُ، أي حَقِّيُ.... ويقال أيضاً: حَقَّ عُتُ الرَّجُلَ، وأَحْقَقُتُه أيضاً؛ اذا تَحَقَّقُتَه وصرتَ منه على يقينٍ.... وحَقَّ الشييءُ يَحِقُّ بالكسُر، أي وَجَبَ. وأَحْقَقُتُه الشَّييءَ، أي أَوْ جَبُتُه. وَاسْتَحْقَقُتُه، أي اسْتَوُجَبُتُه". (٤)

"فَالُحَقُّ: نَقِيُضُ البَاطلِ....ويقال: حَقَّ الشَّيُىءُ وَجَبَ....قال بعض أهل العلم في قوله تعالى في قوله تعالى في قطّة موسلى عليه السلام: (حَقِيُقٌ عَلَيَّ) (٥) قال: وَاجِبٌ عَلَيَ.... ويقال: حَقَقُتُ الأَمُرَ وَأَحْقَقُتُهُ، أَى كَنتُ على يقين منه. " (٦)

"الحَقُّ نقيضُ الباطلِ وجَمعُه حُقُونٌ، صاحب العين. حَقٌّ واحبٌ. وَجَبَ يَجِبُ وُجُوباً وأُجُوباً وأوجَبتُه واستَوُجَبتُه أَنَا مِنه. وقال: حَقَّ الشَّييءُ يَحِقُّ وَجَبَ وَحَلَّ يَحِلُّ محلاً وأحلَّه الله عليه. أَوُجَب (٧)

حَقٌّ: أَصُلُ الْحَقِّ المطابقة والموافقة كمطابقة رِجُلِ البابِ في حقِّه لدورانه عَلَى اسْتِقَامَةٍ". (٨)

قَالَ أَبُوزَيدٍ: حَقَّ اللَّهُ الأُمُرَحَقّاً: أَتْبَتَه وأَو جَبَه....وحَقَقُتُ الأَمْرَ وَ أَحْقَقُتُه: كنتُ على يقينِ مِنه"(٩)

الُحَقُّ: نَقِيضُ البَاطِل، وَجَمُعُه حُقُوقٌ وحِقَاقٌ .... وقوله تعالى: وَلاَ تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِل. (١٠) قال أبو إسحٰق: اَلْحَقُّ أَمُرُ النَّبِي عَلَيْهِ وَحَقَّ الأَمُرُ يَحِقُّ وِيَحُقُّ حَقَّا وَحُقُوقاً: صَارَحَقاً وَقَبَّ وَجَقَّ الْأَمُو يَحِقُّ وَيَحُقُّ حَقَّ الْأَمُر يَحِقُّ وَيَحُقُّ حَقَّ الْأَمُر يَحُقُّ اللَّمُ وَحَقَّ الْأَمُر يَحُقُّ اللَّمُ وَحَقَّ اللَّمُ وَحَقَّ اللَّمُ وَحَقَّ الْأَمُر يَحُقُّ اللَّمُ وَحَقَّ اللَّمُ وَعَلَى الْحَقِّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحِقَّةُ وَالْحِقَةُ وَالْمُونِ وَعَلَى الْمُعَلِقُ وَالْمُولِيقُ الْمُعْلِقُ وَالْمُولِيقُ الْمُعْلِقُ وَاللّهُ إِذَى وَلَاحُولُ الْمَالِعِقُ وَاللّهُ الْمُعْلِقُ وَاللّهِ إِذَى وَلَاحُولُ الْمَالِعِقَ لَا لِللّهُ الْمُعْلِقُ وَاللّهُ الْمُعْلِقُ وَاللّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ وَلَالَةً اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُؤُلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُقُ الْمُؤْلُقُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُولُولُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ وَاللّهُ الْمُؤْل

ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَالُحَقُّ (١٤) ذلك اشارة الى الذى ذكرمن سعة العلم وشمولِ القُدرة وعجائب الصُّنع واختصاص البارئ بها بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ بسبب أنه الثابت في ذاته الواجب من جميع جِهاته أوالثابت الهيته". (١٥)

قَد وردت كلمة"الحَقِّ في أمثالِ العرب بمعنى"الصِّدُقِ"على النحوالآتي:"قدقيلَ ذلك إنُ حَقًا وإنْ كَذِبًا" قاله النعمان للربيع بن زياد حين قال فيه لبيدُ: "إنَّ إِسُتَه مِنُ بَرَصٍ مُلَمَّعَةٍ". (٦٦)

الْحَقُّ خِلَافُ الْبَاطِلِ جَمُعُه حُقُوقٌ وحِقَاقٌ... وَالْحَقُّ: الْعَدُلُ.... وَالْحَقُّ: الْمِلْكُ وَالْحَقُّ: الله وَحُودُ الثَّابِتُ الذي لَايُسوعُ غِلِنكَارُه.... وحَقَّ الشيىءَ: أَوْجَبَه وَأَثْبَتَه، وَصارَ عِنْدَه حَقَّا لَايُشَكُّ فِيهُ مِن وَحَقَّ اللهُ الله وَحَقَّ اللهُ عَبَّادٍ: هو خَقُ الله مُرُد صَارَ حَقَّا، وَتَبَتَ، قَالَ اللَّزهري: معناه: وَجَبَ وُجُوبًا.... وقَالَ ابنُ عَبَّادٍ: هو حَقِينَةٌ به، وحَقَّ أَيُ جَدِيرٌ وخَلِيقٌ ". (١٧)

حَقَّ الْأَمُرُحَقَّا، وحُقُونَاً: صَحَّ وتَبَتَ وصَدَقَ. وَيُقَالُ: يَحِقُّ بِكَذَا: جَدِيرٌ وَحَقِيُقٌ عَلَيَّ ذَلِكَ: وَالْأَمُر: اسْتَوْجَبَه... وحُقُونُ اللهِ: مَا يَجِبُ عَلَيْنَانَحُوه ". (١٨)

وقدوَرَدَتُ كَلِمَة "الحَقِّ" في القرآن الكريم ١٩٤ مَرَّةً وكلمة "حَقِّ" ٣٣ مَرَّةً، وكَلِمَةُ" حَقَّاً" ١٧ مَرَّةً وكلمة "حَقَّهُ" ٣مرَّاتٍ. (١٩)

نستطيع أَنُ نلخصَ ذلكَ كلَّه أَنَّ لفظة "الْحَقّ" وَرَدَتُ بلُغة العرَبِ فيما يلي مِنُ مَدْلُو لَاتٍ:

هِي نَقِيضُ البَاطلِ، وَالْأَمُرُ الُواجِبُ، وَالْأَمُرُ الُواضِحُ، وَالْأَمُرُ الْوَاضِحُ، وَالْأَمُرُ الْيَقِينُ، وَالْحَظُّ، وَ النَّصِيبُ، وَالْعَدُلُ، وَالْحَلِيْقُ، وَالْمَوْجُودُ الَّذِي لَايَسُوعُ إِنكَارُهُ، وَ لفظة الْحَقِّ أَيْضًا مَعناها فِي الآيةَ \_\_\_\_ وَلاَ تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ \_\_ أَمْرُ النَّبِيُ عَلَيْهُ عند أبي اِسُحٰق بينما حُقوق اللهِ: مَايَجِبُ عَلَيْنَا نَحُهُ هُ.

# مَعْنَى الْحَقِّ اصُطِلاً حاً:

وَالُحَتُّ فِي الاصطِلاح يَأتي بمعنيَينِ الأول: هوالحُكُمُ المُطَابق للواقع، ويُطلَق على الأقوال والمحقائد والأديان والمذاهب باعتبار اشتمالها على ذلك ويقابله البَاطِلُ. (٢٠) والآخَرُ: أَنْ يَكُونَ بِمعنى الواحب الثابت وهو قسمَانِ: حَقُّ اللّٰهِ وَحَقُّ العِبَادِ.

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيْفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

فَأَمَّا حَقُّ اللهِ فقد عرَّفه التفتازاني (٢١)(ت: ٩١ه)"بأَنَّه مايتعلَّق به النفع العام لِلعالَم من غير اختصاصٍ بأَحدٍ، فينسب الى الله تعالى، لِعَظُم خَطرِه، وشمولِ نَفُعِه". (٢٢) أو كمَا قال ابن قيمٍ (ت: ٥٧٥) : (٣٢)"حَتُّ اللهِ مالاً مَدُخل لِلصُّلحِ فيه، كالحدودِ والزكوات والكفارات وغيرها. وأمَّاحَتُّ العَبُدِ فهومَايتعلق به مصلحة خاصَّة له، كحُرمة مَالِه". (٢٤) أو كما قالَ ابن قيمٍ: (ت: ٥٧٥) (٥٤)"و أَمَّا حُقوق العباد، فهي التي تقبل الصُّلحَ والإسُقاطَ وَالمُعَاوَضَة عليها". (٢٦)

# (أ) مَعننى الْحَقِّ عِندككِبارِ الْمُفسِّرِينَ:

جَاءَ تُ لفظةُ الُحَقّ بمعنى "الزكاةِ والصَّدقةِ" في الآية التالية:

(وَفِيُ أَمُوَالِهِمُ حَقٌّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحُرُومِ) (٢٧)

"هـوحَقُّ سِـوَى الـزكـاةِ واحبٌ فِي الْـمَـالِ ، ومَـن أدَّى زكاة مالـه فلا جناح عليـه أن لَا يتصدَّق". (٢٨)

"وهو مَايلزَم لزومَ الديون من الزكوات وغيرذلكَ". (٢٩) ويريد سبحانه بقوله حقّ مايلزمهم لزومَ الديون من الزكواتِ وغيرذلك". (٣٠)

"المشهور في الحَقِّ أَنَّه هو القدر الذي عُلِم شرعاً وهو الزكاة لَّانَّ كونَ المسلم في ماله حَقَّ وَ هُو الزَّكَاةُ ". (٣١) "اللَحَقُّ هُنا الزَّكَاةُ المَفُرُوضَةُ". (٣٢) "وقيلَ: أَنَّه الزَّكَاةُ الْمَفُرُوضَةُ". (٣٣)

"تَنَى بوَصُفِ المتقينَ بالزكاةِ". (٣٤) "قال: هي الزكاة وفي سِوَى ذلكَ حُقُوقُ" (٣٥) "هـذاالحَقُّ هو الزكاة المفروضة". (٣٦) أي وجعلوا في أموالهم جزءاً معيناً ميزوه وعزلوه للطالب والمحتاج". (٣٧). "والمراد مِنَ الحَقِّ هُناالزكَاةُ". (٣٨) وَرَدَتُ لفظةُ "الْحَقِّ "الْحَدِّلِ المحتاج". (٣٧). "والمراد مِنَ الحَقِّ هُناالزكَاةُ". (٣٨) وَرَدَتُ لفظةُ "الْحَدُلُ اللهِ عَوَلاهُمُ الْحَقُّ (٣٩) "الْعَدُلُ الَّذِي لَا يَحُكُم اللهِ عَوْلاهُمُ الْحَقُّ ) (٣٩) "الْعَدُلُ الَّذِي لَا يَحُكُم اللَّهِ عَلَى اللهِ مَوْلاهُمُ الْحَقُّ ) (٤٩) "هو الْحَقُّ الَّذِي لَا يَقُضِى اللَّا بِالْعَدُلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْمَعْمِ اللهِ عَلَى اللهِ مَوْلاهُمُ الْحَقِّ بمعنى "الوَاجِب" في الآية بِالْعَدُلُ ، لِيُحَا سِبَهم وَيُحَازِيُهِمُ على أَعُمَالِهِمُ". (٢٤) وَجَاءَ تُ كلمِهُ الْحَقِّ بمعنى "الوَاجِب" في الآية الآتية: وهي: (ثُمَّ نُنجِي رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا، كَذَلِكَ حَقًا عَلَيْنَا نُنْجَ الْمُؤُمِنِينَ ) (٤٣)

"مَعناه وَاجباً علينا ننجي المؤمنين من عقاب الكفار". (٤٤) "و كَذَٰلِكَ حَقًّا

عَلَيْنَا أَيُ وَاجِباً عَلَيْنَا". (٥٤) "كَذَلِكَ واجباً علينَا". (٤٦) وَيجوزُ أَنْ يرادبه الواجبُ، و مَعنى كَوُنِ الانجَاءِ وَاجِباً أَنَّه كالأمرِالواجبِ عليه تعالى". (٤٧)

# (ب) ٱلْحَقُّ عِنْدَعُلَمآءِ الأَصُولِ:

إِتَّجَهَ علماءُ الأصول الذين ذكروا الحَقَّ اتجاهين:

### الاتِّجاهُ الأوَّل:

أَنَّ الْحَقَّ هـو الحُكُمُ، وهو خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير أو الله أو الله عن (٤٨) "أَمَّ الأحكام فأَنُواعٌ. الأَوَّلُ: حقوق الله عن وحل خالصة. والثالث: مَا اجتمع فيه الحَقَّانِ، وحَقُّ الله تعالى غالبٌ. والرابع: مَا اجتمع معاً وحق العبد غالبٌ (٤٩)

ثمَّ قال علاء الدين البخاري (ت: ٧٣٠ هـ) (٥٠) في شرحه: قال أبوالقاسم ــ رحمة الله تعالىٰ: تعالىٰ في أصول الفقه: "ألْحَقُّ: الموجود من كل وجه الذي لاريب في وجوده، ومنه حَقُّ الله تعالىٰ: مَا يتعلق به مصلحة خاصة له، مثل: حرمة مَالِه، فانهاحق العبد، ليتعلق صيانة ماله بها. فلهذا يباح مال الغيرباباحة المالك. ولايباح الزنى باباحة المَرأة، ولا باباحة أهلها". (١٥)

وقال صاحب تيسير التحرير(٥٢): "ويرد عليه الصلوة والصوم والحج، وَالْحَقُّ أَن يقال: يعنى بِحَق الله مايكون المستحق هو الله، وبِحَقِّ العبد مَايكون المستحق هوالعبد". (٥٥) وقال القرافي (ت: الكندي (ت: ٧٨ هـ): (٤٥) "اللَّحَقُّ: المَوجُود، والمرادبه هنا: حُكم يثبتُ. (٥٥) وقال القرافي (ت: ٤٨ هـ): (٢٥) "حَقُّ اللَّه: أَمْرُه ونَهيه. وحَقُّ العَبُدِ: مَصَالِحُه. وَالتكاليف على ثلاثة أقسامٍ. الأوّل: حَقُّ اللّه تَعالى فقط، كالإيمان وتحريم الكفر. والثاني: حَق العباد فقط، كالدُّيُونِ وَالأَثمانِ. والثالث: قسم اختلف فيه، هل يغلب فيه حَقُّ الله، أو يغلب فيه حَقُّ العَبُدِ، كَحَدِّ الْقَدُف، ونَعِني بِحَقِّ العَبُدِ المَحُضِ. أَنه لوأسقطَه لَسَقَطَ، والاً فمامِن حَقٍّ للعَبد الله وَ فيه حق لله تعالى، وهو أَمُره بإيصال ذلك إلى مُستحقه". (٥٧)

#### الاتجاه الثاني:

الْحَقُ هو الفِعلُ، فقالَ: السمحكوم به وهوما يسميه بَعضُهُمُ المحكومَ فيه هو الفعل الذي تعلَّق به خطاب الشارِعُ. فلابدَّ من السمحكوم به وهوما يسميه بَعضُهُمُ المحكومَ فيه هو الفعل الذي تعلَّق به خطاب الشارِعُ. فلابدَّ من تحقّقه حِسّاً، أي مِن وجوده في الواقع، بحيث يدرك بالحسِّ أو بالعقل، إذا الخطاب لا يتعلق بما لا يحون له وجوداً أَصُلاً (٥٩) وأكَّدَ صاحب تهذيبِ الفروقِ: "أَنَّ الْحَقَّ هو الفعل، فقال: حَقُّ اللهِ تعالى: هو متعلق أَمْرِه ونَهيه الذي هو عَين عبادتِه، لانفس أَمره ونهيه المتعلق بها، لأمريُنِ: الأول: قوله تعالى: ومَا خَلَقَتُ الْحِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّالِيمُبُلُونَ (٢٠) وقول الرسول على المتعلق بها، لأمريُنِ: الأول: يعبُّدُوهُ وَلا يُشرِدُكُوا بِهِ شَيئاً) (٢١) الثاني: أَنَّ الْحَقَ معناه: اللَّازِم له على عِباده، واللازم على العباد لابدً أَن يكونَ مكتسباً، وكيف يصحّ أن يتعلق الكسب بأمُره ونهيه، وهو كلامه، وكلامه صفتُه المقديمة". (٢٦) وحَقّ العباد ثلاثة أقسام: الأوّل: حَقُّه على اللهِ، وهو ملزوم عبادته اياه بوعده، وهو أن يعدخله الجنة، ويخلّصه مِن النَّار. والثاني: حَقُّه في الجُملة، وهو الأمرالَّذي تستقيم به أُو لاه وأخراه مِن مصالحه. والقَّالِث: حَقُّه على غيره مِن العباد، وهو مَاله عليهم مِن اللهِم والمَظَالِم. وفي هذا تأييد لابن الشاط (ت:٧٣١ه) (٣٦) مِن المالكية حيث قالَ:"الْحَقُ والصواب مااقتضاه ظاهر الحديث، مِن أَنَّ الحق هو عين العبادة لا الأمرَ المتعلّق بها". (٢٤) وقسَّم ابن رجب (ت: ٧٩٥ هـ) (٥٥)

- ١) حَقُّ الْملُكَ.
- ٢) حَقُّ التملك كحقّ الوالدِ في مَال ولدِه وحَقُّ الشفيع في الشفعة.
- ٣) حَق الانتفاع كُوضُع الجَارِ حشبة على جدار جَاره إذالم يضرّه. (٦٦)
- حق الاختصاص وهو عبارة عَمَّا يختص بالانتفاع به ولا يملك أُحدٌ مزاحمتَه فِيه، وَغير قابلٍ
   للشمول و المعاوضات مثل مرافق الأسواق و الجلوس في المساجد. (٦٧)
  - ٥) حق التعلق لِاستيفاءِ الُحَقّ، مثل تعلّق حَقّ المُرتهن بالرهن. (٦٨)

# (ج) ٱلمُرَادُ بِالْحَقِّ عِنْدَ الْفُقَهَاءِ:

المراد بالحق غالباً عندالفقهآء: مَا يَسُتَحِقُّ الرَّجُلُ، (٢٩) جَاءَ في لِسَان العرب: (٧٠) استحقَّ الشييءُ استوجَبهُ. ومنه قوله تعالى: (فَإِنُ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا استَحَقَّ النُّمًا) (٧١) أي استوجَباهُ ويقال استَحَقَّ الدَّارَ على المشترى الذي اشتراهَا أي مَلكَها عليه وأخرجَها الحاكم مِن يد المشتري الذي استَحَقَّ فلانْ اللي يد مَن استَحَقَّها. ونَقلَ ابن عابدين: (ت: ٢٥٢ اه) (٧٢) عن الفارابي استَحَقَّ فلانْ الأمراستُو جَبه... قال ابن عابدين: (ت: ٢٥٢ اه) (٧٣): إنَّ هذا يُشير إلى توافقِ المعنيين اللغوي والشرعى وهو ظهور كون الشييءِ حَقًا واجباً لِلغير". (٧٤)

وإطلاقات الفقهاء لِلحَقّ كانت مختلفةً و متعددةً ، منها:

- اطلاق الحقّ على مايشمل الحقوق الماليّة وغيرالماليّة، مثل قولهم: مَن بَاع بثمنِ حَالٍ ثمَّ أَجَّلَهُ صَحَّ، لِأ نَّه حَقُّه، ألاترى أنه يَملك إسْقَاطَهُ، فَيملكُ تأجيله.
  - ٢) الالتزامات التي تترتب على العقد\_غيرحكمه\_ وتتصل بتنفيذ أحكامه، مثل:

"تسليم الثمن الحال أولاً، ثم تسليم المبيع، وذلك في قولهم: من باع سلعةً بثمن سلَّمه أوّلاً، تحقيقاً للمساواة بين المتعاقدين، لأنَّ المبيعَ يتعيَّنُ بالتعيين، والثمنُ لاَ يتعيَّنُ الاَّ بالقبض، فلهذا اشترط تسليمه إلَّا أَن يكون الثمن مؤجلاً، لأَنَّه اسقَطَ حقّه بالتأجيل، فلايسقط حق الآخر". (٧٥)

- ٣) اَلاَّرُزَاقُ التي تُمنح لِلقضاة والفقهاء وغيرهم مِن بيت مال المسلمينَ، مثل قول ابن نحيم (ت: ٩٧٠ هـ) (٧٦) "مَن له حَقٌّ في ديوانِ الخِراج كالمقاتلة والعلماء وطلبتهم والمُفتيينَ والفقهاء يُفرض لأو لَادهم تبعاً، و لا يسقط بموت الأصل ترغيباً". (٧٧)\_\_
  - ٤) مَرَافِقُ الْعِقَارِ، مثلُ حقّ الطريق وحقّ المَسيل وحقّ الشرب. (٧٨)
- ه) الحُقوق المجرَّدة، "وهي المُبَاحَات، مثل حَق التملكِ، وحق الخيارِ للبائع أولِلمشترى، وحَقُ الطلاق للزَّوج". (٧٩)

# مَصُدَرُ الْحَقِّ:

مَصدرُ الحقّ هوالله تعالى لتنظيم حَياةِ النَّحلق، حتى يكونواسُعَدَاءَ في الدنياو الآخرة. وكانَ

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيْفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيْنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

يمكن ألا يجعل الله للعبد حقاً أصلاً، ولكنّه تفضّل على عباده فجعَل للِشّخص مُقوقاً تَوْدّى له، وكلّفه بأداء حقوق لله تعالى وللآخرين، ثُمَّ أَعُلَمه وَبلَغه مَا لَهُ مِن حقوق، وما عليه مِن واجباتٍ عَن طريق الشرائع السَّماويّة التي حَتَمتُ بالشريعةِ الإسلامية فكانت ناسِحةً لِمَا قبلَها وعامةً لجميع المخلق. فما أثبتتُه الشريعة الإسلامية حقاً فهو حقّ، وما عداه فليس بحقٍ، فالحَاكِمُ هوالله تعالى، قال الخلق عزوجل: (إن المُحكُمُ إلَّا لِلهِ) (٨٠) وعلى ذلك اجماع المسلمين، والحقوق هي أثر خطابِ الشرع على ماتقدًم، قال الشاطبي: (ت: ٧٩٠ه) (٨١) إنَّ كلَّ حُكمٍ شرعي ليس بخالٍ عن حقّ الله تعالى، وهو عبادته الشرع على ماتقدًم، قال الشاطبي: (ت: ٧٩٠ه) الله على العباد أن يَعُبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وهو عبادته امتثال أوامِره واجتناب نواهيه باطلاق. فإنْ حَاءَ ماظاهِرُه أنّه حَقِّ لِلعَبدِ محرّداً فليس كذلك باطلاق، بل حَاءَ على تغليب حقّ العبدِ في الأحكام الدنيوية. كما أنَّ كلَّ حُكمٍ شرعي ففيهِ حَقِّ العبادِ". (٢٨) روى عن معاذُّ (ت: ٨١ه): (٨٣) قال: فقال رسولُ اللهِ عَلَى البَعبادِ أَن يَعُبدُوهُ وَكُهُ العبادِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْعِبادِ أَن يَعُبدُوهُ وَكُهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وَكُولُهُ أَعُلُم، قَالَ: فَانَّ حَقَّ اللهِ عَلَى الْعِبادِ أَن يَعُبُدُوهُ وَلَا للهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى العبادِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مِن وجهينَا) (٨٤) ثمَّ ذكر الشاطبي: تكليفِ حَقُّ اللهِ مَن وجهين: . ومَا كانَ لِعَبد فراجعٌ إلَى الله مِن وجهين: .

أ) مِنُ جِهَةِ حَقِّ اللَّهِ فِيُهِ.

ب) ومِنُ جهةِ كون حَقِّ العبد مِن حُقوق اللهِ ، اذكان لله أَلاَيَجعل لِلعَبدِ حقّاً أَصُلاً ، إذالاً شياءُ كللها بالنسبة الى وَضعها الأوّل متساويةٌ ، لاقضاء للعقلِ فيها بُحسنٍ ولا قبحٍ ، فاذَن كون المصلحة مصلحة هو من قبل الشارع بحيث يصدّقه العقلُ ، و تَطمئِنُ اليه النفس ". (٨٦)

لم يحظ تعريف الحَقّ مِن النَّاحِيَّة الشرعيَّة باهتمام الفقهاء المسلمين، وقد يكونُ السبب في ذلك لَّأَنَّه واضِحٌ، اضافة على اعتماد هم على المعنى اللغوى لكلمة الحَقِّ، ومع ذلك لَا تخلوا كتابات الفقهاء المسلمين من تعريفٍ للحَقِّ. فقد عرَّفه الكِنديُّ: (ت: ٧٨ هـ) (٨٧) بأنَّهُ "حُكُمٌ يُبتُ" (٨٨) ولكنَّ هذا التعريف قد انتقد. فقد أَوضَحَ الأستاذ مصطفى الزرقاء أَنَّ التعريف بلفظِ (الحُكُمِ) مُبهمٌ ولا يوضح حقيقة مفهوم الحقّ وميزاته التي يجب أَن يكشف عنه الحق وهي

الاختصاص والسلطة أو التكليف. (٨٩)

ئُمَّ قلَّم تعريفاً لِلحقّ هو "اختِصاصٌ يُقرّربه الشارعُ "سُلُطةً أَو تكليفاً". (٩٠) ثُمَّ يحلّلُ تعريفَه الَي العناصِر التالِيَّة:

- أ) الاختصاصُ هـو عـ الاقة تشمل الحقَّ الذي موضوعُه مالياً كاستحقاقِ الدَّينِ في النِّمةِ بأيِّ سبب كان.
- ب) هذه العلاقة حَتى تصَبحَ حقّاً يجِبُ أَنْ تختصَّ بشخصٍ معيّنٍ أو بفئةٍ، اِذلاَ معنى للحَقِّ الَّا عند مَا يتصوّر فيه ميزة ممنوحة لِصَاحِبه، ممنوعة عن غيره.
  - ج) وانَّ ما اعتبره الشارِعُ حُقًّا كانَ حَقًّا وما لايعتبر كذلك فلا.
  - د) وقُلنا "سُلطةً أو تكليفاً "لأنَّ الحق قد يكون سُلطةً وقد يكون تكليفاً.

والسلطة نوعَان: سُلطة على شخصِ وسلطة على شيئي معَيَّنٍ.

ف السلطة على شخصٍ، كحق الولاية على النفسِ، فَللِوليّ على القاصرِ سلطة التأديب والتعليم. والسلطة عَلى الشيئي المُعيَّنِ كَحَقِّ الملكية وحق الانتفاع بالأعيان وحق الولاية على المال. (٩١)

أمَّا الشيخ على الحفيف فيعرِّفه بأنّه: "مَصلحةٌ مستحِقةٌ شرعاً" ويرى أَنَّ الحقَّ يحِبُ أَن يكون مصلحةً لِمستحِقه تحقَّق بها له فائِدةٌ ماليّةٌ أو أدبيّة ولا يمكن أن يكون ضرراً". فهذه الفائدة أو المَصلحة لَا بدَّ أن تكون لِصَاحِبَها يستحِقها ويختصُّ بَها. (٩٢)

"ويد دُولي أنَّ التعريفين متقاربان ، فبعدان أُوضَح الشيخ الخفيف معنى المَصلِحة بأنَّ صَاحبَها يختصُّ بَها، فالحق في نظره — كما ذهب الى ذلك الدكتور الزرقاء الحتصاص وأنَّ الأستاذين الفاضلين في تعريفهما قد تَأثَّرا بالفقه الوضعي وبخاصَّة تعريف الفقيه البلجيكي دابان". (٩٣) أما الأستاذ الدكتور عبدالرزاق السنهوري فقد عرَّف الحقَّ "بأنَّه مَصُلِحة ذات قيمةٍ ماليّةٍ يَحميها القانونُ". (٩٤) ويبدو أنَّ الأستاذ السنهوري قصر الحقَّ علَى الحَقِّ المَالى في حِين أنَّ الحُقوق كثيرة ومتنوَّعة وقديكون أدبياً وخلقياً أواجتماعياً. (٩٥)

ولاَ نقرُّ ماذَهَب اليه بعض فقهاء المسلمينَ في استخدام الحق مقابلة المِلكِ (٩٦) وإنَّ كلَّ مَا كان مشتركاً ومباحاً لِكلِّ النّاسِ فهو حَقٌّ وما كان خاصاً بأحدِ الناس أوفئة منهم فهو "مِلكٌ" لأنَّ

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيْنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

المملك هو نَوعٌ مِن أنواعِ الحق، فَحُرِيَّة الانسانِ أن يمتلك هي اباحة لجميع المسلمين ولكن مَن يمتلك هو نوعٌ مِن أنواعِ الحق، فَحُرِيَّة الانسانِ أن يمتلك هي اباحة لجميع المسلمين ولكن مَن يمتلك يصبح له حَقَّ على ذلك المملك. أما قول بعض الفقهآء بوجود منزلةٍ وسطى بين الرخصة والحقق فأمرٌ لاوجودله في حقيقة الأمر، وهو مجرد افتراضٍ فلسفي، وهو ماذَهبَ الى ذلك القرافي (ت: ١٨٤٥) (٩٧) وأيَّده الدكتور عبدالرزاق السنهوري، أنَّ الحالة التي أشار اليها الدكتور السنهوري لا وجود لها في التعامل. ويفرق القرافيُّ (ت: ١٨٤ هـ) (٩٨ بين (من الفرق الثاني والعشرين) قاعدة حقوق الله تعالى و قاعدة حقوق الله تعالى أمرُه و نَهيه وحق العبد مَصالِحُه وهذا يقتضي أنَّ حَقَّ الله على عباده نفس الفعل لا الأمرَبه.". (٩٩)

أَمَّا سراج الدين أبوقاسم بن عبدالله الأنصاري المعروف بابن الشاطبيّ (ت: ٧٩٠ه) (٠٠١) فقد أُوضَحه في حَاشية المسماة "أَدُوَارُ الشُّرُوقِ عَلَى أَنُواَرِ الْفُرُوقِ". المثبتة في الجزءِ الله سُفلِ من صفحاتِ "كتاب الفروق"، فيرى "أَنّ حَقَّ الله تعالى ليس أَمرُه ونهيه وانَّما مُنطلق أَمُرِه ونهيه أي عبادَتِه" (١٠١) وسنده في ذلك الآية الكريمة في قوله تعالى: (وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنُسَ اللهُ عَلَى عبادَتِه" (١٠١) تُمَّ يضيف ويقول ان رسول الله صَلّى الله عليه وآله وسَلّم قال: (حَقُّ اللهِ تَعَالى عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يَعُبُدُونُ وَ لَا يُشُر كُوا به شَيْعًا ) (١٠٢)

ويُعقِّب على قولِ القَرافيِ (ت:١٨٤ هـ) (١٠٤) (بِأَنَّ حَقَّ العَبدِ مَصَالِحُه) فيقول اذا كان المراد (بحقِّ الْعَبدِ) كما وَرَدَ في عبارة القرافي (ت: ٦٨٤ هـ) (٥٠٥) (حَقَّه عَلَى النُجملَةِ) أى بشكلٍ عامٍ فَحقُه مَصَالِحُه، أمّالِ أرادَحَقَّه عَلَى اللهِ تعالى فانَّ ذلك ملزوم عبادتِه اياه، وهو أن يُدخِلَه الجَنَّة، ويُحلِّم مَصَالِحُه، أمّالِ أرادَحَقَّه عَلَى اللهِ تعالى فانَّ ذلك ملزوم عبادتِه اياه، وهو أن يُدخِلَه الجَنَّة، ويُخلِّم مَصَالِحُه مِنَ النَّارِ. وَما ذَهبَ اليه سراج الدين أبوالقاسم المعروف بابن الشاطبيّ (ت: ٧٩٠ هـ) (٢٠١) قبول صحيح ويقبله العقلُ والمنطق السليمُ (٧٠١) ويخلط الدكتور القطب محمد طبلية بين الحق والحرياتِ العامّة أو الرخصَ العامة والاباحات حقوق طبيعيةً أَصُليةً، وكلُّ هذا يؤيِّدُ أنَّ الحقوق العامَّة أوالحرياتِ العامّة أو الرخصَ الكَى تَصُونَه وَ تحافظَ عليه "ثُمَّ يضيف: "أنَّ هذا يعنى أنَّ الحقوق العَامّة تنزل المنزلة الأسمٰى والأعلى بالقياس إلى غيرهامِن أنواع الحُقوقِ". (٨٠١) فقد سَبَقَ أنْ أوضَحُنَا أنَّ الُحَقَّ منفعةٌ أَوْمِيُزة لشخصٍ معيّنٍ على شيئٍ معيَّنٍ، أَما الحريّة فهي رُخصة أو إباحة متاحة للنَّاسِ جَمِيُعًا، ليس الأمركذلك بالنسبة معيّنٍ على شيئٍ معيَّنٍ، أَما الحريّة فهي رُخصة أو إباحة متاحة للنَّاسِ جَمِيعًا، ليس الأمركذلك بالنسبة

للحقّ. (١٠٩)

وقد حدَّد بعض فقهاء الشريعة الاسلامية الحقَّ بمعناه العَامِّ و أَرَادُوا به المِلُكَ بأنواعِه. (١١٠) وقد يريدون به معنَّى خاصاً، وهو مَا يطلق عليه بالحقوق المطلّقة كحقِّ المرأة في حَبس نفسِها عن زَوجِها حتى تستوفي مُعجَّلَ صِدَاقِها. وأشارَ القرآن الكريم الى الحُقوقِ بهذا المعنى في قوله تعالى: أَولَمُ يَرُوا أَنَّا خَلَقُنَا لَهُمُ مِمَّا عَمِلَتُ أَيُدِيناً أَنْعَاماً فَهُمُ لَهَا مَالِكُونَ (١١١) وقوله تعالى: وآتُوهُمُ مِنْ مَالِ اللهِ الَّذِي آتَاكُمُ (١١١) وتكييف الحقوق باعتبارِها مِنحاً الاَهِيَّة يكسبها صبغة دينيّة ويجعل الالتزام بها واحتِرامُها اختيارِيّاً ينبعثُ مِن صَمِيم النَّفُسِ يقُوم عَلى الإيمان باللهِ الذي شرع هذه الحُقوق، وهو ضمانُ لحُسِن الالتزام بها وعدم الحروج عليها مَع القُدرَةِ على ذلك. شرع هذه الحُقوق، وهو ضمانُ لحُسِن الالتزام بها وعدم الحروج عليها مَع القُدرَةِ على ذلك.

يذهب الدكتور القطب محمد طبلية الى تعريف الحق بأنَّه "مَصلِحةٌ لايَمنعُها الشرعُ" (١١٤) وهذا التعريف مُنتقَدٌ ويوجّه اليه النقد الذي وَجَّه الى المذهبِ المَوضوعيّ وهو تعريفُ الحقِّ بِالغَايةِ منه. وذَهَبَ الأستاذ غلام محمد نيازي الى تعريفِ الحقِّ ويقول "أمَّا الُحَقُّ بعُموميته فهو مِيُزَـةٌ يقرِّرُهَا الإسلامُ لِشَخصٍ مُعيّنٍ". (١٥٥) ثُمَّ يضيف: "أَنَّه لَا يوجَدُ حَقٌّ فِي الشرِيعَةِ اللَّا ويُقابِلهُ واحِبٌ. فحقُ المِلكيّةِ لشَخصٍ مِنَ اللَّشخاصِ يُقَابِلُه وَاحبٌ عَلى سائر الناسِ يقضي بأن يحترمُو اهذا الحقق وعدمَ الاعتداءِ على تلك المِلكية". وبهذا التعريف والتوضيح فإنَّ الأستاذ غلام محمد كانَ موقَقًا الى حدِّ مَا في ذلك.

وكانَ مِنَ الأَفضل أَن يكونَ التعريفُ على النحوِ الآتي: "فَالُحَقُّ مِيْزَةٌ يقرُّهَا الشَّرُعُ الإسلامِيُّ لِشَخصٍ مُعيَّنِ". فاستعمال كلمة "تُقرِّرُهَا". فبعضُ الحقوق لِشَخصٍ مُعيَّنِ". فاستعمال كلمة "تُقرِّرُهَا". فبعضُ الحقوق تنشَأمع نشوءِ الُإنسانِ، وهي من الحقوق الطبيعية، بحسب طبيعة الأشياءِ مِثُل حَقِ الحياةِ، فإنَّ استعمال كلمة "تُقرُّها" تشمل الحقوق التي تُقرِّرُهَا الشريعة الاسلامية والحقوق الأخرى السَّابقة عليها. (١١٦)

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيُنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

#### هوامش البحث

- (١) سورة بني اسرائيل، الآية: ٧٠.
- (٢) كتاب العين (حَقَّقَ) ٧،٦/٣.
- (٣) جمهرة اللغة (حَقّ) ٦٢/١، ٦٣.
- (٤) تاج اللغة وصحاح العربية (حقق) ٢٠١٤،١٤٦١، ١٤٦١.
  - (٥) سورة الاعراف ، الآية: ١٠٥.
  - (٦) معجم مقاييس اللغة (حق) ١٩،١٨،١٥/٢.
    - (۷) "المخصّص" (حق) ۲۱۷/۳
  - (٨) "معجم مفرداتِ ألفاظ القرآن" (حق) ص: ١٢٤.
    - (٩) "أساس البلاغة" (حقق) ص: ٩٠.
      - (١٠) سورة البقرة، الآية: ٤٢.
- (۱۱) "سنن ابن ماجة": ۹۰٥/۲ كتاب الوصايا، باب لَاوَصِيَّةَ لِوَارِثٍ، نيل الأوطار: ٤٣/٦، كتاب الوصايا، باب لَاوَصِيَّةَ لِوَارِثٍ.
  - (١٢) "الموطأ": ٩٩/١، كِتَابُ الطَّهارةِ، بَابُ الْعَمَلِ فِيهُن غَلَبَ عَلَيْهِ الدَّم مِن جُرُح أورُعَافٍ.
    - (١٣) "لسان العرب" (حقق) ٩/١٠، ٥١، أَقُرَبُ المَوَارِدِ: ٢١٥، ٢١، ٢١٥.
      - (١٤) سوره لقمن، الآية: ٣٠
      - (١٥) "تفسير البيضاوي: أَنوار التنزيل وأَسرارالتأويل:٢٣١/٢.
        - (١٦) "كِتابُ الأَمثال": ص: ٨٢
- (۱۷) تاج العروس من جواهر القاموس حقق ۸۱،۸۰/۱۳، أردو دائرة معارف اسلامية: ۴۳۸/۸ تاج العروس من جواهر الفقه الاسلامي وأدلَّته: ۸/۵، كتاب التعريفات: ص ۸۹.
  - (١٨) المعجم الوسيط حق ١٨٨،١٨٧/١ ، دائرة المعارف: ٣/٥٦٠.
    - (١٩) معجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص٢١٠\_٢١٢.

- (۲۰) كتاب دائرة المعارف: ۱۲۰/۷، كتاب التعريفات: ص ۸۹، كشاف اصطلاحات الفنون: ۳۲۹/۱.
- (۲۱) التفتازاني: هو مسعود بن عمر بن عبدالله التفتازاني، سعد الدين. نسبته الى "تفتازان" من بلاد حراسان. فقيه وأصولي. كان أيضاً مفسراً ومتكلماً ومحدثاً وأديباً. من تصانيفه: "التلويح في كشف حقائق التنقيح" و "حاشية على شرح العضد على مختصرابن حاجب" و كلاهما في الأصول: الأعلام ١٦/٨، معجم المؤلفين ٢٢٨/١.
  - (۲۲) الموسوعة الفقهيّة: ٨١/٧-٨.
- (٢٣) ابن قيّم: هو محمد بن أبى بكربن أيوب بن سعد الزرعي مِن أحد كبار الفقهاء. مِن تصانيفه: "الطرق الحكمية" و"مفتاح دارالسعادة" و"الفروسية" و"مدارج السالكين"، الأعلام: ٢٨١/٦.
  - (٢٤) الموسوعة الفقهية: ١٨/١٨.
    - (۲۵) انظرهامش ۲۳.
- (٢٦) أعلام الموقعين: ١ /١٠٨، ١، شرح المنار و حواشيه: ١٨٨، تيسير التحرير: ٢ /١٧٤ نقلاً عن الموسوعة الفقهية: ٨ / ١٨.
  - (۲۷) سورة الذاريات، الآية: ٩٠.
  - (٢٨) أحكام القرآن للجصَّاص: ٢٩٤/٥.
  - (٢٩) التبيان في تفسير القرآن: المجلد التاسع، الجزء ٢٦/٤/٣.
    - (٣٠) مجمع البيان في تفسير القرآن: ٥/٥٥٠.
      - (٣١) التفسير الكبير: الجزء ٢٠٥/٢٤.
    - (٣٢) الجامع لأحكام القرآن: المجلد ٩، الجزء ٣٨/١٧.
      - (٣٣) تفسير الخازن: ١٨٢/٤.
      - (٣٤) تفسير ابن كثير: المجلد: ٤، الجزء ٢٣٥/٢٦.
  - (٣٥) الدرّ المنثور في التفسير المأثور: المجلد:٧، الجزء ٢٦١٧/٢.

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

- (٣٦) رُوح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: المجلد: ١٤، الجزء ٩/٢٨.
  - (٣٧) تفسير المراغى: المجلد: ٩، الجزء ٢٦/٩/١.
  - (٣٨) تفسير الكاشف: المجلد: ٧، الجزء ٢٦/٥٧.
    - (٣٩) سورة الأنعام، الآية: ٦٢.
  - (٤٠) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: ٣٢/٢.
    - (٤١) رُوح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: الجزء ١٧٧/٧.
      - (٤٢) تفسير المراغى: المجلد ٣، الجزء ١٤٩/٧.
        - (٤٣) سورة يونس، الآية: ١٠٣
      - (٤٤) التبيان في تفسير القرآن: المجلد: ٥، الجزء ١ ٩/١١.
        - (٤٥) مجمع البيان في تفسير القرآن:١٣٨/٣.
        - (٤٦) الجامع لأحكام القرآن: المجلد: ٤، الجزء ٣٨٧/٨.
    - "(٤٧) رُوح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: الجزء ١٩٦/١.
- (٤٨) فخرالاسلام البزدوي: هو على بن محمد بن الحسين، أصولي، محدث، مفسر. من تصانيفه: "المبسوط" و "شرح الجامع الكبير" وغيرذلك: معجم المؤلفين ١٩٢/٧.
  - (٤٩) كشف الأسرار: ١٣٤/٤، ١٣٥ نقلًا عن الموسوعة الفقهية: ٨/١٨.
- (٥٠) علاء الدين البخاري: هو عبدالعزيز بن أحمد بن محمد. فقيه أصولي. من تصانيفه: "شرح الهداية" و"غاية التحقيق" وغيرذلك: معجم المؤلفين ٢٤٢/٥.
  - (١٥) الموسوعة الفقهية: ٩/١٨.
- (٥٢) الموسوعة الفقهية: ١٨ / ٩، مؤلف هذا الكتاب هومحمد أمين المعروف بأمير پادشاه البخاري (ت: ٩/١٦ هـ) كما جَاءَ في كشف الظنون ١ / ٣٥٨، الأعلام ٢ / ١٤، معجم المؤلفين ٩/٠٨.
  - (٥٣) تيسير التحرير: ١٧٤/٢ نقلًا عن الموسوعة الفقهية: ٩/١٨.
- (٤٥) الكندي: هوشريح ابن الحارث بن قيس بن الجهم، أبوأمية من أشهر القضاة في صدر

- الاسلام. كان ثقةً في الحديث. مأموناً في القضاء: وفيات الأعيان ٢ / ٢٠٠٠. الأعلام ٢ ٣٦٠/٣.
- (٥٥) حاشية قمرالأقمار على كتاب نور الأنوار، شرح المنار: ٢١٦/٢ نقلًا عن الموسوعة الفقهية: ٩/١٨.
- (٥٦) القرافي: هوأحمدبن ادريس بن عبدالرحمٰن، أبوالعباس، شهاب الدين القرافي، فقيه مالكيّ. مِن تَصانيفه: "الفروق" و "الذخيرة" و "شرح تنقيح الفصول في الأصول" و "الاحكام في تمييز الفتوى من الأحكام": الأعلام ١/٥٩، معجم المطبوعات العربية والمعربة ١٥٠٢/٢.
  - (٥٧) الفروق ١٤٠/١.
    - (٥٨) انظرهامش ٢١.
  - (٥٩) الموسوعة الفقهية: ١٠-٩/١٨.
    - (٦٠) سورة الذاريات ، الآية: ٥٦.
- (٦١) صحيح البخاري: المجلد، ٢، الجزء ٤٢٨/٤، كِتَابُ الْجِهَادِ وَالسِّيرِ، بَابُ اسُمِ الْفَرسِ وَالْحِـمَارِ. صحيح مسلم بشرح النووي: المجلد: ١، الجزء ٣٣٢/١، كِتَابُ الْإِيْمَانِ، بَابُ حَقّ اللهِ علَى العباد وحَق العباد عَلى اللهِ.
  - (٦٢) تهذيب الفروق والقواعدالسنية في الأسرار الفقهية: ١٥٧/١ نقلاً من الموسوعة الفقهية: ١٠٧٨، سيرة النبي عَلَيْكُ: ١٠٧/١.
- (٦٣) ابن الشاط: هو قاسم بن عبدالله بن محمد بن الشاط الأنصاري الأشبيلي (أبومحمد، ابو القاسم) فَرضيٌّ، فقيةٌ، مَالِكيُّ، مِن الكُتَّاب. مِن كتبه: "أنو ارالبروق في تعقب مَسَائل القواعد والفروق" و "غنية الرائض في عِلم الفرائض" و "فهرسة": "الأعلام" ١٠٧٧، معجم المؤلفين ١٠٥/، هدية العارفين ١٠٠١.
  - (٦٤) الموسوعة الفقهية: ١٠/١٨.

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

- (٦٥) ابن رجب: هو عبدالرحمٰن بن أحمد بن رجب الحنبلي، أبو الفرج، زين الدين وجمال الدين أيضاً. كان محدثاً فقيها أصولياً ومؤرخاً. مِن تصانيفه: "تقرير القواعد وتحرير الفوائد" المشهور بقواعد ابن رجب في الفقه، و"جامع العلوم والحكم"، "شرح سنن الترمذي": الأعلام ٣/٥ ٢، معجم المؤلفين ٥/١٨٠.
  - (٦٦) نيل الأوطار: ٥/٢٧٤.
  - (٦٧) قيود المِلكية الخاصَّة: ص: ١٥٤.
- (٦٨) قواعد ابن رجب: ص:١٨٨ ـ ٩٥، الدُّرر شرح الغرر لملاَّحسرو: ١٤٤/٢ نقلاً عن الموسوعة الفقهية: ١٠/١٨.
  - (٦٩) البحرالرائق ١٤٨/٦ نقلًا عن الموسوعة الفقهيَّة: ١٠/١٨.
    - (۷۰) لِسان العرب (حقق) ۱۹/۱۰)
      - (٧١) سورة المائدة، الآية: ١٠٧.
- (٧٢) ابن عابدين: محمداًمين بن عمر بن عبدالعزيز عابدين الدمشقي. فقيه الديار الشامية وامام المحنفية في عصره، مولده و وفاته في دمشق، وله الكتاب المشهور"رَدُّالمُحُتَارِ عَلَى الدُرِّالُمُحُتَارِ" خمسة مجلدات في الفقه يُعرف بحاشية ابن عابدين وغير ذلك: الأعلام ٢/٦٦ ٤، معجم المؤلفين ٧٧/٩.
  - (۷۳) انظر هامش ۷۲).
  - (٧٤) حاشية ابن عابدين: ٢/٤٤، ٤٤٣، الفقه الاسلامي وأدلته: ٥/٨٤٣.
- (٧٥) الاختيار لتعليل المختار لابن مودود الموصلي الحنفي: ٢/٦ ٢٠١٢ تحقيق وتعليق الدكتور محمد طموم نقلًا عن الموسوعة الفقهية: ١١/١٨، مجموعة رسائل ابن نجيم ص: ١٤٠٠.
- (٧٦) ابن نجيم: هو زين الدين بن ابراهيم بن محمد . فقيه، حنفي، مصري . له تصانيف منها: "الأشباه والنظائر" في أصول الفقه و"البحرالرائق في شرح كنز الدقائق" وغيرها: الأعلام 75/٣ معجم المؤلفين ١٩٣/٤ .

- (٧٧) الأشباه والنظائر لابن نحيم ص: ١٢١، حاشية ابن عابدين: ٤٤٣/٤.
- (٧٨) الفقه الاسلامي وأدلته: ١٨/٤"المِلكية" ونظريّة العقد في الشريعة الاسلامية: ص ٧٨وما بعدها.
  - (٧٩) الموسوعة الفقهّية: ١١/١٨، موسوعة جمال عبد الناصر في الفقه الاسلامي: ٣٣٤/٧.
    - (٨٠) سورة الأنعام، الآية: ٥٧.
- (٨١) الشاطبي: هو ابراهيم بن موسى بن محمد ،أبواسحاق، اللخمي الغرناطي، الشهير بالشاطي، من علماء الممالكية. كان اماماً مُحققاً أصُولياً فقيهاً مُحدِّناً. مِن تصانيفه: "المُوافقات في أصول الفقه" و"الاعتصام" و "المحالس": الأعلام ٧٥/١، معجم المؤلفين ١١٨/١، معجم المطبوعات العربية والمعرَّبة ١٠٨/١.
  - (٨٢) الموافقات في أصول الأحكام: المجلد ١، الجزء ٢٢١/٢ ومابعد ها.
- (٨٣) معالدٌ: هـو معاذ بن حبل بن عمرو بن أوس الأنصاري الخزرجي، أبوعبدالرحمٰن، صَحابي حليل امام الفقهاء: الأعلام ٨٦٨ ٨.
  - (۸٤) انظر هامش ۲۱.
  - (۸۵) انظر هامش ۸۱.
  - (٨٦) الموافقات في أصول الأحكام: المجلد ١، الجزء ٢/٩ ٢، الموسوعة الفقهية: ١ ٢/١ ٨.
    - (٨٧) الموسوعة الفقهية: ٩/١٨، الاسلام وحُقوق الانسان ص:٨.
      - (٨٩) الفقه الاسلامي في ثوبه الجديد: ١٦/٥١.
- (٩٠) الحق والذمة للشيخ على الخفيف نقلًا عن الاسلام وحقوق الانسان ص: ٨٨، المدخل الى نظرية الالتزام في الفقه: ص ١٠ وما بعدها نقلًا عن الفقه الاسلامي وأدلّته: ٩/٤.
- (٩١) الوسيط في شرح القانون المدنى حق الملكية مع شرح مفصل للأشياء والأموال: ٢٠٩/٨.
- (٩٢) الملكية في الشريعة الاسلامية مع مقار نتها بالقوانين العربية للشيخ على الخفيف، الجزء الأول، القاهرة ٩٦٩م.

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُفُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

- (٩٣) حماية حق الحياة في الشريعة الاسلامية للدكتور جابرابراهيم الراوي مقال نشرفي مجلة "الاسلام اليوم" ص: ٢١، العدد ٣، ابريل ١٩٨٥م ايسيسكو الرباط، المغرب.
- (٩٤) مَصادر الحق في فقه الاسلامي للدكتور عبدالرزاق السنهوري ص: ٢١ نقلاً مِن حِماية حَقّ السيادة في الشريعة الاسلامية، مجلة"الاسلام اليوم" ص: ٢١، الوسيط في شرح القانون المدنى: ٢٨/٨٤.
  - (٩٥) الملكية في الشريعة الاسلامية مع مقار نتها بالقوانين العربية: ١/١.
  - (٩٦) نيل الأوطار: ٥/١٥، الوسيط في شرح القانون المدني: ٩٣/٨.
    - (۹۷) انظر هامش ۵٦.
    - (۹۸) انظرهامش ۵٦.
  - (٩٩) حماية حق الحياة في الشريعة الاسلامية مجلة الاسلام اليوم" ص: ٢١.
    - (۱۰۰) انظرهامش ۸۱.
  - (١٠١) الفروق: ١/٤١\_١٤١ممادرالحق في فقه الاسلامي ص:١٠١٣.
    - (١٠٢) سُورة الذاريات، الآية:٥٦.
- (١٠٣) صحيح مسلم بشرح النووي: المجلد ١، الجز ١ /٢٣٢، كِتَابُ الْإِيْمَانِ، باب حَقِّ اللهِ علَى اللهِ علَى اللهِ.
  - (۱۰٤)انظر هامش (۵٦).
  - (۱۰۵)انظر هامش (۲۵).
  - (۱۰۶)انظر هامش (۸۱).
  - (١٠٧) الفروق: ١/٧٥١.
- (١٠٨) الاسلام حقوق الانسان ص: ٨٨ وما بعدها، الحقوق الدستورية للأستاذ عبدالحميدالرفاعي، مجلة "الدِرَاسَات الاسلاميّة" ص: ٩٢.
  - (١٠٩) حماية حق الحياة في الشريعة الاسلامية، مجلة "الاسلام اليوم" ص: ٢٢.
    - (١١٠)نيل الأوطار: ٥/١٤٦\_٣٤٤.

(١١١)سورة يش، الآية: ٧١.

(١١٢)سورة النور، الآية: ٣٣.

(١١٣)الدولة القانونية والنظام الاسلامي ص: ٩٥١.

(١١٤)الاسلام وحقوق الانسان ص:٣٢.

(١١٥)حقوق الانسان في الاسلام ص: ١٢٥.

(١١٦) ويذهب الأستاذ غلام اللي "أَنَّ الاسلام يُقَرِّرُفي النصوصِ العَامَّةِ للدين حقوق الانسان الطبيعية تقريراً لاشكَّ فيه" وانَّ هذه الحقوق يجب على الجميع احترامها: حُقوق الانسان في الاسلام ص: ١٢٧.

## (أ) فهرس المصادر والمراجع العربية:

#### ١\_ (المطبوعة):

- ١\_ ٱلْقُرُآنُ ٱلْكَرِيمُ.
- ٢ إبراهِيمُ أَنِيسُ وَلَجُنةُ مِنَ الْأَسَاتِذَةِ: ابراهيم مصطفى، أحمد حسن زيّات، حامد عبد القادر محمد على النجار: "المعجم الوسيط" الطبعة الثانية، القاهرة ١٩٩٠/٥١٤١م
- ٣ـ الآلوسي، شهاب الدين البغدادي (ت: ٢٧٠ هـ/٤ ١٨٥٥م): "رُوح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني" داراحياء التراث العربي، بيروت، (بلاتأريخ)
  - ٤\_ البخاري، أبوعبدالله محمد بن اسماعيل (ت: ٢٥٦هـ/٠٨٩): "صحيح البخاري" الطبعة الأولى، بمطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن ١٣٥١ه.
- ابن البساك ،أبو الوفاء محمد بن أحمد (ت٤٧٥ه): "كتاب الأمثال" الطبعة الأولى، بمطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن ١٣٥١ه.
  - ۲ـ البستاني، بطرس بن بولس بن عبدالله(ت: ۱۳۰۰ه/۱۸۸۳م): "كتاب دائرة المعارف"
     دارالمعرفة، بيروت\_ لبنان (بلاتأريخ).

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُهُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيُنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

- ٧- البغدادي اسماعيل باشا(ت: ١٣٣٩هـ/١٩٢٠م): "هَدية العارفين في أسماء المؤلفين و آثار المصنفين" منشورات مكتبة المثنى، اعادت طبعه بالاو فست، بغداد ١٩٥١م.
  - ۸\_ البياني ، الدكتور منير حميد: "الدولة القانونية والنظام الاسلامي" بغداد ١٩٧٧ ـ ١٩٧٨م.
- 9\_ **البيضاوي،** "أنوار التنزيل وأسرار التأويل" الطبعة الثانية، مطبعة مصطفى البابي الحلبي و أو لاده بمصر ١٣٨٨ هـ/١٩٦٨ م.
- 1. التهانوي، العلامة محمد أعلى بن على الفاروقي (ت: ١٩١ ٥/١٧٧٧م)" <u>كشاف اصطلاحات</u> الفنون" الطبعة الأولىٰ، سهيل اكيدُمي اردو بازار لاهور، پاكستان ١٤١٣ هـ/١٩٩٣م.
- 11\_ الحرجاني، الشريف على بن محمد (ت: ١٦ ٨ ه/١٦ ٢ م) "كتاب التعريفات" الطبعة الأولى، دارالكتب العلمية، بيروت لبنان ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣/م.
- 11\_ الحصاص، أبوبكر أحمد بن على الرازي (ت: ٣٧٠ هـ/٩٨١م)" أحكام القرآن "تحقيق محمد الصادق قمحاوي، الطبعة الأولى داراحياء التراث العربي، بيروت ١٤٠٥ هـ/٩٨٥م.
- 11- الحوهري، اسماعيل بن حماد (ت: ٣٩٣ هـ/١٠ م): "الصحاح: تاج اللغة و صحاح العربية" بتحقيق أحمد عبدالغفور العطار، دارالعلم للملايين، الطبعة الثانية، بيروت ١٣٩٩هـ.
- 11. حاجي خليفة ، مصطفى بن عبدالله القسطنطني (ت:١٠٦٥١م): "كشف الظنون عين أسامي الكتب والفنون" دارالفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان ١٠٤١هـ/١٩٨٢م.
- ١٥ الخفيف، الشيخ علي: "الملكية في الشريعة الاسلامية مع مقار نتها بالقوانين العربية" القاهرة
   ١٩٦٩ م.
- 17\_ ابن خلكان ، أبو العباس أحمد بن محمد بن أبي بكر (ت: ١٨١ هـ/١٢٨٦م): "وفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمان" تحقيق الدكتور احسان عباس، دارصادر، بيروت الأعيان و أنباء أبناء الزمان.

- 1٧\_ النحوري، سعيد بن عبدالله الشرتوني اللبناني (ت: ١٣٣٠هـ/١٩١م): "أقرب الموارد في فصح العربية والشوارد" منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النحفي، قُم ايران٣٠٠ه.
- ۱۸ ابن درید، الأزدي البصري أبو بكر محمد بن الحسين (ت: ۳۲۱ هـ/۲۸۲م): <u>"جَمهرة اللغة"</u>

  الطبع ه الأولاحي، مطبعة دائرة السمعارف العثمانية بحيدرآباد الدكن
  ۱۳۲۵ ۱۳۵۱ هـ/۱۹۲۵ م.
- 19 \_ الرازي، الامام فخرالدين (ت: ٢٠٠ ص/ ٢١٠م): "التفسير الكبير" الطبعة الثالثة، باهتمام محمد عبدالرحمن مصطفى مدير مكتبة عبدالرحمن محمد لنشر القرآن الكريم بميدان الجامع الأزهر، قاهرة، المكتبة البهية المصرية (بلاتأريخ).
- · ۲ الراغب، الأصفهاني أبوالقاسم الحسين بن محمد بن المفضل (ت: ٢ · ٥ ص/ ١ / ١ م): "معجم
- مفرادت ألفاظ القرآن "تحقيق نديم مرعشيلي، المكتبة المرتضوية لاحياء الآثار الجعفرية، طبع ايران ١٣٩٢هـ/١٩٩٩م.
- ٢١ الزبيدي، الحسيني محب الدين أبو الفيض محمد مرتضى (ت: ٢٠٥ م ١٢٩ م): "تاج العروس من جواهر القاموس" الطبعة الأولى، المطبعة الخيرية القاهرة ١٣٠٧-١٣٠٧ م ١٨٨٨هم.
  - ٢٢\_ الزرقاء، الدكتور مصطفى: "الفِقه الاسلامي في ثوبه الجديد" دمشق ١٩٦٠م.
- 77\_ الزركلي، خيرالدين (ت:١٩٧٢م): "الأعلام: قاموس تراجم الأشهرالرجال و والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين" الطبعة الخامسة، دارالعلم للملايين بيروت لبنان ١٩٨٠م.
- ٢٤ الزمخشري، أبوالقاسم محمود بن عمر (ت: ٥٣٨ هـ/١١٤م): "أساس البلاغة" بتحقيق الأستاذ عبدالرحيم محمود عرف به الأستاذ أمين الخوي، طبعة دارالكتب المصرية ١٩٢٢م.
- ٥٦ "الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل" دارالفكر بيروت، طبع أوّل

- مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُهُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيُنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ
  - ۱۳۹۷ه۱م.
- 77\_ زيدان ،الدكتور عبدالكريم: "أحكام الزميين والمستامنين في دار الاسلام" رسالة للدكتوراة قدمت الى كلية الحقوق ، القاهرة ٢٦٦ م.
  - ٢٧ سركيس، يوسف اليان (ت: ١٣٥١ ه/ ٩٣٢ مر): "معجم المطبوعات العربية والمعربة"
     منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى، مطبعة بهمن قم ١٤١٠ ه.
  - 1 معبدالرزاق أحمد: "الوسيط؛ في شرح القانون المدني؛ حق الملكية مع شرح مفصًل للأشياء والأموال" مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، داراحياء التراث العربي، بيروت البنان ١٩٦٧م.
- ٢٩ ابن سيده ، أبوالحسن علي بن اسماعيل الأندلسي (ت: ٥٨ ٤ ه/١٠٦٦): "المخصّص"
   طبع المكتب التجاري للطباعة والتوزيح والنشر، بيروت (بلا تأريخ).
- . ٣- السيوطي، عبدالرحمٰن جلال الدين (ت: ٩١١ هـ/٥٠٥م): "الدرّ المنثورفي تفسير المأثور" طبع أوّل، دارالفكر بيروت ١٤٠٣ هـ/٩٨٣م.
- ٣١\_ الشاطبي، أبواسحاق ابراهيم بن موسلى اللخمي الغرناطي (ت: ٧٩٠ هـ/١٣٨٨م): "الموافقات في أصول الأحكام" دارالفكر للطباعة والنشر والتوزيع ١٣٤١ه.
- ٣٢\_ شبلي، العلامة شبلي نغماني (ت: ١٣٣٠هـ/١٩١٩م)، العلامة سيد سلمان ندوي (ت: ٣٦٠هـ/١٩١٥م) العلامة شيد سلمان ندوي (ت: ٣٦٠هـ/١٩١٥م) "سيرة النبي" طبع چهارم، الفيصل ناشران وتاجران كتب غزني ستريث أردو بازار لاهور، پاكستان ١٩٩١م.
- ۳۳ الشوكاني، محمد بن علي بن محمد (ت: ١٢٥٠ هـ ١٨٣٤/ م): "نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار صلى الله عليه و آله و سلم" ناشر أنصار السنة المحمدية، الكليار رود، رستم بارك، نوال كوت، لاهور باكستان (بلاتأريخ) ـ
  - ٣٤\_ الطباطبائي، سيد محمد حسين: "الميزان في تفسير القرآن" الطبعة الثانية، ناشر دارالكتب الاسلامية تهران ٢٩٤٠ و ناشرمؤ سسة مطبوعاتي اسماعليليان ٢٩٥٠ م ١٩٧٠ م.
- ٣٥\_ الطبرسي، أبوعلى الفضل بن الحسن (ت: ٨٤٥ هـ/١٥٩): "مجمع البيان في تفسير

- <u>القرآن</u> "تحقيق وتدوين: السيد هاشم رسولي والسيد فضل الله يزدي طباطبائي الطبعة الثانية،
  - دارالمعرفة بيروت ١٤٠٨ ١٩٨٨/١٥.
- ٣٦\_ الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت: ٣١٠هـ ٩٢٣ م): <u>جَامع البيان عن تأويل آي القرآن</u> و ٣٦ دارالفكر بيروت ١٤٠٨ م.
- ٣٧\_ طبلية، الدكتور القطب محمد: "الاسلام وحقوق الانسان" دارالفكر العربي، الطبعة الأولى، القاهرة ١٩٧٦م.
- ٣٨ الطوسي ، أبوجعفر محمد بن الحسن (ت: ٢٠ ع هـ/١٠ ، ١٥) "البيان في تفسير القرآن" تحقيق و تدوين: أحمد حبيب قيصر عاملي، طبع أوّل، داراحياء التراث العربي، مكتب الاعلام الاسلامي ايران ١٤٠٩ه.
- ۳۹\_ ابن عابدین، محمد أمین (ت: ۲۰۲۱ ه/۱۸۳۱م): "حاشیة ردالمحتار علی الدرالمختار" ایچ \_ایم سعید کمپنی، ادب منزل باکستان جوك کراتشی باکستان ۲۰۱۵ ه.
- . ٤ عبدالباقي، محمد فواد (ت: ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨م): "المعجم الفهرس لألفاظ القرآن الكريم" دسترى بيو شر دوست ايسوسى ايتس ببلشرز بك سيلرز، الكرم ماركيت اردو بازار لاهور، باكستان ١٣٦٤ هـ ١٩٤٥م.
  - 13\_ **ابن فارس**، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت: ٩٥ ٣٩٥): "مُعجم مقاييس اللغة" تحقيق عبدالسلام محمد هارون، مكتب الاعلام الاسلامي طهران ١٤٠٤هـ.
- 12. الفراهيدي، أبو عبدالرحمٰن الخليل بن أحمد (ت: ١٧٠ه أو ١٧٥هم): "كتاب العين" تحقيق الدكتور مهدي المخزوي، الدكتور ابراهيم السامراي، الطبعة الأولى من منشورات دارالهجرة ايران\_قُم ١٤٠٥هـ.
- 24 القرافي، أحمد بن ادريس بن عبدالرحمن (ت: ١٨٥هه ١٨٥ه): "الفروق" الطبعة الأولى، طبع مطبعة داراحياء الكتب العربية مكة المكرمة ١٣٤٤ه.
- ٤٤\_ القرطبي، أبوعبدالله محمد بن أحمد الأنصاري (ت: ٦٧٦هـ/٦٧٣م): "الجامع لأحكام

#### مَعنَى الحَقِّ لُغَةً وَاصطِلاَحاً وَتَعرِيُهُهُ عِنْدَ المُفَسِّرِيُنَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْأُصُولِيِّينَ

- القرآن "تحقيق وتدوين: مصطفى السقا، الطبعة الأولىٰ دارالفكر بيروت ١٤٠٧ هـ/١٩٨٧م.
- ٥٥\_ القزويني،أبوعبدالله محمد بن يزيد(ت:٢٧٣ ه أو ٢٧٥ه/٨٨٨م): "سنن ابن مَاجة" تحقيق محمد فواد عبد الباقي، داراحياء التراث العربي بيروت ١٣٩٥هـ/١٩٧٥م.
  - 23 القشيري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم (ت: ٣٦١هـ/٥٨٥م): "صحيح مسلم بشرح النووي" الطبعة الثالثة، داراحياء التراث العربي بيروت ١٣٤٩ه.
- ٧٤\_ ابن قيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب (ت: ١٥٧ه/ ١٣٥٠م): <u>"أعلام الموقعين"</u> طبعة بيروت
- ١٠٠٠ ابن كثير، أبوالفداء حافظ ابن كثير الدمشقي (ت: ٧٧ هـ/١٣٧٣م): "تفسير القرآن العظيم"
   تصحيح: حسين بن ابراهيم زهران، المكتبة التجارية، مصطفى أحمدالباز، مكة المكرمة (بلا تأريخ).
- 93\_ كحالة، عمر رضا: "معجم المؤلفين: تراجم مصنفى الكتب العربية" دار احياء التراث العربي، بيروت ١٩٥٧م.
- ٥ مَالك بن أنس (ت: ١٧٩ه/ ٢٥م): "المؤطا" تحقيق محمد فواد عبدالباقي، داراحياء التراث العربي، بيروت ١٩٥١م.
  - ٥١ محمد أبوزهرة: "الملكية و نظرية العقد في الشريعة الاسلامية" دارالفكر العربي، مصر ١٣٩٦
     ١٣٩٦ هـ/١٩٧٦ م.
  - ٥٢ محمد جواد مغنيه: "التفسير الكاشف" الطبعة الثالثة، دارالعلم للملايين بيروت ١٩٨١م.
- ٥٣\_ المراغي، أحمد مصطفى (ت: ١٣٧١هـ/٢٥٩م) الطبعة الثالثة، قاهرة ٤ ٣٩٥هـ/١٩٧٤م.
  - ٥٥ المصلح ، الدكتورعبدالله بن عبدالعزيز: "قيود الملكية الخاصة" الطبعة الأولى، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤٠٨ م ١٩٨٨/٥٠.
- ٥٥\_ ابن منظور ، الأفريقي، أبوالفضل جمال الدين محمد بن مكرم (ت: ٧١١ هـ/١٣١١م) "لسان العرب" نشر أدب الحوزة، قُم \_ ايران ١٤٠٥ هـ/٣٦٣ ق

- ٥٦ "موسوعة الفقه الاسلامي المعروفة بموسوعة جمال عبدالناصر الفقهية": يصدرها المجلس
   الأعلى للشؤون الاسلامية، القاهرة ١٤١٠/ ١٩٩٠م.
  - ٥٧ "الموسوعة الفقهية" اصدار وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية الكويت، الطبعة الثانية الكانية الكويت ٤٠٤ الطبعة الثانية الكويت ٤٠٤ الطبعة الثانية الكويت ٤٠٤ الطبعة الثانية الكويت ٤٠٤ الطبعة الثانية الثانية الكويت ٤٠٤ الطبعة الثانية المناسبة الم
- ابن نجيم، زين الدين بن ابراهيم بن محمد (ت: ٩٧٠ هـ/١٥٦٩م): "الأشباه والنظائر"
  تحقيق وتعليق عبدالعزيز محمد الوكيل، طبعة الحلبي بالقاهرة ١٣٨٧ هـ/١٩٦٨م.
   "مجموعة رسائل ابن نجيم" الطبعة الأولى، المكتبة الأشرفية، جامعه أشرفية فيروز بور رود،
   لاهور باكستان ١١٠٣هـ.
- 90\_ نيازي، الأستاذ غلام محمد: "حقوق الانسان في الاسلام" المؤتمر السادس لمجمع البحوث الاسلامية في الأزهر ١٩٧١م.
- ٠٦. وجدي، محمد فريد (ت: ١٣٧٣ هـ/١ ٩٥٤ م): "<u>دائرة معارف القرن العشرين</u>" دارالفكربيروت (بالاتأريخ).
  - 71\_ الدكتور وهبة الزحيلي: "الفقة الاسلامي وأدلته" الطبعة الثالثة، دارالفكر، دمشق ٩٨٥ م.

### ٢\_(المجلّات):

- 1 الرَّاوِيُّ، الدكتور جابر ابراهيم: "حماية حق الحياة في الشريعة الاسلامية" مقال له نشر في محلة "الاسلامُ اليومَ" العد٣، ايسيسكو الرباط، المغرب، ابريل ١٩٨٥م.
- ٢- الرَّفَاعِيُّ، الأستاذعبدالحميد: الحقوق الدستورية مقال له نشرفي مجلة "الدراسات الاسلامية " العدد الشاني، معهدالأبحاث الاسلامية لال كرتى راولبندى، باكستان ربيع الثاني ١٣٨٧هـ الله ونية ١٩٦٧م.

## (ب) وَالْأَرُدِيَّة:

- ۲\_ شبلي ، علامه شبلي نعماني (ت: ١٣٣٠هـ/١٩١٤)، علامه سيد سليمان ندوى (ت: ١٩١٤هـ)، علامه سيد سليمان ندوى (ت: ١٣٦٤ هـ/١٩٥٩م) "سيرة النبي النبي طبع چهارم، الفيصل ، ناشران و تاجران كتب غزنى ستريث أردو بازار لاهور ، پاكستان ١٩٩١ء.

# اُردوادب میں تہذیب وثقافت کی نمائندگی

ڈاکٹرمتازکلیانی\*ڈاکٹرمحمرساجدخان\*\*

#### Abstract:

This paper is about the significance of culture and civilization in literature. In the first part of the article authors discuss the definitions of culture and civilization briefly but comprehensively. After this the paper brings out the importance of culture in literature. Then there are vivid examples of cultural depiction and presentation from urdu literature, prose as well as poetry, from ancient to modern times. The paper concludes that no piece of living art can be created without having a flavour of culture.

اُردوادب میں برصغیر پاک وہند کی تہذیب وثقافت کی نمائندگی پر بات کرنے سے قبل ضروری ہوگا کہ ہم یہ جانیں کہ تہذیب وثقافت سے کیامراد ہے۔

کلچرکامقبول ترین اُردوتر جمہ ثقافت ہے۔ تہذیب کالفظ بھی ثقافت کا ہم معنی تصور کیا جاتا ہے۔ ثقافت کا مادہ ث ق ف سے نکلا ہے جس کے لغوی معنی پالینا، سیدھا کرنا وغیرہ کے ہیں۔ ڈاکٹر فاروق عثمان تہذیب وثقافت کا مفہوم یوں بیان کرتے ہیں:

'' ثقافت کا مفہوم ذہنی اور فکری صلاحیتوں پر محیط ہے اور تہذیب کا لفظ انداز واطوار کی شائنگی اور پاکیزگی کوظا ہر کرتا ہے اور اس طرح دونوں مل کرایک ایسے انسان کا تصور پیش کرتے ہیں جوآ داب ومعاشرت کے ساتھ ساتھ علوم و فنون میں بھی زیرک و دانا ہو۔ جب اس مفہوم کوفر د سے ہٹ کر پورے معاشرے کے لیے استعمال کریں گے تو مراد ایسا معاشرہ ہوگا جواطوار وانداز کے ساتھ ساتھ علوم وفنون میں بھی ترتی ومہارت رکھتا ہو۔'[ا]

گویا کلچرسے مراد انفرادی واجتماعی، ذوقی وخلاقی اور معاشرتی رویے اور اجتماعی عادات جب کہ وسیع تر معنوں میں اس میں فنون بھی شامل ہوں گے اور علوم وآ داب واخلاق بھی۔

اسشنٹ پروفیسر،شعبۂ اُردو، بہاءالدین زکریایو نیورٹی،ملتان۔

ایک اور لفظ جو کلچر کے متبادل کے طور پر استعال ہوتا ہے تدن ہے۔ یہاں بہتر معلوم ہوتا ہے کہ ایک چھوٹا سا فرق تدن اور ثقافت کا بیان کردیا جائے۔ ثقافت کے آسان معنی طرز زندگی جو کسی قانونی جبر کے بغیر، رضا کا رانہ معاشر نے کے سب افراد میں ایک جیسی ہو، جس سے زندگی زیادہ بامعنی اور پُر راحت بن جاتی ہو جب کہ وہ مظاہر جو کسی جبری و قانونی تنظیم یا منصوبہ بندی سے اُ بھرتے ہیں تدن کہلاتے ہیں۔ تدن میں قانون، ارادت و تنظیمات شامل ہیں۔ تدن ممل شہری زندگی کا کمال ہے بیا تگریزی کے لفظ سوئلا ئزیشن (Civilization) کا متر ادف ہے اور تہذیب کے مقابلے میں وسیع تر لفظ ہے۔

اس کلچر میں فنون و تفریحات، آداب، انفرادی و مجلسی اور ذوقیات کی دوسری شکلیں شامل ہیں جو جری نہیں۔
اس طرح بنظر غوراس کا جائزہ لیں تو یہ بات سامنے آئے گی کہ دراصل تہذیب و ثقافت کسی معاشر سے کے افراد یا کسی اجتماع کے ان متواتر اور عادی رویوں کا نام ہے جن کا سرچشمہ وراثت یا نسلِ انسانی کی کسی جبلت سے نہیں ہے بلکہ کسی اجتماع نے خاص ماحول میں خاص عقائد وافکار اور دوسرے اثر ات کے تحت انہیں اپنے اندر پیدا کرلیا اور ان میں یک رنگی پائی جاتی ہے۔ اسی طرح ثقافت کا عمل کم و بیش ایک اجتماع کمل ہے یعنی ایسا عمل ہے جس میں ایک اجتماع کے اکثر افراد مشترک رویدا ختیار کرتے ہیں اور اس رویے میں تسلسل یا یا جاتا ہے۔

ڈاکٹر جمیل جالبی اپنی کتاب'' پاکستانی کلچ'' میں تہذیب و ثقافت کوایک ہی مفہوم میں شامل کرتے ہیں اور اس سے ان کی مرادیہ ہے کہ کلچر دراصل زندگی کی ساری سرگرمیوں کوخواہ وہ ذہنی ہوں یا جسمانی، سب کا احاطہ کرلیتا ہے۔[۲]

اس طرح ڈاکٹر سیدعبداللہ کے زدیک کلچر جن چیزوں سے عبارت ہے وہ یہ ہیں:

''(۱) رہنے سہنے کے طریقے (۲) کھانے پینے کے آ داب (۳) میل جول کے

آ داب وادب کے رسوم، وضع داری، قرابت داری وغیرہ (۴) رسوم ورواح،
شادی بیاہ، میلے تہوار (۵) ورزشیں، خصوصی اجتاعی شوق اور مجلسی تفریحات

(۲) دیگر ذوقی مشاغل بزم آ رائی (محافلِ موسیقی وشعر گوئی)، مصوری، شکار،
کھیل، پرندوں کی تربیت، آ رائش اورزیبائش (۷) اور فدکورہ بالا کے اہتمام و

انھرام کے ذرائع جنہیں فنونِ لطیفہ اور فنونِ مفیدہ (صناعات) کی صورت میں

انجام دیاجا تا ہے۔'[۳]

بہر حال ثقافت کا بنیادی پہلومشترک روبہ ہے۔ بیروبیا ورطر زِممل چونکہ اپنی اصل کے اعتبار سے اجتماعی ہوتا ہے اس لیے بیمشترک روبی ثقافتی وصف کا درجہ رکھتا ہے۔ مثلاً مغربی معاشرے میں عورت کو دیکھتے ہی ہیٹ سر سے اُٹھا کر تعظیم دینا مغربی سوسائٹی کا ثقافتی وصف کہلائے گا۔

انفرادی عمل اور روبی ثقافتی وصف کا درجه نهیس رکھتے اس سلسلے میں ڈاکٹر جمیل جالبی کی توضیح نہایت مناسب ہے وہ لکھتے ہیں:

''(طرزِعمل کو) کلچر کے ذیل میں لانے کے لیے ضروری ہے کہ اس کا اظہار معاشرے کے متلف گروہوں، طبقوں اور افراد میں باضابطگی کے ساتھ یکساں طور پر ہونا چاہیے۔ مثلاً جب میں گھرسے باہر جا تاہوں تو دایاں پیر پہلے باہر رکھتا ہوں یہ میرا انفرادی عمل ہے لیکن اگر معاشرے کے افراد عام طور پر گھر جانے سے باہر جاتے وقت نیک شگون کے طور پر دایاں پیر پہلے باہر رکھتے لگیس تو ماس عمل میں افراد کے طرزِعمل میں باضابطگی پیدا ہوجائے گی اور پہ کلچر کے ذیل میں شارہوگا۔' [۴]

اسی طرح گھر کے بزرگوں کا اپنے جھوٹوں کوجوتی تھسیٹ کر چلنے سے منع کرنا دونوں وقت ملتے ہوئے جھت پر کھڑے ہوئے السلام علیم کہنا، شادی بیاہ کی رسوم، آرسی مصحف، مہندی، رخصتی، ولیمہ وغیرہ سب ایک مخصوص معاشرے کے ثقافتی پہلوکہلائیں گے۔

اس بات کو Robert Bierstedt نے اپنی کتابSocial Order میں یوں بیان کیا ہے:

''دنیا کے اندرر ہے والے تمام لوگ ایک ہی چاند کا مشاہدہ کرتے ہیں لیکن پیورٹن نیوانگلینڈ کی مائیں اپنے بچوں کو بتاتی ہیں دیھو چاند میں ایک بڑے کانوں والی بدروح کی شکل نظر آرہی ہے جس کے ناک پر ایک بڑا سامستا ہے اور جس کے ہاتھ میں ایک بڑی تی قینچی ہے جس سے وہ ان بچوں کی ناک کاٹ ڈالتی ہے جو ماں باپ کا کہنا نہیں مانے ، لیکن آئرش لڑکی جب سفید شراب اور گلاب کاعرق فی کرایک باریک رئیش رومال کی اوٹ سے چاند کی طرف دیکھتی ہے تواسے اپنے ہونے والے دولہا کا چیم ونظر آتا ہے۔'

'برصغیری مسلم ثقافت میں چاند کے اندر چرخد کاننے والی بڑھیا تو کافی شہرت رکھتی ہے۔''[۵]

بنیادی طور پر ثقافت کسی بھی انسان کا وہ کممل ساجی ور ثہ ہوتا ہے جواسے معاشرے کا فرد ہونے کی حیثیت سے حاصل ہوتا ہے۔ اس مکمل ساجی ورثے میں تمام عقائد، اقدار، قوانین اور رسم و رواج شامل ہوتے ہیں۔
''کشاف نقیدی اصطلاحات'' میں ابوالاعاز حفظ صدل قی نے ثقافت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

''کچر (Culture) جرمن زبان کے لفظ کلثور سے ماخو ذہبے جس میں جو سے ' بو نے اور اُگانے کا استعارہ پایا جاتا ہے مگر جو کچھ جوتا جاتا ہے وہ زمین نہیں انفرادی اور اجتماعی ذہن ہے جو کچھ بویا جاتا ہے نئے نہیں تصورات ہیں اور جو کچھ اگایا جاتا ہے وہ اناج کی فصل نہیں بلکہ یکسانی کردار کا وہ نمونہ ہے جس کی بدولت کسی گروہ میں وحدت کا شعور واضح ہوتا ہے۔''[۲]

نقافت کی مزیدوضاحت کے لیے ڈاکٹر بر ہان احمد فاروقی کی رائے کا مطالعہ بھی مفید ہوگا۔ ڈاکٹر صاحب کی بیرائے ابوالا عجاز حفیظ صدیقی نے کشاف تقیدی اصطلاحات میں کچھ یون نقل کی ہے:

"ثقافت اکتبابی طرز عمل کا نام ہے۔ اکتبابی طرزِ عمل میں ہماری وہ تمام عادات، افعال، خیالات اور اقد ارشامل ہیں جنہیں ہم ایک منظم معاشرے یا گروہ یا خاندان کے رکن کی حیثیت سے عزیز رکھتے ہیں یاان پڑ عمل کرتے ہیں یا ان پڑ عمل کرنے ہیں یا ان پڑ عمل کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔"[2]

ثقافت کے حوالے سے یہ بات بنیادی اہمیت کی حامل ہے کہ بیکوئی وہبی یا جبلی چیز نہیں بلکہ خالصتاً اکتسابی عمل ہے وہ اکتساب کہ جوہم کسی معاشرے میں رہتے ہوئے اس معاشرے کے رسوم ورواج اور طور طریقوں کو اپنا کر، کرتے ہیں۔ یہ ایک الگ بات ہے کہ ہمیں کسی معاشرے میں روز مرہ کی زندگی گزارتے ہوئے احساس تک نہیں ہوتا کہ ہم نے ثقافت کا باقاعدہ اکتساب کیا ہے۔

سی بھی زبان وادب کا مطالعہ اس کے تہذیبی و ثقافتی پس منظر کے بغیر ناکلمل رہتا ہے۔ادب کا تہذیبی و ثقافتی ایس منظر کی اساس بھی دو چیزوں پراستوار ہوتی ہے۔ پہلی ثقافتی llocale کی تفہیم میں بہت مدودیتا ہے کیئی اس پس منظر کی اساس بھی دو چیزوں پراستوار ہوتی ہے۔ پہلی سطح یا پہلی چیز دھرتی کی تاریخ کا آئینہ ہے۔کوئی بھی دھرتی اپنے اصلی باشندوں اور باہر سے آنے والے قبائل کی باہم

آمیزش سے اپنے لیے ایک خاص رنگ، مزاج اور موسم کا چناؤ کرتی ہے۔ دوسری چیز داخلی اور تہذیبی تصادم ہے جو زمین کےعلاوہ آسان کے اوصاف کوبھی پیش کرتی ہے اور اس طرح ان دونوں سطحوں کے امتزاج سے ہی کسی ملک کا وہ ثقافتی اور تہذیبی پس منظر مرتب ہوتا ہے جواس کی زبان اور ادب وشعرکومتا ٹرکرتا ہے۔

اُردوادب نے جس دھرتی میں جنم لیااس کا ایک خاص ذا نقہ، باس اور رنگ ہے اور اس کے پیکر کی تشکیل میں تہذیب اور رواج، زرعی نظام، موسم اور مٹی کی تا شیر کا بھی ہاتھ ہے۔

اُردوادب اور تہذیب و ثقافت کا آپس میں تعلق بے حد گہرا ہے۔ اُردوادب میں بے شارا ایی مثالیس پائی جاتی ہیں کہ جہاں تخلیق کارنے اپنی ثقافت اور تہذیب کواپنی تخلیق میں موثر انداز میں اُجا گرکیا ہے۔ تخلیق کاروں کی اس کوشش سے پہلے ہمیں برصغیر پاک و ہندگی صدیوں پر محیط تہذیب و ثقافت کو داد دینا ہوگی کہ جس میں ازخودا تئ گرائی اور پختگی موجود ہے جس نے اس خطے کے تخلیق کار کو مجبور کر دیا کہ وہ اپنی تخلیق میں مختلف ثقافتی مظاہراور معاشرتی روایات کو نمایاں جگہ دے۔ اُردوادب کے مطابع میں ثقافتی یا تہذیبی پہلوکو کسی صورت نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ جیسے عمرانی دبستان، تخلیق کو جھنے کے لیے تخلیق کار کے زمانے کے معاشی، معاشرتی اور سیاسی حالات کو بنیادی جاسکتا۔ جیسے عمرانی دبستان، تخلیق سے زیادہ تخلیق کار کے لاشعور کوا ہم تصور کرتا ہے ٹھیک اسی طرح ضرورت اس اہمیت دیتا ہے یا نفسیاتی دبستان، تخلیق سے زیادہ تخلیق کار کے لاشعور کوا ہم تصور کرتا ہے ٹھیک اسی طرح ضرورت اس میں ہارے سامنے بے شارا لی مثالیں ہیں کہ جہاں ادیب اپنی تہذیب و ثقافت کے رنگ میں رنگا دکھائی دیتا ہے۔ میں ہمارے سامنے بے شارا لی مثالیں ہیں کہ جہاں ادیب اپنی تہذیب و ثقافت کے رنگ میں رنگا دکھائی دیتا ہے۔ برصغیر پاک و ہندگی سرز مین اس پس منظر میں صدر جہزر خیز ہے کہ یہاں کی تہذیب و ثقافت صدیوں پرائی لور نہا ہت جاندار اور تاثر سے سے لی سرز مین اس پس منظر میں صدر جہزر خیز ہے کہ یہاں کی تہذیب و ثقافت صدیوں پرائی

اورنہایت جانداراور تاثریت کے لبریز ہے۔اس حوالے سے ڈاکٹر انورسدید کی رائے خاصی اہمیت کی حامل ہے:

د'برصغیریاک وہندارض عالم کاایک ایسا پر اسرار خطہ ہے جہال فطرت نے اپنے

بوقلموں رنگ بڑی فیاضی ہے جھیرے ہیں۔ دریاؤں، میدانوں، جنگلوں اور پہاڑوں کی بیسرز مین دنیا کی ایک نہایت قدیم تہذیب کا گہوارہ ہے۔ چنانچہ جب بورب تاریکی میں ڈویا ہوا تھا اور بونان میں تہذیب کا جراغ ابھی روثن

نہیں ہوا تھا، برصغیر تہذیبی اعتبار سے مقام عروح پر پہنچ چکا تھا۔'[^]

ڈاکٹر انورسدید کی مندرجہ بالا رائے کی روشن میں یہ بات خاصی واضح ہوتی ہے کہاس خطے کے ادیوں کے ہاں شعوری سطح پر یالاشعوری طور پراپنی ثقافت اور تہذیب کی جو جھلک دیکھنے کوملتی ہے، وہ بہت حد تک اس سرز مین ہی

کی مرہون منت ہے۔ درحقیقت برصغیر کی تہذیب و ثقافت نہ صرف ماضی میں بلکہ موجودہ دَور میں بھی اس قدر بھر پور اور جامع ہے کہ آج کا ادیب اس تہذیب و ثقافت کی نمائندگی کے بغیرا پی تخلیق کونا مکمل تصور کرتا ہے۔ ارضی ثقافتی تحریک ادیبوں کے ہاں ثقافت کی نمائندگی کے تناظر میں ایک اہم سنگ میل کی حیثیت کی حامل ہے۔ ڈاکٹر انور سدید کے نزدیک:

''ارضی ثقافتی تحریک کی نظریاتی اساس ڈاکٹر وزیرآ غائے تفکر کا نتیجہ ہے۔ان کا اساسی موقف یہ ہے کہ ثقافت زمین اور آسان کے تصادم سے جنم لیتی ہے۔۔۔۔ تقید میں ڈاکٹر وزیرآ غائی کتاب'' اُردو شاعری کا مزاج'' اس تحریک کی نظریاتی بوطیقا ہے۔'[9]

ثقافت کے اس تعارف کے بعد ذیل میں ہم اُردو کے نمائندہ یا نسبتاً معروف ادب میں برصغیر پاک و ہند کی ثقافت کی نمایاں جھلک تلاش کرنے کی کوشش کریں گے۔

اُردو کے منظوم قصے تہذیبی اور تاریخی حیثیت سے غیر معمولی اہمیت رکھتے ہیں۔اُردوشعروادب کی ترقی کا اولین مرکز دکن ہے۔قطب شاہی اور عادل شاہی حکمرانوں نے اُردوشاعری کوفروغ دینے میں عملی حصدلیا ہے۔ یوں تو پوراد کئی ادب اپنے وَور کی خوش حالی اور فارغ البالی کی نمائندگی کرتا ہے لیکن اس زمانے کے عام ذبخی رجحانات کا اندازہ غزل، رباعی، قصیدہ اور مرثیہ سے نہیں بلکہ منظوم داستانوں سے ہوگا جو قطب مشتری، سیف الملوک و بدیع الجمال، چھول بن ، من لگن، خاوند نامہ اور یوسف زلیخا کے نام سے وہاں کے ادب میں ملتی ہیں۔ان داستانوں میں گولکنڈہ اور بیجا پور کے حکمرانوں کی ساری تہذیبی تاریخ محفوظ ہے اور ان کے مطابعے کے بغیراس وَور کے عام ادبی مات ورجیانات اور ان کے عوامل ومحرکات کا سمجھنا مشکل ہے۔

اسی طرح قدیم دبلی کی جیتی جاگئی تصویر، سودا و میر کے قصائد کے علاوہ میر حسن کی سحرالبیان میں ملے گ لکھنوی تہذیب۔اس کے علاوہ تکلفات ولواز مات کا اندازہ آتش و ناشخ کی غزلوں کے ساتھ سعادت یارخان کی مثنوی دلیذیر دیا شکر نیم کی گلزار نیم اور شوق کی زہر عشق وفریب عشق سے ہوگا۔

اُردوشاعری میں روحِ عصر کی تلاش کرنی ہے تو وہ غزلوں سے زیادہ اور قصائد سے زیادہ منظوم داستانوں میں طبح گی۔دکن،دہلی،فیض آباد،کھنو،مرشد آباداوررام پور کے نوابوں کا ٹھاٹ باٹ۔ان کے درباروں کی شان و شوکت،ان کے حرم خانوں کی چہل پہل کی ثقافتی جھلکیاں منظوم داستانوں میں ہی مل سکتی ہیں۔اس سلسلے میں میرحسن کی مثنوی''سحرالبیان' کو دیکھیں۔سحرالبیان کے قصے میں جس بادشاہ کا ذکر کیا گیا ہے وہ اپنی عادات واطوار و خصائل سے اٹھارویں صدی عیسوی کا ایک مسلمان حکمران ہے۔ جب دتی اور لکھنؤ سیاسی زوال کا شکار ہوئے تو مسلمان زورِ بازو سے زیادہ قسمت پر بھروسہ کرکے بیٹھ گئے۔ وہ صرف تو ہم پرشی کے سہارے زندگی بسر کرر ہے تھے۔اسلامی تہذیب و ثقافت سے زیادہ وہ مقامی آب ورنگ سے متاثر تھے اوران کی مملی زندگی دراصل مسلمانوں سے زیادہ ہندووں کی معاشرت کے زیرِ اثر تھی۔لکھنؤ کے نوابین کی زندگی خصوصاً بیہ بی تھی۔اٹھارویں صدی کے مسلمان بادشاہ یا نوابین جس مخلوط ہندی مسلم کی کر کوفروغ دے رہے تھے،میرحسن نے اپنے قصے میں ان کو بیان کیا ہے۔شادی بیاہ،لباس،خوراک،سیروتفر تک سب میں ہندوانہ اثرات غالب تھے۔مثلاً

کیا پنڈتوں نے جو اپنا بچار تو کچھ انگلیوں پر کیا پھر شار
جنم پترا شاہ کا دیکھ کر تلا اور برچھیک پپہ کر نظر
کہا رام جی کی ہے تجھ پر دیا چندر ماں سا بالک ترے ہوئے گا
اسی طرح خاد ماؤں اورخواصوں کی چہل پہل کا نقشہ بھی میر حسن نے اس دور کے ماحول اور معاشرت و
ثقافت کے اہم پہلوؤں کو ذہن میں رکھ کر کھینجا ہے۔

ددا ، دائیاں اور مغلانیاں پھریں ہر طرف آتیاں ، جاتیاں ، جاتیاں ، خواصوں کا اور لونڈیوں کا ججوم محل کی وہ چہلیں وہ آپس کی دھوم تکلف سے پہنے پھریں سب لباس رہیں رات دن شہرادے کے پاس کوئی آرسی اپنے کھی کنگھا کرے کوئی آرسی اپنے کا اسلوب اُردوکی ادبی روایت کے آغاز میں شاعری کے بعد ہمارے سامنے آیاوہ تخلیقی نثر کا جواہم ترین اُسلوب اُردوکی ادبی روایت کے آغاز میں شاعری کے بعد ہمارے سامنے آیاوہ داستانوی نثر کا جے۔ داستان اور کہانی صرف ایک زوال آمادہ تدن کی یادگار ہی نہیں ایک مخصوص طرز احساس کے سیاق وسباق میں نسل انسانی کے تجربات اور تہذیبی زندگی کے مختلف سانچوں کا استعارہ بھی تھی اور واقعات اور کرداروں کے بیجھے تصورات کی بہت سی صورتیں مل کر معاشرتی اور روحانی تربیت کے ایک باطنی نظام کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔

یدداستانیں جہاں ایک محصوص معاشرے کی معاشرت طرز زندگی اور تہذیب وثقافت کی جھلکیاں اپنے اندر رکھتی ہیں و ہیں پراس زمانے کے معاشرے کی زبان ومحاورہ کی خوبی سے بھی مالا مال ہیں۔ایسے پینکڑوں محاور سے اور الفاظ ملتے ہیں جوآج کل متروک ہوگئے ہیں کیکن داستانوں میں وہ اپنی بہاراسی طور پر دکھاتے ہیں کہاس زمانے کی مخصوص طرزِ معاشرت و ثقافت کی جاشنی پھر سے محسوں ہوتی ہے۔ مثلاً باغ و بہار میں ایک بڑھیا کی دعا اور گفتگو د کیھئے:

''الہی تیری نتھ چوڑی سہاگ کی سلامت رہے اور کماؤکی گیڑی قائم رہے۔
میں غریب رنڈیا فقیر نی ہوں ایک بیٹی میری ہے کہ وہ دوجی سے پورے دنوں
دردزہ سے مرتی ہے اور مجھ کو اتن وسعت نہیں کہ ادھی کا تیل چراغ میں جلاؤں۔
کھانے پینے کو کہاں سے لاؤں۔ اگر مرگئ تو گوروکفن کیوں کر کروں گی اور جے
تو دائی جنائی کا کیا دوں گی اور بچہ کوسٹھوا راا چھوانی کہاں سے پلاؤں گی۔ آج دو
دن ہوئے ہیں کہ بھوکی بیاسی پڑی ہے اے صاحب زادی اپنی خیر پچھ کھڑا پارچہ
دلاؤتواس کو یانی بیٹے کا ادھار ہو۔'

باغ وبہار میں بحثیت مجموعی زندگی کی ایک لہر دوڑتی نظر آتی ہے۔ایک مخصوص معاشرت اور ایک مخصوص متاشرت اور ایک مخصوص تہذیب و نقافت میں پروان چڑھتے ہوئے انسان رواں دواں اور بولتے چالتے دکھائی اور سنائی دیتے ہیں۔
برصغیر کی تہذیب و نقافت کے پس منظر میں جہاں بہنوں کا بھائی کے لیے پیار اور جا نثاری کا جذبہ بھی اُردو ادب کے لیے ایک خاص کشش کا باعث ہے وہاں بھائیوں کے لیے بہنوں کے گھرسے پچھ کھانایا رہائش اختیار کرنا ایک معیوب بات تصور کی حاتی ہے۔ باغ و بہار میں بہتہذیبی و ثقافتی روبید ملاحظہ ہو:

''اے بیرن! تو میری آنکھ کی پہلی اور ماں باپ کی موئی مٹی کی نشانی۔ تیرے آنے سے میرا کلیجہ ٹھنڈا ہوا۔ جب تجھے دیکھتی ہوں باغ باغ ہوتی ہوں۔ تو نے مجھے نہال کیالیکن خدا نے مردوں کو کمانے کے لیے بنایا ہے۔ گھر میں بیٹھے رہنا ان کو لازم نہیں۔ جومر دکھٹو ہوکر گھر سیتا ہے اس کو دنیا کے لوگ طعنہ مہنا دیتے ہیں خصوصاً اس شہر کے آدمی چھوٹے بڑے تہمارے رہنے پر کہیں گے اپنے باپ کی دولت کھا کر بہنوئی کے گڑوں پر آپڑا ہے۔ یہ نہایت بے عزتی میری کی بات بنائی اور ماں باپ کے نام کوسب لاج گھنے کا ہے۔ نہیں تو میں اپنے چڑے کی جوتیاں بنا کر مجھے بہناؤں اور کیلیجے میں ڈال کررکھوں۔''

داستانی روایت کے سلسل میں جینے بھی قصتح ریک کئے اس سے قطع نظر کہ وہ طبع زاد تھے یانہیں ان میں جو خصوصیت قدرِ مشترک کے طور پر نمایاں ہے۔ وہ یہی ہے کہ اِن میں سب ادب آ داب رسم ورواج اور رہن سہن کے سلسے پوری تفصیل کے ساتھ بیان ہوئے ہیں، قصول اور کہانیوں میں معاشر تی زندگی کا کوئی بھی پہلواییا نہیں ہے جس کی عکاسی ان میں خملتی ہو۔

خاندان میں مرد کی مثبت حاکمیت مشرقی روایات اور ثقافت کا ایک اہم پہلو ہے۔ مثبت حاکمیت سے مرادوہ ذمہ داریاں لی جاسکتی ہیں کہ جن کوسرانجام دے کرمردا پنے کنبے کا صحیح معنوں میں سربراہ بنتا ہے۔ ہمارے معاشرے میں کسی خاندان یا کنبے کا سربراہ کسی عورت کا ہونا خال خال ہے اور یہ بھی محض ان صورتوں میں دیکھنے کو ماتا ہے کہ جہال کسی وجہ سے مرد کا وجود نہ ہو۔ مرد کی موجود گی میں عورت کی حاکمیت ہماری روایات اور ثقافت کے منافی ہے۔ اس لیس منظر میں پریم چند کا مشہور ومعروف ناول گؤدان بطور مثال لیا جا سکتا ہے۔ ناول کا ایک کردار ہیرا اپنے بانسوں کا سوداگاؤں کے چو ہدری سے کرتا ہے مگر اس سود سے ہیرا کی ہوئی پینا خوش نہیں ہوتی اور جب چو ہدری بانس کا شخ لگتا ہے تو پیناس کے مقابل آ کھڑی ہوتی ہونیت ہا تھا پائی تک جا پہنچتی ہے اس جھگڑے کی خبر جب بانس کا طف کی بینا ہوتی ہے تا ہے۔

''ہیراکوبھی خبر ملی کہ چوہدری اور بینا میں جنگ ہورہی ہے چوہدری نے بینا کو دھکا دیا اور بینا نے اسے جو تا ہے جو تا سے جو تا ہے جو تا ہے عصرتھا بلکہ عصرتھا بینا پر ۔ وہ کیوں چوہدری سے لڑی؟ کیوں اس کی عزت مٹی میں ملادی؟ بانس والے سے جھگڑنے سے اُسے کیا مطلب؟ اُسے جا کر ہیراسے کل ماجرا بیان کردینا چاہیے تھا وہ جیسا مناسب سجھتا کرتا۔ وہ اس سے لڑنے کیوں گئی۔''[۱۰]

پریم چند نے ہیرا اور پینا کی صورت میں مشرقی ثقافت کی خوب صورت تصویر کثی کی ہے کہ جہاں مرد اور عورت کی ذمہ داریاں جداجدا ہیں۔مردگھرسے باہر کا ذمہ دارہے جب کہ عورت گھرکی چارد یواری میں رہتے ہوئے مختلف امور سرانجام دیتی ہے۔مردیا عورت میں سے جو کوئی اپنی ذمہ داریوں سے بڑھنے کی کوشش کرے گا تو یہ طرز عمل مشرقی روایات وثقافت کے برعکس ہوگا۔

ماں کا اپنی اولا دسے پیارمحبت مشرقی روایت وثقافت کاحسن ہے۔اس خطے کی ماں کے نزدیک اس کی اولا د

سب سے بڑھ کر ہے۔ اپنی اولا دکی ذراسی تکلیف پر بے چین ہوجانے والی مال مشرقی ثقافت میں اہم مقام کی حامل ہے۔ اپنے خون سے محبت کا بیرعالم ہے کہ بچے بڑے سے بڑا گناہ بھی کر دیں اتنا بڑا گناہ کہ انہیں بھری دنیا میں کوئی اپنانے کو تیار نہ ہو مگر اس وقت بھی بیرمال ہی ہوگی کہ جوسب خطا نمیں جاننے کے باوجود اپنی اولا دکوآ غوش میں بھر لے گی۔ مال کے اس مثالی کر دار کی بے ثار مثالیں اُردوادب میں موجود ہیں تا ہم یہاں ہم مرز ارسوا کے ناول' امراؤ جان ادا'' کولیں گے۔

ناول کی ہیروئن امراؤ حادثاتی طور پرطوائف بن جانے کے کافی عرصے بعد جب اپنے وطن فیض آباد جا پہنچتی ہے تواس کا ایک ایک پل اپنی مال کی یاد میں گزرتا ہے۔ سوچتی ہے کہ اس شہر میں اس کی مال بھی موجود ہے۔ ادھر مال کے دل میں بھی اپنے خون کی تڑپ بیدار ہوتی ہے۔ بیرجاننے کے باوجود کہ امراؤان کی عزت کی قاتل اور رسوائی کی ذمہ دار ہے، پھر بھی اُسے گلے لگاتی ہے:

''ہائے میری امیرن کہہ کے لیٹ گئی۔ دونوں ماں بیٹیاں چینیں مار مار کے رونوں ماں بیٹیاں چینیں مار مار کے رونوں نگیں، پیکیاں بندھ گئیں۔ آخر دوعور توں نے آکر چھڑا یا۔۔۔۔ مال نے چلتے وقت جس حسرت بھری نگاہ سے مجھے دیکھا تھا وہ نگاہ مرتے دم تک مجھے نہ بھولے گئے۔''[۱۱]

شادی بیاہ کے موقع پر بَر دکھانے کے لیے اہتمام کیا جاتا ہے۔ طرفین والے جب آپس میں شادی کا تصفیہ کر لیتے ہیں توایک خاص تاریخ مقرر کی جاتی ہے اور لڑکے والے لڑکی والوں کے بیہاں آتے ہیں پھراس کے بعد لڑکی والے لڑکے والوں کے بیہاں جاتے ہیں اور ان کی ضیافت ہوتی ہے اور ہونے والے دولہا کوکوئی تحفہ پیش کیا جاتا ہے۔

''زریندایخ کمرے سے برآ مدہوئیں اوداریشی غرارہ، پشمینے کی شال، چہرہ دلی مسرت سے جگمگار ہاتھا۔ صفیہ پرنظر پڑی' ریڈی؟ شاباش! مگر پھروہ ہی بوسیدہ دوشالہ اوڑھ لیا، صفیہ کچھ تو خیال کرو، غیرآ دمی داماد بننے والا ہے، کیا سوچگا، ایسی بھی کیا خست، ایسا حلیہ نہ بناؤ کہ لوگ تم کو بالکل پیپل سے اُڑی سمجھیں۔' [11]

ایک گھر کا تصور مشرقی روایات اور ثقافت کا اہم جزو ہے۔ گھر کے تصور سے مراد ایک ایسا مثالی گھر ہے کہ

جہاں دن جرکی مزدوری کے بعدانسان جائے تو کوئی اس کا انظار کرتا ہو، نضے بچوں کی معصوم شرارتیں سارے دن کی تکان کو کھے جر میں مسرت اور راحت میں تبدیل کردیں، ایک ایسا گھر کہ جہاں ہر فرد کو دوسرے کی فکر ہو، ہر کوئی دوسرے کے غم کو اپناغم سمجھے اور دوسرے کی خوثی میں شریک ہو کر لطف کو دوبالا کردے۔ اس طرح کے گھر کے بغیر مشرقی روایات اور ثقافت کو مکمل خیال نہیں کیا جاسکتا۔ گھر کے اس مسرت انگیز خیال یا نصویر میں جب دراڑ پڑتی نظر آئے تو اسے ٹوٹے نے بچانے کی خاطر گھر کا کوئی بھی فرد کسی بھی صدتک جاسکتا ہے۔ خیالستان (از سجاد حیدر بلدرم) کے افسانے '' فکاح خانی'' میں ہمیں ایک الیسی ہوی دیسے کو ملتی ہے کہ جس کا شوہرا یک طوائف کی زلفوں کا اسیر ہو چاہے ۔ ان میاں بیوی کی ایک بٹی بھی ہے جو رات بھرا پنے باپ کا انتظار کرتی ہے گر باپ اپنے جنت جیسے گھر آئے کی بھو کے کو ملتے پر سکون تلاش کرتا ہے۔ ایک صورت میں اس شخص کی بیوی مشرقی ثقافت کی ترجمانی کی بجائے طوائف کے کو ملتے پر سکون تلاش کرتا ہے۔ ایک صورت میں اس شخص کی بیوی مشرقی ثقافت کی ترجمانی کرتے ہوئے تا ہے گھر کو بچانے کی خاطر انتہائی قدم اُٹھانے پر مجبور ہوجاتی ہے اور وہ طوائف کے کو ملتے کی سیاس جڑھیاں چڑھ جاتی ہے۔ ایک حیادار بی بی کی طوائف کے سامنے گی گئی التجا بہت صدتک واضح کرتی ہے کہ مشرق میں سیڑھیاں چڑھ جاتی ہے۔ ایک حیادار بی بی کی طوائف کے سامنے گی گئی التجا بہت صدتک واضح کرتی ہے کہ مشرق میں الکھ کا کہا تصورے:

''میں تم سے اپنا خاوند چھنے نہیں آئی کیونکہ اپنے میں اس کی نہ قابلیت ، نہ طاقت پاتی ہوں ، میں تو اسے مانگئے آئی ہوں۔ ایک گھر کا چین ، ایک خاندان کا آرام تہماری ہفیلی میں ہے۔۔۔۔ وہ میرا شوہر ہے ، اسے صرف میرا ہو کے رہنا چاہیے۔میر سے سوااس پر کسی کا حق نہیں ، میر سے سواوہ کسی کی ملکیت نہیں ، کسی کا حق نہیں ، میر سے سواوہ کسی کی ملکیت نہیں ، کسی کا امانت نہیں ۔۔۔۔ ہاں سنتی ہو، میر سے پاس پانچ برس کی ایک نہی بھولی جان کھی ہے وہ بھی رورو کے بابا کا انتظار کر کے سوتی ہے۔ تہمیں خبر نہیں کہ گھر میں یہ کیفیت ہے۔'[11]

نٹر نگاروں کے ہمراہ اگر شاعری میں اُن شعراء کا جائزہ لیا جائے کہ جو
اپنی تخلیقات میں ثقافت اور عوامی روایات کا بھر پور اظہار کرتے رہے ہیں تو
ایسے حضرات کی فہرست خاصی طویل ہوگی۔ تاہم بطور خاص ہم یہاں مشہور
شاعر نظیرا کبر آبادی کو لے سکتے ہیں۔ نظیر اٹھارویں صدی کے وسط میں پیدا
ہوئے ،ساری عمر آگرہ اور اس کے گردونواح میں ایک پیشہ ورمعلم کی زندگی بسر

کی۔ان کی زندگی میں آگرہ کو، وہاں کے تربوز، ککڑی،موسموں،میلوں، مذہبی تہواروں غرض کہ ذریے ذریے کو بنیا دی اہمیت حاصل رہی اوراس کا اظہاران کی شاعری میں جا بجاماتا ہے۔

نظیرا کبرآبادی کے ہاں ثقافت کی نمائندگی کے حوالے سے خاص بات یہ ہے کہ انہوں نے بلاتفریق ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کی ثقافت اور روایات کواپنی شاعری کی زینت بنایا۔ ذکر چاہے ہولی کا ہویا شب برات کا،موقعہ دیوالی کا ہویا عید کانظیر نے ثقافت کے ان تمام پہلوؤں کونہایت خوب صورتی سے اپنی شاعری میں سمودیا ہے۔اس پس منظر میں نظیر کی شاعری سے چندا یک مثالیں درج ذیل ہیں:

آ کر کسی کے سر پر چیچھوندر لگی کڑی اوپر سے اور ہوائی کی آ کر بڑی چیٹری ہو گئی گلے کا ہار پٹاننے کی ہر لڑی پاؤں سے لپٹی شور مچا کر قلم تڑی کرتی ہے پھرالیں شم گاری شب برات (شب برات)

ہر اک مکاں میں جلا کچر دیا دوالی کا ہر اک طرف کو اُجالا ہوا دوالی کا سجی کے دل کو مزا خوش لگا دوالی کا سجی کے دل کو مزا خوش لگا دوالی کا

عجب بہار کا ہے دن بنا دوالی کا (دیوالی)

پار بتی کی شادی کی تصویر کثی کرتے ہوئے نظیرا کبرآ بادی نے مٹھائیوں کا خوب ذکر کیا ہے۔ واضح رہے کہ مشرقی روایات وثقافت میں مٹھائی کے بغیر کسی خوثی کا تصور محال ہے۔ کہتے ہیں:

انبار لگائے پیڑوں کے اور ڈھیر گلابی اور برفی پیر الدو بھی تیار کیے قند بست بادام گری براق مگندر اور خرمے بھی خوب رنگ امرتی بیر بلی وہ خوب جلیبی اور تھجلے وہ گھیور بالوساہی بھی

مندرجہ بالا چندایک مثالوں سے بخو بی واضح ہوتا ہے کہ نظیر کی شاعری میں ثقافت اورعوا می روایات کی کس قدر اہمیت اور مقام تھا۔ یہاں فراق گور کھ پوری کی رائے کا ذکر مناسب ہوگا۔ فراق گور کھ پوری کی بیرائے پروفیسر قمررئیس نے اپنی مرتب کردہ کتاب'' اُردومیں لوک ادب' میں کچھ یوں نقل کی ہے:

''نظیرا کبرآبادی مقامی تہذیب وثقافت میں رنگ گئے تھے۔ ہندوتہواروں میں

بہت دلچیسی لینے لگے تھے اور دل و جان سے لطف اُٹھاتے تھے۔ بیروہ وقت تھا کہ ہندواورمسلمان میں کوئی برگا نگی نہتی۔''[۱۴]

اُردوکی ادبی روایت کا آغاز شعر کی شکل میں ہوا اور بیشعر برصغیر کی تمام ثقافتی اور تہذیبی عناصر کواپنے اندر سموئے ہوئے تھا۔ شعر کا مزاج دراصل دھرتی کے مزاج سے تشکیل پذیر ہوتا ہے۔ اگر چہ اُردوشاعری میں غزل اور نظم کے علاوہ بے شاراصنا فے شعررائج ہیں لیکن بنیادی حیثیت ان دونوں کوہی حاصل ہے۔

اُردوشاعری کے ابتدائی دَور میں گیت الی صنف شخن تھی جس نے ثقافت کے ہررنگ کواپنے اندرسمویا۔
گیت کا امتیازی وصف ہیہ ہے کہ بیرمال زمین یا معاشرے کیطن میں پیدا ہونے والی کروٹ کاعلم بردار ہے۔[10]
ثقافتی کھاظ سے گیت کا نہایت گہر اتعلق زمین سے ہے۔ گیت کے سلسلے میں حفیظ ،ساغراور تا ثیر کے بعدا گلا اہم نام میراجی کا ہے۔میراجی کے ہاں دھرتی پوجا کے رجحانات کی فراوانی ہے۔میراجی کا قدیم ہندو تہذیب سے تعلق خاطر ، ہندوستان کی دھرتی اوراس کے مظاہر مثلاً جنگوں ، درخوں ، دریاؤں ، پرندوں ، پھولوں اور غاروں سے ایک گہری وابستگ نے میراجی کو ایسے گیتوں پرائے سایا ہے جن میں ہندوستان کی دھرتی کی سوندھی باس موجود ہے۔ ہندی گئے سے کہخصوص گھلاوٹ اور رجاؤ ، فضا کا سارادکش ترنم میراجی کے گیتوں میں موجود ہے۔

چھم چھم چھم ناچرہی ہے موہن دھرتی کر کے سنگار دل میں کیسی پکار ہنسی رات میں کسانے بجائی رام دہائی!رام دہائی را کھ میں چنگاری کیوں سلگی اس کی نہیں ہے تاب ہمارے دھند لے پڑ گئے خواب

قدیم وجدیدادب سے بیہ چندمثالیں مشتے از خروار ہے پیش کی گئی ہیں۔ادب کی خواندگی کے جدیدانداز اور سلیقے کو پیش نظرر کھا جائے تو معلوم ہوگا کہ شاید ہی کسی تخلیق کارنے اپنی تہذیبی وثقافتی روایت سے الگ ہوکر لکھا ہو۔ ادب اورادیوں کے بارے میں نصوراتی ،تخیلاتی اور ماورائی دنیاؤں میں بسے رہنے اور انہیں دنیاؤں کی نصوریں تخلیق کرنے کے الزام باطل دکھائی دیتے ہیں۔

## حوالهجات

- ا ـ فاروق عثمان، ڈاکٹر:'' اُردوناول میں مسلم ثقافت'' بیکن بکس،ملتان،باراول،۲۰۰۲ء،ص ۱۱ ـ
  - ۲۔ جمیل جالبی ڈاکٹر:'' پاکشانی کلچ'' نضل سنز کراچی ۱۹۸۵، ص۲۶۔
  - - ٣- جميل جالبي ڈاکٹر:" پاکستانی کلچر''من١٧٩ \_
    - ۵۔ بحوالہ فاروق عثمان ، ڈاکٹر: ''اُردوناول میں مسلم ثقافت''، ص ۴۸۔
- ٢ ابوالاعجاز حفيظ صديقي '' كشاف نقيدي اصطلاحات''، مقتدره تومي زبان ،اسلام آباد، ١٩٨٥ء ، ص ٥٢٠ ـ
  - ے۔ // // ص:۵۵\_
  - ۸ ۔ انورسدید، ڈاکٹر،''اُردوادب کی تحریکین''، انجمن ترقی اُردویا کتان، کراچی، ۱۹۹۹ء، ص: ۲۲۲ ۲۲۲ ۔
    - 9 // ص:۱۱۳
    - ۱۰ بریم چند<sup>د د</sup> گؤدان ''، مکتبه شعروادب، لا بور، س-ن من ۳۵۰-
    - اا مرزابادی رُسوا، ''امراؤ جان ادا'' تخلیقات، لا هور، فروری ۱۹۹۵ء، ص:۱۵۳۔
    - ۱۲ قرة العين حيدر: ''حياند ني بيكم''،ايجويشنل پباشنگ ماؤس، دېلى، ۱۹۹۰، ص۲۰۸ س
    - ۱۳ سجاد حیدر بلدرم'' خیالستان''،سنگ میل پبلی کیشنز،لا ہور،۱۹۹۷ء،ص:۱۲۵–۱۲۲۔
- ۱۲- قمررئیس، پروفیسر (مرتبه) ن' اُردومیں لوک ادب'، سیمانت پر کاش نئی دہلی ، جنوری ۱۹۹ء، ص:۲۳۲-
- ۵۱\_ وزيرآغا ڈاکٹر:" اُردوشاعری کامزاج" جدید ناشرین چوک اُردوبازارلا ہورمئی ۱۹۲۵ء ص ۱۷-۱۷-۱

\*\*\*

# ''نصابِ ز كوة'' تحقيقي مطالعه

ڈاکٹرعبدالقدو*س صهیب*\*

#### Abstract:

Zakat plays an important role in the economics system of Islam. The rulings about Zakat are crystal clear in the Quran and Sunnah (Shariah). From its collection to disbursement, all the stages are well defined in Islamic Figh.

Nisab for Gold, Silver, Animals and Currency is fixed by the Sunnah of the Prophet (PBUH). The other thing which come under nisab are Trade Commodities, Certificates and Bonds etc. Further, it is said that the amount on which Zakat is to be deducted must be in the possession of the owner for one year.

However, the question which remained central point of discussion among the Ulama and Scholars is to whom it should be distributed at various times. This paper tries to answer this question and present comprehensively the views. The vans of the Jurists concerning this issue (nisab).

ز کو ة اسلامی نظامِ معیشت کا بنیا دی ستون ہے۔ زکو ۃ کے متعلق شری احکامات واضح اور تفصیلی ہیں۔اس کی وصولی اور تقسیم اور اس کے درمیان کے تمام مراحل بڑے اہم ہیں لیکن نصابِ زکو ۃ کا تعین ہمیشہ سے علماء اور متحقین کی خاص توجہ کا حامل رہا ہے۔ مقالہ ہذا نصابِ زکو ۃ سے متعلق ہے، جس میں اس سے متعلق فقہاء کی آراء کو مضبط اور جامع طریقے سے پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ فصاب کی تعریف:

''القدر الذي تجب فيه الزكواة اذا بلغه نحو مائتي درهم ، خمس من الابل'' (۱) زكوة كانصاب مال كى أس خاص مقداركوكها جاتا ہے جس پرشر يعت نے زكوة فرض كى ہے اور جس مقدار سے كم مال ميں زكوة فرض نہيں ہوتی مثلاً اون كے لئے پانچ ، بكرى كے لئے چاليس اور گائے بھينس كے لئے تميں كاعدو، چاندى كے لئے دوسودر ہم اورسونے كے لئے بيس مثقال۔

نصاب كى تعريف كرتے ہوئے علامہ سعدى لكھتے ہيں" القدر الذى اذا بلغه المال وجبت الزكاة. "(۲)

<sup>\*</sup> اسشنٹ پروفیسر، شعبہ اسلامیات، بہاءالدین زکریا یونیورٹی، ملتان ۔

نصاب كي شمين:

نصاب کی دوشم ہیں:

(الف) نامی لیخی بڑھنے والامال (ب) غیرنامی یعنی نہ بڑھنے والامال

مال نامی کی بھی دوقتمیں ہیں:

(الف) حقیقی اس کا اطلاق تو تجارت کے مال اور جانور پر ہوتا ہے کیونکہ تجارت کا مال نفع سے بڑھتا ہے اور جانور بچوں کی پیدائش سے بڑھتے ہیں ۔

(ب) تقدیری اس کا اطلاق سونے اور جاندی پر ہوتا ہے۔ یہ چیزیں بظاہر تو نہیں بڑھتیں کیکن بڑھنے کی صلاحیت رکھتی ہیں۔

نصاب غیر نامی کا اطلاق مکانات اور خانہ داری کے اُن اسباب پر ہوتا ہے جو ضرورت اصلیہ کے علاوہ ہوں۔

## نصاب نامی اور غیرنامی میں فرق:

نصاب نامی اورغیر نامی کے درمیان فرق یہ ہے کہ نصاب نامی کے مالک پر تو زکوۃ فرض ہوتی ہے نیزاس کے لئے صدقہ فطر دینا اور قربانی کرنا واجب ہوتا ہے۔'' نصابی غیر نامی'' کے مالک پرزکوۃ فرض نہیں ہوتی مگراس کے لئے بھی زکوۃ ،نذراور صدقہ واجبہ کا مال لینا درست نہیں ہوتا۔ نیزاً س پر بھی صدقہ فطر دینا اور قربانی کرنا واجب ہوتا ہے۔(۳)

## مشترك نصاب:

وہ اموال اور سوائم جن پرز کو ۃ واجب ہوتی ہے اگر انفرادی ملکیت کے بجائے اجتاعی ومشترک ملکیت ہوتو اس کے حکم میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔ اس سلسلے میں احناف کا مسلک بیہ ہے کہ شرکت کی حالت میں بھی وہی ضروری شرائط ہیں جو انفرادی حالت کے لئے ہیں۔ یعنی ہر شریک کا نصاب کامل ہو چنانچے اگر ہر شریک کا حصہ نصاب کے بقدر ہے توز کو ۃ واجب ہوگی ورنہ نہیں۔

حضرات شوافع کا مسلک میہ ہے کہ اگر مویشوں کے چرانے کے اسباب متحد ہوں کہ دونوں کا چرواہا، چرا گاہ، یانی پینے کی گھاٹ اور باڑہ ایک ہی ہواور دونوں میں وجوب زکو ق کی اہلیت ہے تو ان دونوں کا مال ایک ہی سمجھا جائے گا دران دونوں پرز کو ۃ واجب ہوگی ،اگرچہ وہ دونوں اگر منفر دہوتے توان پرز کو ۃ واجب نہ ہوتی۔(۴) امام شافعی درج ذیل حدیث سے استدلال کرتے ہیں:

عن انس بن مالك ان ابابكر رضى الله تعالىٰ: "كتب لهم ... ولا يجمع بين متفرق ولا يفرق بين مجتمع خشية الصدقة و ماكان بين خليطين فانهما يتراجعان بالسويّة. "(۵)

حضرت انس کفر ماتے ہیں کہ جب حضرت ابوبکر ٹنے انہیں زکو ۃ وصول کرنے سے لئے بحرین بھیجا تو انہیں ایک ہدایت نامہ کھودیا جس میں آپ نے لکھا تھا: کہ زکو ۃ کے خوف سے متفرق کو جمع نہ کیا جائے اور نہ مجتمع میں تفریق کی جائے۔اور جو چیز دوشریکوں میں مشترک ہوتو وہ دونوں باہم برابر برابر رجوع کرلیں۔

امام شافعی کا کہنا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جمع وتفریق کا اعتبار کیا ہے کہ آپ نے متفرق نصاب کو جمع کرنے اور مجتع نصاب کو جدا کرنے سے منع فرمایا ہے۔

اورا گرجمع (شرکت) کی حالت کوانفرادی حالت پر قیاس کیا جائے اور ہر شریک کے لئے پورے نصاب کی شرط لگائی جائے تو جمع (شرکت) کامفہوم باطل ہوجائے گا اور مجتمع کوجدا کرنالازم آئے گا

احناف درج ذیل روایت سے استدلال کرتے ہیں:

"ليس في سائمة المسلم اذا كانت اقل من اربعين صدقة. "(٢) يعنى مسلمان كى سائمه كريول مين جب تك جاليس سركم مول زكوة واجب نهيس -

احناف کا کہنا ہے کہ بیحدیث مطلق ہے کہ اس میں شرکت اور انفرادی حالت کو کوئی قیرنہیں ،لہذا شریک و منفر دہرایک کے لئے پورانصاب زکو ۃ کے واجب ہونے کے لئے شرط ہے۔

حضرات شوافع کی جانب سے پیش کی جانے والی مذکورہ حدیث کا جواب احناف بید سے بیس کہ رسول اللہ کا فرمان' و لا یہ جمع بین متفرق'' بھی ہماری دلیل بن رہا ہے۔ کیونکہ اس سے مراد تفرق ملکیت ہے نہ کہ تفرق مکان ، کیونکہ ہم سب کا اجماع ہے کہ اگر ایک نصاب دو مکانوں میں ہے تو اس میں زکو ہ واجب ہوگی۔ لہذا اس سے مراد تفرق ملکیت ہے۔ اور حدیث کامفہوم بھی یہی ہے کہ اگر دوآ دمیوں کی ملکیت جدا جدا ہے توزکو ہ کی وجہ سے اُسے جمع نہ کہا جائے اور یوں نہ مجھا جائے کہ گو باا یک ہی ہیں۔

مثلاً دوآ دمیوں میں پانچ اونٹ ،تمیں گائے یا چالیس بکریاں مشترک ہیں اوران پرسال پورا ہو چکا ہے اور ز کو ة وصول کرنے والا بیرچا ہتا ہے کہ اس مال سے ز کو ة وصول کرلے بایں طور کہ دونوں کی ملکیت کوجمع کرے اور

اسے ایک ہی مال شار کرے تو اُسے بیا ختیار نہیں۔

یا مثلاً دوآ دمیوں میں اس بکریاں مشترک ہیں اور ان کا سال پورا ہو چکا ہے تو ہر شریک پرایک بکری واجب ہوتی ہے۔ اب زکو ق کے خوف سے دونوں چا ہے ہیں کہ اپنی ملکیت کو جمع کرلیں اور یوں سمجھیں کہ گویا ایک ہی ملکیت ہے، تا کہ زکو ق وصول کرنے والے مُصدّ ق کوایک ہی بکری دینا پڑے تو انہیں بیا ختیار حاصل نہیں کیونکہ ان کی ملکیت متفرق ہے لہذا زکو ق کی وجہ سے جمع کرنے کے مجاز نہیں۔ اور رسول اللہ کے کارشاد' و لا یہ جمع کرنے کے مجاز نہیں۔ اور رسول اللہ کی کارشاد' و لا یہ جمع میں متفوق "میں بھی اجتماع ملکیت مراد ہے۔ مثلاً ایک شخص کی دوختیف چرا گاہوں میں اس بکریاں ہیں اور اس صورت میں اس پرایک بکری واجب ہوتی ہے اب اگر مُصد ق بہ چا ہتا ہے کہ اس مجتمع ملکیت کو دو چرا گاہوں کی وجہ جدا جدا کر دے اور انہیں دوالگ الگ نصاب شار کر ہے تو مُصدّ ق کو یہ اختیار حاصل نہیں ، کیونکہ ملکیت مجتمع ہے لہذا حمد ق تق کو یہ اختیار حاصل نہیں ، کیونکہ ملکیت مجتمع ہے لہذا

اموال ظاهره اوراموال بإطنه:

عہدرسالت اور حضرت ابوبر وحضرت عمر کے ادوار میں ہوسم کے اموال کی زکو قاسر کاری سطح پر وصول کی جاتی تھی ( ) ۔ اس مبارک زمانہ میں اموال ظاہرہ اور باطنہ کی کوئی تفریق نہتی ۔ جب حضرت عثمان غنی کا کے عہد خلافت میں زکو قاکے قابل اموال کی کثر ت ہوگئی اور اسلامی فتو حات دور دراز تک پھیل گئیں تو حضرت عثمان غنی کا نے محسوس کیا کہ اگر ہوسم کے اموال کی زکو قاسر کاری طور پر وصول کی گئی تو لوگوں کے پرائیویٹ مکانات، دکا نوں اور گوداموں کی تلاثی لینی ہوگی اوران کے املاک کی چھان بین کرنی پڑے گی جس سے لوگوں کو تکلیف ہوگی اوران کے محفوظ شخصی مقامات کی نجی حشیت مجروح ہوگی جس سے فتنے پیدا ہوں گاس لئے حضرت عثمان غنی کا نے بیتفریق فرمادی کہ حکومت صرف اموال ظاہرہ کی زکو قاوصول کر ہے گی اور اموال باطنہ کی زکو قاما کان خودادا کریں ۔

حکومت صرف اموال ظاہرہ کی زکو ۃ وصول کرے گی اس لئے کہ اموال ظاہرہ کی زکوۃ وصول کرنے میں نہ مذکورہ مضرت و پریشانی لاحق ہوتی ہے اور نہ حساب کتاب کرنے کے لئے گھر وں اور دکانوں کی تلاثی لینی پڑتی ہے۔ حضرت عثمان کے اس فیصلہ کی تفصیلات مفسر قرآن امام ابو بکر جصاص ؓ اور معروف حفی فقہی علامہ کا سائی نے بیان فرمائی ہیں۔ (۸)

حضرت عثمان غنی ﷺ کے عہد خلافت میں اموال ظاہرہ میں مولیثی اور زرعی پیداوارکوشامل کیا گیا اور باقی بیشتر اموال نفتری سونا جاندی اور دیگر سامان تجارت کواموال باطنه قرار دیا گیا۔ بعد میں جب حضرت عمر بن عبدالعزیز کا دور خلافت آیا تو انہوں نے اُس مال تجارت کو بھی اموال ظاہرہ کے حکم میں شار فر مایا جوایک شہر سے دوسرے شہر لے جایا جار ہا ہو۔ کیونکہ حکومت کواس کی زکو ہ وصول کرنے اور اس کا حساب کرنے کے لئے مالکان کے گھروں ، دکا نوں اور نجی مقامات کی تلاشی لینے کی ضرورت نہیں پڑتی تھی ۔ چنا نچی شہر کے ناکوں پر ایسی چوکیاں مقرر کردی گئی تھیں جوایسے مال تجارت کی زکو ہ موقع پر ہی وصول کر لیں اور اسی کوفقہاء نے دن میں یموٹ علی العاشر ''سے تعبیر فرمایا۔ (۹)

عصرحا ضراوراموال ظاهره:

موجودہ دور میں بیا یک جدید مسئلہ در پیش ہے کہ کن کن اموال پراموال ظاہرہ کا اطلاق کیا جاسکتا ہے جن سے حکومتی سطح برز کو ۃ وصول کی جاسکتی ہے؟

زرعی پیداوار اور مویشوں کا معاملہ تو واضح ہے کہ وہ اموال ظاہرہ میں سے ہیں لیکن اس دور میں بہت سے اموال ایسے ہیں جن کو اموال ظاہرہ قر اردینے کی گنجائش معلوم ہوتی ہے۔مثلاً بینکوں یا دوسرے مالیاتی اداروں میں رکھی ہوئی رقوم جن سے زکو قا وصول کرنے کے لئے گھروں کی تلاشی لینے کی ضرورت نہیں پڑتی۔

اس پراشكال موسكتا م كد نقو دكوتو فقهائ كرام نے اموال باطنه ميں شاركيا ہے جيسا كه بدايد ميں ہے'' ومن مر على عاشر بمائة درهم واخبرہ ان له في منز له مائة اخرىٰ قد حال عليها الحول لم يزك التي مر بها لقلته و ما في بيته لم يدخل تحت حمايته الخ. ''(١٠)

یعنی اگرایک شخص کے پاس سو درہم ہیں اور وہ عاشر کے پاس سے گذرا اور عاشر کو اُس نے آگاہ کیا کہ میر سے گھر میں ان کے علاوہ بھی سو درہم موجود ہیں اور ان پر سال گذر چکا ہے تو عاشر ان سو درہم کی زکو ہ وصول نہیں کر سکتا جووہ ساتھ لے کر جارہا ہے کیونکہ وہ نصاب سے کم ہیں اور درہم اُس کے گھر میں ہیں وہ عاشر کے تصرف میں نہیں آتے ۔ کیونکہ بیدا بیا مال ہے جس کی زکو ہ دینے کا مالک خود مجاز ہے بخلاف مویشیوں کے اگر عاشر کے پاس سے گذر نے والے شخص کے پاس مقدار سے کم مولیتی ہوں اور بقیہ گھر پر موجود ہوں تو عاشر زکو ہ وصول کر لے گا۔ ہدا یہ کی اس عبارت سے جہاں نفذرو بے کے امول باطنہ میں سے ہونے کا پید چاتا ہے وہاں یہ بھی معلوم ہدا یہ کی اس عبارت سے جہاں نفذرو بے کے امول باطنہ میں سے ہونے کا پید چاتا ہے وہاں یہ بھی معلوم

ہدایہ کی اس عبارت سے جہاں تقدرویے ہے امول باطنہ بیں سے ہونے کا پیۃ چلیا ہے وہاں یہ بی معلوم ہوتا ہے کہ نقدرو پیہ وغیرہ اس وقت تک اموال باطنہ رہتے ہیں جب تک وہ پوشیدہ نجی مقامات پر مالکان کے زیرِ حفاظت ہوں۔

چنانچة تحقیق سے معلوم ہوتا ہے کہ نقو دسے فقہائے کرام کی مراد وہ نقو دہیں جن کا حساب کرنے کے لئے

لوگوں کے مکانات وغیرہ کی تلاثی لینی پڑے ،مطلق نقو دمرا ذہیں جس کی دلیل بیہ ہے کہ خلفائے راشدین سے لے کر حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے دور تک تمام خلفاء کے بارے میں بیثہوت موجود ہے کہ وہ سرکاری ملاز مین کی تخواہوں اور دوسرے باشندوں کو دئے جانے والے وظا کف سے ادائیگی کے وقت ہی زکو ق کا بالیا کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکرصد لق بھے کے بارے میں آتا ہے:

"وكان ابو بكر الصديق لله إذا أعطى الناس عطِيَاتِهم يسأل الرجل هل عندك من مال وجبت عليك فيه الزكواة؟ فان قال: نعم ، اخذ من عطائه زكوة ذلك المال وان قال لا،أسلم اليه عطائه ولم ياخذ منه شيئاً. "(١١)

حضرت ابوبکرصدیق کے جب اوگوں کو وظائف دینے لگتے تو اُن سے پوچھ لیتے تھے کہ کیا اُن کے پاس ایسا مال تو نہیں جس پر ز کو ۃ واجب ہوا گر کوئی محض ہاں میں جواب دیتا تو اُس کے وظیفہ سے ز کو ۃ منہا کر لیتے ورنہ وظیفہ کی یوری رقم دے دیتے اور اُس میں سے بچھ میں منہا نہ فرماتے۔

حضرت عمر ﷺ کے بارے میں بھی مصنف ابن ابی شیبہ میں اسی قتم کا معاملہ مذکور ہے:

"عن عبد الرحمن بن عبد القارى وكان على بيت المال في زمن عمر مع عبيد الله بن الارقم فاذا خرج العطاء جمع عمر الموال التجارة فحسب عاجلها و آجلها ثم ياخذ الزكواة من الشاهد و الغائب "(١٢)

حضرت ابوبکر وعمر کے بارے میں ممکن ہے یہ کہا جائے کہ ان کے دور میں اموال ظاہرہ اوراموال باطنہ کی کوئی تفریق نتھی اس لئے وہ ہر تتم کے اموال سے زکو ہ وصول فرماتے تھے۔لیکن حضرت عثمان غنی جہنہوں نے یہ تفریق قائم فرمائی تھی اور نقو دکواموال باطنہ قرار دے کران کی زکو ہسرکاری طور پر وصول کرنی چھوڑ دی تھی خوداً ن کے بارے میں مؤطامیں ہے:

عن عائشه بنت قدامة، عن ابيها ، أنه قال: "كنت اذا جئت عثمان بن عفّان لأِقبض عطائى، سألنى: هل عندك من مال وجبت عليك فيه الزكواة ؟ قال فإن قلت: نعم ، أخذ من عطائى زكاة ذلك المال وان قلت: لا ، دفع إلىّ عطائى. "(١٣)

حضرت عائشہ بنت قدامہ اپنے والد سے روایت کرتی ہیں وہ فرماتے ہیں کہ جب میں حضرت عثمان غنی کے پاس اپنا وظیفہ لینے کے لئے حاضر ہوتا تو آپ مجھ سے یہ پوچھتے کیا تمہارے پاس ایسا مال موجود ہے جس پرز کو ق

''نصابِ ز كوة''تحقيقي مطالعه

فرض ہوتی ہے؟ اگر میں ہاں کہد یتا تو آپ میرے وظیفہ سے زکو ۃ منہا کر لیتے تھے اور اگر میں کہتا نہیں تو آپ مجھے یوراوظیفہ دے دیتے۔

نیز حضرت عبدالله بن مسعود کے بارے میں مصنف ابن ابی شیبہ میں مروی ہے:

"كان ابن مسعوديزكي عطياتهم من كل الف خمسة و عشرين." (١٣)

حفرت عبداللہ بن مسعود ﷺ لوگوں کی تخواہوں کی زکو ۃ اس حساب سے وصول فر مایا کرتے تھے کہ ہر ہزار پر بچپیں وصول کر لیتے تھے۔ مصنف عبدالرزاق کی روایت کے مطابق اس دور کے تمام امراء کا بھی یہی معمول تھا۔ (۱۵)

حضرت عمر بن عبد العزيزُ كن ما نه خلافت مين اگر چه اموال ظاهره و باطنه كی تفریق قائم هوچكی تھی ليكن ان ك بار بين مروى ہے عن جعفر بن برقان "إن عمر بن عبد العزيز كان اذا اعطى الرجل عطائه او عمالته اخذ منه الزكواة. "(١٦)

جعفر بن برقان فرماتے کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز جب لوگوں کو انعام یا تنخواہیں دیتے تو اُن سے زکو ۃ وصول کر لیتے تھے۔

مصنف ابن انی شیبه میں یہی روایت ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے:

عن عمر بن عبد العزيز: "كان يزكى العطاء و الجائزة. "(١٤) يعنى حضرت عمر بن عبدالعزيز "تخوا بول اورانعامات سے زكوة وصول كر ليتے تھے۔

ان تمام روایات سے بیدواضح ہوتا ہے کہ جن نقو د پر حکومت کو تلاشی کے بغیر اطلاع ہوناممکن ہووہ اموال باطنہ میں شامل نہیں ہیں بلکہ ان سے حکومت زکو ۃ وصول کر سکتی ہے۔

نامالغ کے مال کی زکوۃ:

امام ما لكَّ، امام شافع اورامام احمد بن منبل كا مسلك بيه كمنا بالغ كے مال ميں زكوة واجب ب، جبكه امام الوصنيفة، حضرت سفيان تورگ، اور عبدالله بن المبارك كنزديك نابالغ كے مال پرزكوة واجب نبين چنا نچه مؤطاميں بوصنيفة، حضرت سفيان تورگ، اور عبدالله بن المبارك كنزديك نابالغ كے مال پرزكوة واجب نبين چنا نجه مؤطامين به وفضة ففيه الزكونة إلا أن يكون ذلك ليتيم او يتيمة لم يبلغا فلاتكون في مالها ذكونة و هو قول ابنى حنيفة. "(١٨)

آئمه ثلاثه اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں:

عن عمر و بن شعيب عن ابيه عن جدّه ان النبي عَلَيْكُ خطب الناس فقال: "ألا من ولى يتيماً (١٩) له مال فليتجر و لا يتركه حتى تأكله الصدقة. "(٢٠)

حضرت عمروبن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے جد محترم سے روایت کرتے ہیں: کہ ایک دن رسول اللہ فی نے لوگوں کو وعظ کرتے ہوئے فر مایا: یا در کھوتم میں سے جو شخص بھی کسی یتیم کا سرپرست بنے اور اُس یتیم کا مال موجود ہوتو اُسے تجارت میں لگائے کہیں ایبانہ ہو کہ ذکو ق کی وجہ سے اُس کا مال ہی ختم ہوجائے۔ اس کے علاوہ آئم مثلاث شرصد بقیہ کے اثر سے بھی استدلال کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ اُپنے اُن یتیم بھیجوں جو اُن کی زیر کفالت تھے کے مال کی زکو ق ادا کرتی تھیں:

عن عبدالرحمن بن القاسم عن أبيه انه قال: "كانت عائشة تليني أنا و أخاً لي يتيمين في حجرها فكانت تخرج من اموالنا الزكواة. "(٢١)

امام ابوحنیفه و غیر جم سنن ابوداؤ داورسنن نسائی میں موجود معروف حدیث سے استدلال کرتے ہیں جس میں رسول اللہ ﷺ نے صراحة نابالغ کوغیر مکلّف قرار دے دیا ،لہذا اُس پر نماز وغیرہ دوسرے واجبات کی طرح زکو قبیمی واجب نہ ہوگی۔

عن عائشة عن النبي الله قال: "رفع القلم عن ثلاث، عن النائم حتى يستيقظ وعن الصغير حتى يكبر و عن المجنون حتى يعقل او يفيق. "(٢٢)

نیزید حضرات عبدالله بن معود کے اثر ہے بھی استدلال کرتے ہیں 'لیسس فی مال الیتیم زکواۃ۔'' (۲۳)

اس طرح آئمہ ثلاثہ کے نزدیک نابالغ کے مال پرز کو ۃ فرض ہے جب کہ احناف کے نزدیک نابالغ پرز کو ۃ فرض ہے جب کہ احناف کے نزدیک نابالغ پرز کو ۃ فرض نہیں ہے کیوں کہ قر آن وسنّت نے بیتم، نابالغ کے مال کی حفاظت کاحکم دیا ہے۔ دوسری طرف گناہوں سے پاک کرنا ز کو ۃ کا ایک اہم مقصد ہے جب کہ نابالغ مرفوع القلم ہوتے ہیں اس لیے ان کے مال کی تطہیر مقصود ہی نہیں۔ اس لحاظ سے احناف کا مسلک راجع معلوم ہوتا ہے۔

ز کو ہ کی ادائیگی کا مطالبہ کون کرسکتا ہے؟

ز کو ق کی ادائیگی کامطالبہ کرنے کاحق کیے حاصل ہے اس بارے میں چند باتیں جاننا ضروری ہے۔ ا- زکو قلنے کا اختیار کیے حاصل ہے؟ ۲- ز کو ق لینے والے کے لئے کیا شرا لَط ہیں؟

گذشته صفحات بروضاحت کی جا چکی ہے زکو ۃ اموال کی دوشمیں ہیں:

اموال ظاہرہ: لیعنی مویثی اوروہ مال تجارت جوتا جرکے پاس ہواوراً س کا گذرعا شرکے پاس سے ہو۔

اموال باطنہ: اموال باطنہ میں سونا ، جاندی ، کرنبی اور وہ اموال تجارت آتے ہیں جولوگوں نے اپنے گھروں یا دکا نول پررکھے ہوں۔

اموال ظاہرہ کی زکوۃ لینے کا اختیار سربراہ ریاست اور اس کے نائبین کو ہے۔ امام کے نائبین کے لئے حدیث، تفسیر، فقداور تاریخ کی کتابوں میں مختلف اصطلاحات کا ذکر ملتا ہے مثلاً ''مُصَدّ قین''،''ساعی'' ،''جابی'' اور مُصَّل ،سعاۃ اور عُشاروغیرہ۔

اموال ظاہرہ کی زکوۃ لینے کا اختیار سربراہ ریاست یعنی امام اسلمین کوحاصل ہے اُس کا ثبوت قرآن ،سنت اوراجماع سے ہے۔

قرآن:

﴿خذ من اموالهم صدقة تطهرهم و تزكيهم بها وصل عليهم. ﴾ (٢٣)

یہ آیت زکو ہ کے بارے میں نازل ہوئی اوراکٹر مفسرین اسی پر شفق ہیں۔اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کوزکو ہ وصول کرنے کا حکم دیا۔اس سے معلوم ہو کہ امام المسلمین کوزکو ہ کا مطالبہ کرنے اور زکو ہ لینے کا حق حاصل ہے۔

نیزارشاد باری تعالی ہے:

﴿إنما الصدقاتُ للفقر آء والمساكين والعملين عليها. ﴿ (٢٥)

صدقات، فقرا، مساكين اورصدقات كي وصولي كاكام كرنے والوں كے لئے ہيں۔

اس آیت میں بھی اللہ تعالی نے امام آمسلمین کوز کو ق کی وصولی کا اختیار دیا ہے اورتشفی بخش وضاحت فرمادی کیونکہ صدقات میں عاملین کاحق مقرر فرمایا۔اگرامام آمسلمین کوار باب اموال سے مویشیوں کے ٹھکانوں میں ان کی زکو ق کی ادائیگی ارباب اموال کے سپر دہوتی تو ان مصارف صدقات میں عاملین کا ذکر کرنے کی کوئی وجہ نتھی۔ (۲۲)

### سنت اوراجماع سے ثبوت:

سنت اور اجماع سے ثبوت کی دلیل ہے ہے رسول اللہ انے قبائل عرب، شہروں اور دور دراز علاقوں میں مویشیوں کے ٹھکانوں پران کی زکو ہ وصول کرنے کے لئے مصد قین کوروانہ فرمایا۔ اور آپ کے بعد آپ خلفائے راشدین حضرت ابوبکر، حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت علی رضوان اللہ علیہم اجمعین کا یہی معمول رہا۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت ابوبکر صدیق کے عہد خلافت میں جب بعض قبائل نے بیکھا کہ وہ زکو ہ بیت المال میں داخل نہیں کریں گے بور خوداس کو صرف کریں گے تو شریعت محمد سے شناسائے راز نے ان کی اس تجویز کو قبول نہ کیا اور بروطافت ان کو بیت المال میں زکو ہ داخل کرنے کے برمجبور کیا۔ (۲۷)

نيزية بھى فرمايا:

''الله کی قتم! نبی کریم ﷺ کے زمانہ میں صدقات وصول کا جوطریقے درائج رہااس میں کوئی تبدیلی نہیں کروں گااور میراز کو ة وصول کرنے کا طریقۂ کاروہی ہوگا جورسول اکرم ﷺ کیا کرتے تھے۔''(۲۸)

کن اشیاء پرز کو ہ واجب ہوتی ہے؟

شریعت نے حارشم کے مالوں پرز کو ہ فرض کی ہے:

اثمان مطلقه یعنی سونا حیا ندی
 اندی

۳- تجارتی مال ۴- زراعت اور باغات کی آمدنی

اگرچ فقہاء ''زراعت اور باغات کی آمدنی'' کو''زکو ق'' کے لفظ سے ذکرنہیں کرتے بلکہ اُسے عشر کہتے ہیں۔ چنانچہ متفقہ طور پر تمام ائمہ کا اس بات پر انفاق ہے کہ چو پا یہ جانوروں یعنی اونٹ، گائے، بکری، دنبہ، اور بھینس میں زکو قواجب ہے خواہ نرہویا مادہ۔ان کے علاوہ اور جانوروں میں زکو قواجب نہیں ہے۔البتہ امام ابوحنیفہ میں نزدیک گھوڑوں میں بھی زکو قواجب ہوتی ہے تفصیل آئند صفحات میں پیش کی جائے گی۔

اسی طرح متفقه طور پرتمام ائمکہ کے نز دیک سونے ، جاندی اور تجارت کے مال میں زکو ہ واجب ہے۔

جوچیزیں طویل عرصہ تک قائم نہ رہتی ہوں جیسے سبز یوں اور فروٹ کی مختلف اقسام ان میں احناف کے علاوہ دوسرے ائمہ کے نزدیک واجب نہیں ہوتی۔ نہ کورہ چاروں اموال کی تفصیل بیان کرنے سے پہلے مویشیوں اور مال کے بارے میں ایک اہم فرق کو واضح کرتے ہیں۔

مویشیوں اور مال کی زکوۃ کا فرق:

فقہائے کرام نے مویشیوں اور زمین کی پیداور اور اموال زکوۃ کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے ایک اہم نکتہ پیش کیا۔اللہ تعالیٰ نے زکوۃ کے سلسلے میں فرمایا ﴿ و آتو االزکوۃ ﴾ اور زکوۃ ادا کرواوراس میں امام المسلمین کے طرف سے وصولی کی شرط عائد نہیں گی۔

لیکن صدقات کے بارے میں فرمایا ﴿ خد من اموالهم صدقة تطهر هم و تزکیهم بها و صل علیهم. ﴾ (۲۹)ان کے اموال سے صدقہ وصول کیجئے جس کے ذریعے انہیں پاک کریں۔ نیز ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إنما الصدقاتُ للفقرآء والمساكين والعملين عليها. ﴿ (٣٠)

صدقات تو نقرا،مساكين اورصدقات كى وصولى كاكام كرنے والوں كے لئے ہيں۔

ان صدقات کی وصولی پر عامل اوراُس کے کارندوں کا تقرراس پر دلالت کرتا ہے کہ ان کی وصولی پر امام اسلمین کے حق کا اسقاط کسی طرح جائز نہیں ہے۔

رسول الله ﷺ کے ارشاد ہے:

''اُمر تُ ان آخذ الصدقة من اغنیائکم واردها فی فقر آئکم. ''(۳۱) مجھے کم دیا گیا ہے کہ میں تمہارے دولت مندول سے صدقات وصول کر کے تمہارے فقرآء کے درمیان تقسیم کردوں۔ اللہ تعالیٰ نے صدقات میں وصولی کی شرط عائد کردی کیکن اموال کی زکو ق میں اس شرط کا ذکر نہیں کیا۔

امام ابوبكر جصاص لكصته بين:

جن حضرات نے بینکتہ پیدا کیا ہے ان کے نزدیک اگر چدز کو ہ بھی صدقہ ہے لیکن زکو ہ کانام صدقہ سے خاص ہے اور صدقہ کا نام مویشیوں وغیرہ کی زکو ہ کے ساتھ خاص ہے جب اللہ تعالی نے زکو ہ کو ادائیگی کے لفظ کے ساتھ خاص کردیا اور فر مایا: ﴿ و آ تو االز کو ہ اور زکو ہ اور زکو ہ اداکر و، امام کی طرف سے وصولی کا کوئی ذکر نہیں کیا۔ دوسری طرف صدقہ صدقہ کی وصولی کا حکم امام اسلمین کودیا تو اس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ زکو ہ کی ادائیگی کی ذمہ داری زکو ہ اداکر نے والوں پر عائد کردی جائے۔

البتة اس بات برفقہائے سلف کا اتفاق ہے کہ جومسلمان سامان تجارت وغیرہ لے کہیں سے گزرے گا تواس سے مقامی حکام دسواں حصہ وصول کر لیں گے۔ جبکہ صدقات کی وصولی کاحق صرف امام المسلمین کو حاصل رہے

(mr)\_b

ا- اثمان مطلقه كانصاب:

اثمان مطلقه سے مراد ذہب اور فضه یعنی سونا اور حیاندی ہیں:

## جاندي كانصاب:

اس بات پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ جاندی کا نصاب دوسودرہم ہے اور دوسودرہم سات سو( 700) گرام کے مساوی ہوتے ہیں۔(۳۳) جب کسی شخص کے پاس دوسودرہم ( یعنی ساڑھے باون تو لے جاندی ) نہ ہو اُس وقت تک اُس پرز کو ۃ واجب نہیں ہوتی اور جب دوسودرہم ہوجا کیں تو پانچ درہم واجب ہوں گے چنا نچہ حدیث میں آتا ہے:

قال رسول الله هي "قد عفوت عن صدقة الخيل والرقيق فهاتوا صدقة الرقة من كل اربعين درهماً درهم وليس في تسعين و مائة شئ فاذا بلغت مائتين ففيها خمسة دراهم." (٣٣) سوني كانساب:

سونے کانصاب ہیں مثقال یعنی ہیں دینار ہے۔اور ہیں مثقال ہوجائے اوراُس پرسال گزرجائے تونصف دینار یعنی جالیسواں حصہ بطورز کو ۃ کے ادا کرنا واجب ہوجا تاہے۔

امام مالك كاارشاد بـ:

"السنة التى لا اختلاف فيها عندنا أن الزكاة تجب في عشرين ديناراً كما تجب في مائتي درهم. "(٣٥)

وہ سنت جس میں ہمارے درمیان کوئی اختلاف نہیں وہ یہ ہے کہ ہیں دینار پر زکو ۃ اسی طرح واجب ہوتی ہے جس طرح دوسودرہم پرواجب ہوتی ہے۔

ہمارے مروجہ اوزان کے لحاظ سے ایک مثقال چار ماشہ اور چاررتی کا ہوتا ہے۔ (۳۲) اس لحاظ سے بیس مثقال ساڑھے سات تولے کے ہم وزن جو کہ تقریباً 91.23 گرام کے برابر ہوں گے۔ (۳۷) جب سونے کی مقدار بیس مثقال ہوجائے گی تواس میں نصف مثقال زکو ۃ واجب ہوگی۔ (۳۸)

## حضرت علی ﷺ سے مروی ہے:

عن على النبى عَلَيْكُ قال: "ليس عليك شئ يعنى فى الذهب حتى يكون لك عشرون ديناراً ، فاذا كانت لك عشرون ديناراً وحال عليه الحول فيها نصف دينار فمازاد فبحساب ذلك ، وليس فى مال زكوةٌ حتى يحول عليه الحول. "(٣٩)

رسول اللہ ﷺ خصرت علیؓ سے فرمایا: جب تک سونا بیس دینار کے برابر نہ ہو جائے اُس وقت اُس پر ز کو ۃ فرض نہیں ہوتی اور جب بیس دینار ہو جائے اور اُس ایک سال گذر جائے تو اُس پر نصف دینارز کو ۃ واجب ہو جائے گی۔

حضرت عمروبن حزم سے مروی ہے:

" والـذهـب ما لم يبلغ قيمته مائتي درهم فلا صدقة فيه فاذا بلغ قيمته مائتي درهم ففيه (بع العشر. "(۴۰))

سونے کی قیمت جب دوسودرہم نہ ہوجائے اس میں زکو ۃ واجب نہیں اور جب اس کی قیمت دوسودرہم ہو جائے تواس میں چالیسوال حصہ واجب ہے۔

واضح رہے رسول اللہ ﷺ کے زمانہ میں ایک دینار کی قیمت دس درہم ہوتی تھی ایک دینار ایک مثقال کا ہوتا تھا۔ (۴۱)

حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ چاندی اور سونے کے مالک نے اگر سونے اور چاندی کی زکو ۃ نہ دی تو قیامت کے دن اس سونے چاندی کی تختیاں بنائی جائیں گی اور انہیں جہنم کی آگ میں گرم کرنے کے بعد زکو ۃ ادانہ کرنے والے کے ماتھے، پہلو اور پیٹھ کو داغا جائے گا اور جب وہ تختیاں ٹھنڈی ہو جائیں گی تو انہیں پھر گرم کیا جائے گا پچاس ہز ارسال کے اس دن میں اُس کو یہی عذاب دیا جائے گا پہاں تک حساب و کتاب سے فراغت کے بعد اُس کے جنت یا جہنم میں داخل کئے جانے کا فیصلہ نہ کیا جائے۔

سونے اور جاندی میں سے کس سے نصاب زکوۃ کا تعین کیا جائے اس صورت میں کہ شارع سونے اور چاندی کا الگ الگ نصاب متعین کیا ہے۔ دورِ حاضر میں اس مسئلہ کے بارے میں دونوں آراء پائی جاتی ہیں جوعلاء کرام جاندی سے نصابِ زکوۃ کی تحدید کرتے ہیں ان کی رائے میں اس کی دووجو ہات ہیں۔

کہلی وجہ یہ ہے کہ چاندی کے نصاب پراجماع ہے اور مشہور اور صحیح سنت سے ثابت ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ چاندی کا نصاب فقر اکے حق میں زیادہ مفید ہے کہ اس سے مسلمانوں کی زیادہ بڑی تعداد پرز کو قلازم ہوتی ہے۔
جب کہ بعض دوسر سے علماء کی رائے یہ ہے جن میں علامہ یوسف قر ضاوی بھی شامل ہیں کہ آج کل نصاب زکو ق کا اندازہ سونے سے ہونا چاہیے اس لیے کہ چاندی کی قیمت میں عہد نبوت کے بعد بہت زیادہ فرق آچکا ہے۔ (۳۳۳) پہلی رائے زیادہ درست معلوم ہوتی ہے اس لیے پاکستان میں مرکزی زکو ق کوسل نے وصولی زکو ق کے لیے چاندی کے نصاب کو متعین کیا ہے کیوں کہ فقراء کے حق میں بیزیادہ فائدہ مند ہے۔

## زيورات كى زكوة:

فقہاء کا اس بات پراتفاق ہے کہ سونے اور چاندی کے علاوہ دوسری دہاتوں مثلاً یا قوت، زمر د،موتیوں،اور مرجان وغیرہ سے بنے ہوئے زیورات برز کو ۃ واجب نہیں۔ ( ۴۴ )

البتہ سونے اور چاندی کے زیورات کی زکو ۃ کے بارہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔ چنانچہا ما عظم ابو حنیفہ گا مسلک میہ ہے کہ مطلقاً زیور میں زکو ۃ واجب ہے بشر طیکہ وہ نصاب کی حد تک پہنچ جائے اور امام شافعی گا پہلاقول بھی یہی ہے۔

امام مالک آ، امام شافعی گا آخری قول اور امام احمد بن حنبل گا مسلک میہ ہے کہ عورتوں کے اُن زیورات میں زکو ۃ واجب نہیں ہے جن کا استعال مباح ہواور جن زیورات کا استعال حرام ہے ان حضرات کے نزد یک بھی ان میں زکو ۃ واجب ہوتی ہے۔

امام اعظم ابوحنیفه این مسلک کی تائیدیین ان احادیث سے استدلا کرتے ہیں:

ا- عن زینب امرائة عبد الله قالت: "خطب رسول الله ه فقال یا معشر النسآء تصدّقن و لو من حلیکن فانکن اکثر 'اهل جهنم یو م القیامة." (۲۵)

 يسوركما الله بسوارين من نار قالتا لا : قال: فأدّيا زكاته. "(٣٦)

حضرت عمروبن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے جد محترم سے روایت کرتے ہیں کہ ایک دو عورتیں رسول اللہ ﷺ کی خدمت حاضر ہوئیں اور ان دونوں عور توں نے اپنے ہاتھوں میں سونے کے گڑے پہنے ہوئے تھے، رسول اللہ ﷺ نے اُن کڑوں کو دیکھ کر فر مایا: کیاتم ان کی زکو ۃ ادا کرتی ہو؟ ان دونوں خوا تین نے جواب دیا نہیں، پھر رسول اللہ ﷺ نے فر مایا: کیاتم میہ پہند کرتی ہو کہ کل قیامت کے دن اللہ تعالی تمہیں آگے دوکڑے پہنائے؟ انہوں نے عرض کیا نہیں یارسول اللہ ﷺ ہو پھر آپ نے فر مایا اس سونے کی زکو ۃ ادا کیا کرو۔

عن أم سلمة قالت كنتُ البس اوضاحاً من ذهب فقلت يا رسو ل الله الكنز هو فقال: "ما بلغ ان تؤدى زكاته فزكّى فليس بكنز." (٢٥)

اُم المؤمنین حضرت اُم سلمه رضی الله تعالی عنها فرماتی ہیں: که میں سونے کا'' وضح'' (جوایک زیور کا نام ہے)
ہمان کرتی تھی ، ایک دن میں رسول الله ﷺ یے دریافت کیا کہ یارسول الله ﷺ! کیا اس زیور کا شار'' کنز'' میں
ہے؟ تو آپ نے فرمایا: چیز اتنی مقدار میں ہواور اس کی زکو قادا کی جائے تو زکو قادا کرنے کے بعد اس کا شار'' جمع
''کنز'' میں نہیں آتا۔

حضرت أمّ سلمةٌ كسوال كا مطلب بيتها كه قرآن كريم ني " مال جمع كرنے "ك باره ميں بيوعيد بيان فرمائى ہے كه:

﴿ والذين يكنزون الذهب والفضة و لا ينفقونها في سبيل الله فبشر هم بعذاب اليم. يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم و جنوبهم وظهورهم هذا ماكنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون. ﴾ (٣٨)

جولوگ سونااور چاندی جمع کرتے ہیں اوراس کواللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے اُن کو در دناک عذاب کی خوشخبر می سناد بیجئے کہ اس مال کوجہنم کی آ گ میں خوب گرم کیا جائے گا پھراس سے ان بخیلوں کی پیشانیاں، پہلواور پیٹھیں داغی جائیں گی اور کہا جائے گایہ وہی ہے جوتم اپنے لئے جمع کرتے تھے اب اس کا مزہ چکھو۔

تو کیاسونے کا میراییز بوربھی اس وعید میں داخل ہے جس کا جواب رسول اللہ ﷺ نے بیدیا کہ جو مال بقدر نصاب ہواوراس کی زکو ۃ اداکی جائے تو وہ مال اس وعید میں داخل نہیں ہے کیونکہ قر آن کریم تو'' در دناک عذاب'' کی خبراس مال کے مالک کے بارہ میں دے رہاہے جسے زکو ۃ بغیر جمع کیا گیا ہو۔ حضرت عائشہ ہے روایت ہے انھوں نے کہا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی ، تو انھوں نے میں چا ندی کے فتحات (زیور) دیکھے تو پوچھا: اے عائشہ یہ کیا ہے؟ میں نے عرض کیا:

یارسول اللہ گیہ میں نے اس کئے پہنے ہیں کہ آپ کی خاطر زینت حاصل کروں۔ آپ نے پوچھا: کیاتم ان کی زکو ۃ ادا

کرتی ہو؟ میں نے عرض کیانہیں، جو پچھاللہ نے چاہا۔ آپ نے فرمایا: یہ بات تیرے لئے آگ میں لے جانے کے
لئے کافی ہے۔

یدروایات احناف کے مسلک پر صراحة ولالت کرنے کے ساتھ قوی اور نہایت صحیح ہیں۔جبکہ دوسری طرف کوئی الیمی روایت موجود نہیں جوزیورات کوز کو قاسے متثنی کرنے پر صراحة ولالت کرتی ہو،لہذا احناف کا مسلک زیادہ قوی اور مضبوط معلوم ہوتا ہے۔

جبکہ آئمہ ثلاثہ کے مسلک کو ثابت کرنے کے لئے استثناء کا ثابت ہونا بھی ضروری ہے اس لئے حضرت ابوسعیدالخدری کی حدیث:

"ليس فيما دون خمسة اؤاق من الورق صدقة وليس فيما دون خمسة ذود صدقة وليس فيما خمس اوسق صدقة."(٥٠)

جاندی کے پانچ اوقیے سے کم پرز کو ہ نہیں ہے اور پانچ اونٹوں سے کم پرز کو ہ نہیں ہے اور پانچ وسق سے کم پرز کو ہ نہیں ہے۔

بیروایت اینے عموم کے ساتھ زیورات میں زکو ۃ کے وجوب پر دال ہے بشرطیکہ وہ زیورات نصاب کی مقدار کو پہنچ گئے ہوں اوراس عموم سے زیورات کوخاص کرنے کے لئے لامحالہ ایک قوی ومضبوط دلیل کی ضرورت ہوگی۔ جبکہ ایسی کوئی صحیح وصر سے دلیل ائمہ ثلاثہ کی طرف سے پیش نہیں کی جاتی۔

البته علامه ابن جوزی نے "السحقیق" میں عافیة بن ابوب عن لیث بن سعد عی ابی الزبیر کے واسط سے حضرت جابر کی ایک مرفوع حدیث ذکر کی ہے کہ 'لیسس فی المحلی زکو'ة "لیکن بیروایت ضعیف ہے۔ (۵۱)

''نصابز كوة''تحقيقي مطالعه

۲- مویشیوں کی زکو ة:

تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ وہ مولیثی جن پرز کو ۃ فرض ہے اُن سے مراداونٹ، گائے ، جینس، بھیڑاور بکریاں ہیں۔احناف میں سے امام ابوحنیفہ ؓ کے نزدیک گھوڑوں پر بھی ز کو ۃ فرض ہے۔

مویشوں پرز کو ہ کے وجوب کے لئے درج ذیل پانچ شرائط ہیں (۵۲):

ا- مویثی پالتواورافزائش نسل کے لئے ہوں مثلاً اونٹ، گائے، بھینس، بھیڑاور بکریاں ۔ اور جومویثی بار برداری، کام کاج (مثلاً گھوڑے، خچراور گدھے) اور ہل چلانے وغیرہ کے لئے ہوں اُن پرزکو ۃ فرض نہیں۔(۵۳)

۲- مویثی بالغ ہوں۔ چنانچہ حِسملان، (بکری کے بچوں)، فُصْلان ، (اونٹ کے کے بچوں) اور عَجَاجیْل، (بچھڑے اور بچھڑیوں) پرز کو ۃ واجب نہیں۔ (۵۴)

س- مویشیو<u>ل کانصاب پورا</u>ہو

۳- نصاب کامالک ہوجانے کے بعد حولان حول یعنی ایک سال کا گذر ناشرط ہے۔

۵- مولیثی سائمہ ہوں ۔سائمہ اُن مولیثیوں کو کہا جاتا ہے جوسال کا اکثر حصہ جنگل اور چراگا ہوں میں مفت کی گھاس چرتے ہوں اور مالکان کو چارہ قیمة ً نہ خرید نا پڑے (۵۵) علوفہ نہ ہوں ۔علوفہ اُن مولیثیوں کو کہا تا ہے جوسال کا اکثر حصہ گھر پر چارہ کھاتے ہوں جنگل یا چراگا ہوں میں چرنے کے لئے نہ بھیجے جاتے ہوں۔ (۵۲)

فارمنگ کے کاروبار کے لئے جومویشی پالے جاتے ہیں اُن کی زکوۃ جانوروں کی تعداد کے لحاظ سے نہیں ہوگی ۔ ہوگی بلکہ اُن کا حکم سامان تجارت کی طرح ہوگا کہ اُن کی کل مالیت پر سال گذرنے کے بعدز کوۃ واجب ہوگی ۔ اونٹوں کا نصاب:

فقہائے کرام کااس پراتفاق ہے کہ جس شخص کے پاس صرف چاراونٹ ہوں توان میں زکوۃ فرض نہیں ہاں اگران کا مالک کچھ دینا چاہے تو دے سکتا۔اور جب اونٹوں کی تعداد پانچ ہوجائے اور وہ سائمہ ہوں ان پرایک بکری واجب ہے۔

چوبیں اور اس سے کم اونٹوں میں بکریاں ہیں اس طرح ہر پانچ اونٹوں میں ایک بکری ہے (پانچ اونٹوں سے کم میں زکو قنہیں ہے اور پانچ سے نوتک ایک بکری اور دس میں دو بکریاں پندرہ پرتین بکریاں اور ہیں پر چار بکریاں

واجب ہوں گی ) جب اونٹوں کی تعدار پچیس ہوجائے تو پچیس سے پینینس تک ایک سالہ اونٹ یا اوزمٹنی ( ابن مخاض، بنت مخاض ) واجب ہوگا۔ (۵۷)

چھتیں سے پینتالیس(۳۷–۴۵) تک ایک دوسالہ اونٹ یا اونٹی ( ابن لبون یا بنت لبون ) واجب ہوگا۔ چھیالیس سےساٹھ (۲۷–۲۰) تک ایک بقّہ ( چارسالہ اونٹ یا اونٹی) جونسل کثی کے قابل ہووا جب ہوگا۔

> اکسٹھ سے پچھتر (۲۱ – ۷۵) تک ایک چذ عه (پانچ سالداونٹ یااونٹنی) واجب ہوگا۔ چھتر سے نو سے رح ۷۷ – ۹۰) تک دوابن لبون ما بنت لبون واجب ہول گے۔

ا کیا نوے سے ایک سوہیں (۹۱ – ۱۲۰) تک دوحقہ جونسل کثی کے لائق ہوں واجب ہوں گے۔ (۵۸)

مویشیوں کی زکو ق کے بارے میں اصل وہ روایت ہے جس میں رسول اللہ ﷺ کے اُس مکتوب کا ذکر ہے جو آپ نے حضرت ابو بکر صدیق ٹے نے وہ مکتوب حضرت انس کولکھ کر دیا جو آپ نے حضرت ابو بکر صدیق ٹے نے وہ مکتوب حضرت انس کولکھ کر دیا تھا جس کا ذکر باب اول میں ہو چکا ہے (۵۹)۔

ایک سوہیں (۱۲۰) تک اونٹوں کے نصاب کے بارے میں بیان کی گئی تمام تفصیل پر فقہاء کا اتفاق ہے البتہ ایک سوہیں کے بعداختلاف ہے۔ چنانچہ ایک سواکیس سے ایک سوانتیس (۱۲۱–۱۲۹) تک جمہور فقہاء کے نزدیک تین حقے ہوں گے جبکہ احناف کے نزدیک دو حقے اور ایک بکری واجب ہوگی۔

# امام شافعی کا مسلک:

امام شافعیؒ کے نزدیک ایک سومیں تک دوحقے واجب ہوتے ہیں اورایک ہیں سے ایک بھی زائد ہوجائے تو فرض متغیر ہوجائے گا اور ایک سواکیس پرتین بنت لبون واجب ہوں گے اور یہیں سے ان کے نزدیک حساب اربعینات (چالیس) اورخمسینات (پچاس) پر دائر ہوجائے گا۔ یعنی اس عدد میں جتنی اربعینات ہوں اتنے بنت لبون اور جتنی خمسینات ہوں اتنے تھے واجب ہوں گے وعلی ہذالقیاس ہردس پر فریضہ تبدیل ہوگا۔

# امام ما لك كامسلك:

امام کامسلک بھی شافعیہ کی طرح ہے البتہ اتنافرق ہے کہ اربعینات اور خمسینات کا بیرحساب امام شافعیؓ کے نزدیک ایک سواکیس (۱۲۱) ہی سے شروع ہوجاتا ہے جبکہ امام مالکؓ اس بات کے قائل ہیں کہ بیرحساب ایک سوتیس

سے شروع ہوگا۔ (۲۰) یعنی ایک سوانتیس تک دو حقے واجب رہیں گے اور ایک سوئیس سے مذکورہ حساب شروع ہوگا اور امام شافعیؓ کے مسلک کی طرح ایک حقہ اور دو بنت لبون واجب ہوں گے۔

امام شافعی اورامام مالک کاستدلال درج ذیل احادیث ہے ہے:

ا- لقول النبى عَلَيْكُ : "فاذا زادت على عشرين ومائة ففى كل أربعين بنت لبنون ، وفى كل خصمسين حقه." (٦١) نبى صلى الله عليه وسلم كاس قول كى وجهد: "پس جبوه ايك سويس سے زياده مو جائيں تو ہر جاليس پرايك بنت لبون ، اور ہر بچاس پرايك هـ قه -

لقول النبي عَلَيْكُ : "فاذا زادت على عشرين ومائة ، ففي كل أربعين بنت لبون. "(٦٢)
 نيصلى الله عليه وسلم كاس قول كى وجه ه : جب وه ايك سويين سے زياده ، موجا كين تو ہر چاليس پرايك بنت لبون - (بطورز كو ة نكالى جائے گى)

## امام ابوحنيفية كامسلك:

امام ابوعنیفه گامسلک ان کے برخلاف ہے کہ ایک سوہیں تک دو حقے واجب رہیں گے اور اس کے بعد استینا ف ناقص ہوگا (اس کو استینا ف ناقص اس لئے کہتے ہیں کہ اس میں بنت لبون نہیں آئی ) یعنی ہر پانچ پر ایک مری بڑھتی چلی جائے گی، چنانچ ایک سو پچیس پر دو حقے اور ایک بکری، ایک تمیس پر دو حقے اور دو بکریاں، ایک سوپینتیس پر دو حقے تین بکریاں، ایک سوچا کیس پر دو حقے اور چار بکریاں اور جب ایک سوپینتیالیس ہوجا کیں گے تو دو حقے اور ایک ابن مخاص یابنت مخاص واجب ہوگا۔

اورایک پچاس پرتین حقے واجب ہوں گےاس کے بعد استینا ف کامل ہوگا یعنی ہر پانچ پرتین حقوں کے ساتھ ایک بکری بڑھتی چلی جائے گی۔ایک سوچھیاس پر ساتھ ایک بکری بڑھتی چلی جائے گی۔ایک سوچھیاس پرتین حقے اورایک بنت مخاص واجب ہوگا اورایک سوچھیاس پرتین حقے اورایک بنت لبون واجب ہول گے۔ تین حقے اورایک بنت لبون واجب ہوگا۔ایک سوچھیا نوے (۱۹۲) سے دوسوتک چار حقے واجب ہوں گے۔

دوسوکے بعد پھر نیاحساب شروع ہوگا جس طرح ایک سو پچاس (۱۵۰) کے بعد شروع ہوا تھا یعنی ۲۰۵ پر چار حقے اورا یک بکری،۲۱۰ پر چار حقے اور دو بکریاں،۲۲۰ پر چار حقے اور تین بکریاں،۲۲۵ پر چار حقے اور اور ایک بنت مخاض،۲۳۷ پر چار حقے اورا یک بنت مخاص واجب ہوگا الخ ۔ (۲۳)

# بھیر اور بکریوں کا نصاب:

بھیڑا در بکریاں کے نصاب زکو ق ، وجوب زکو ق اور ادائے زکو ق کے بارے میں تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ بھیڑا در بکریوں کے جنگل میں چرنے والی بھیڑا در بکریوں کی زکو ق سے کہ جب چالیس سے ایک سوہیں تک ہوں تو ایک بکری جو ایک سال کی ہوز کو ق کی مدمیں دینا واجب ہوگی ، پھر ایک سوہیں سے زیادہ ہوجا کیں تو دوسو تک دوبکریاں پھر جب دوسو سے زیادہ ہوجا کیں تین سوتک تو ان میں تین بکریاں اس کے بعد ہر سوبکریوں پر ایک بکری اداکرنا ہوگی۔

اورا گرکسی شخص کے پاس جنگل میں چرنے والی بکریاں چالیس سے کم ہوں توان پرز کو ۃ فرض نہ ہوگی البتہ اگران کا مالک بطور نفلی صدقہ کے کچھ دینا جا ہے تو دےسکتا ہے۔ (۲۴)

## گائے اور بھینس کا نصاب:

آئمه اربعه اورجمه ورعلاء کااس پراتفاق ہے کہ گائے، بیل اور جھینس اگر تمیں ہے کم ہوں تو ان پر کوئی زکوۃ خہیں اور جب ان کی تعداد تمیں ہوجائے اور وہ سائمہ ہوں۔ تو ایک سالہ کچھڑا یا بچھڑی'' تبیع یا تبیعة ''اور جب اُن کی تعداد چالیس ہوجائے تو ایک سالہ بچھڑا یا بچھڑی' مُسِنَّ ، یا مُسِنَّة ''واجب الا داہوگی۔ اس کے بعد ہرتمیں پرایک تبیعہ اور ہر چالیس پراس مُسِنہ واجب ہوگا۔ گائے اور بھینس کا ایک ہی حکم ہے''و السجسسامسوس کا لبقر . ''(۲۵)

آئمه ثلاثةُ اورامام ابویوسفُ اورامام مُحَدُّ کے نزدیک چالیس سے زائد پرمزید کو فی نہیں جب تک ساٹھ کاعد دیورانہ ہوجائے ، جبکہ امام ابوضیفہؓ ہے اس بارے میں تین روایات ملتی ہیں :

ا- امام ابوصنیفہ کی پہلی روایت بیہ ہے کہ چالیس کے بعد کے کسور میں بھی اس کے حساب سے زکو ۃ واجب ہے ۔ ۔لہذا جب چالیس پرایک گائے بھینس زیادہ ہوگی تواس زائد پر مُسِنّة کا چالیسواں حصہ اور دوزائد ہونے ۔ پرمُسِنّة کا بیسواں حصہ اور تین زائد ہونے پر مُسِنّة کے دسویں حصہ کے تین چوتھائی واجب ہوں گے۔

۲- امام ابو حنیفدگی دوسری روایت بیر ہے کہ چالیس سے زائد پر پچھوا جب نہ ہوگا یہاں تک کہ عدد پچاس تک پہنچ
 جائے پھر پچاس براک مستبقہ کا چوتھائی ہا تبعد کے ایک تہائی کا اضافہ ہوجائے گا۔

س- امام ابوصنیفه کی تیسری روایت جمهور کے مطابق ہے (۲۲)۔

ظاہریہ کے نزدیک گائے جب تک پچاس سے کم ہوں تو اُن پرز کو ۃ واجب نہیں ہوگی جب بچاس ہوجا کیں تواکیک گائے واجب ہوگی۔

جبکہ حضرت سعید بن المسیب اور امام زہری کے نزدیک گائے کا نصاب اونٹ کی طرح پانچ سے شروع ہو جا تا ہے لہذا جب پانچ گائے ہو تکی تو ایک بکری ، دس پر دو بکریاں ، پندرہ پر تین بکریاں ، بیس پر چار بکریاں اور پچیس کا ئیوں پر ایک گائے واجب ہوگی ۔ پھر جب چھہتر ہو جا ئیں تو دوگائے یہاں تک کہ عددا کی سوہیں تک پہنچ جائے اور اس سے زائد ہونے پر ہر چالیس پر ایک گائے واجب ہوگی ۔

ان حضرات کا استدلال حضرت جابر بن عبداللہ ﷺ کے اثر سے ہے جوان کے مسلک کے مطابق مروی ہے کیکن امام بہجتی نے اس اثر کوموقو ف اور منقطع قرار دیا ہے۔

سنن يه ي يس بي الله في كل خمس من البقر شاة وفي عشرين أربع شياه قال الزهرى: الله في كل خمس من البقر شاة وفي عشر شاتان وفي خمس عشرة ثلاث شياه وفي عشرين أربع شياه قال الزهرى: فإذا كانت خمسا وعشرين ففيها بقرة إلى خمس وسبعين ، فإذا زادت على خمس و سبعين ففيها بقرة بقرة بقرة بقرة الله عشرين ومائة ففي كل أربعين بقرة بقرة . فهذا حديث موقوف و منقطع، وروى من وجه آخر عن الزهرى منقطعًا. "(٢٧)

رہاوہ اُٹر جوہمیں بتایا گیا: جاہر بن عبداللہ سے روایت ہے کہ ہر پانچ گائے میں ایک بکری اور دس گائے میں دو بکر یاں اور پندرہ میں تین بکریاں اور بیس گائے میں چار بکریاں زکو ۃ بنتی ہے۔ زہری نے کہا ہے کہ جب گائے کچیس (۲۵) ہوجا کیں تو اُن پر پچہر (۵۵) کی تعداد ہونے تک، ایک گائے زکو ۃ بنتی ہے، توجب وہ (۵۵) سے زیادہ ہوجا کیں تو اُن پر ایک سوبیں (۱۲۰) کی تعداد ہونے تک دوگائے زکو ۃ بنتی ہے، پس جب وہ (۱۲۰) سے زیادہ ہوجا کیں تو ہر چالیس پر ایک ایک گائے زکو ۃ بنتی ہے۔ بیصدیث موقوف و منقطع ہے اور زہری سے ایک اور طریقے سے منقطع روایت کی گئی ہے۔

جمهورفقهائ كرام في حضرت معاذبن جبل كي درج ذيل روايت سے استدلال كيا ہے:

عن معاذ بن جبل قال: "بعثنی النبی النبی الله الیمن فأمرنی ان آخذ من کل ثلاثین بقرة تبیعاً او تبیعة و من کل أربعین مُسنة. "" (۲۸) معاذ بن جبل سروایت ب که انهول نے فرمایا که جُھے نبی صلی الله علیه وسلّم نے یمن کی طرف بھجا، پس آپ نے جھے کلم دیا کہ ہرچالیس گائیوں پرایک مُسِنّه وصول کروں۔

# گھوڑ وں کی ز کو ۃ:

گھوڑوں کی زکو ہ کے بارے میں جمہور فقہاء کرام (یعنی حضرت سعید بن المسیب ،حضرت عمر بن عبدالعزیز مخطرت کمول ،حضرت عطاء، امام شعمی ،حضرت حسن بھری ،حضرت ابن سیرین ،حضرت سفیان ثوری ، امام زہری ، امام اسحاق ، امام مالک ، امام شافعی ، امام احمد بن صنبل ، امام ابویوسف اور امام محمد حمہم اللہ تعالی علیہم اجمعین ) (19) کا مسلک سے ہے کہ جو گھوڑ ہے تجارت کے لئے نہ ہوں اُن میں زکو ہ واجب نہیں ہوتی سے حضرات درج ذیل احادیث ہے استدلاکرتے ہیں:

حضرت ابوہری ہے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا: کسی مسلمان پراُس کے غلام اور اُس کے گھوڑوں میں زکو ۃ واجب نہیں ہے۔ ایک اور روایت کے الفاظ ہیں کہ آپ نے فر مایا: کسی مسلمان پراس کے غلام میں زکو ۃ تو واجب نہیں البتة صدقة فطرواجب ہے۔

حضرت علیؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّه علیہ وسلّم نے فر مایا: میں نے گھوڑوں اور غلاموں کی زکو ۃ معاف کر دی ہے، پس تم غلام کا صدقہ اس شکل میں ادا کرو کہ ہر (۴۸) در ہم پرایک در ہم ادا کرواورا یک سوننا نوے پر کوئی زکو ۃ نہیں ہے، پس جب دوسوتک بہنچ جائیں تو اُن پریا خچ در ہم صدقہ (فطر) نکالو۔

امام اعظم ابوحنیفیہ کے بہاں گھوڑوں کی زکوۃ کے بارے میں تفصیل ہے:

ا - گھوڑے''سائمۂ''ہوں یعنی سال کا کثر حصہ جنگل اور چرا گاہوں میں مفت چرتے ہوں مالکان کو چرائی کی قیمت ادانہ کرنی برتی ہو۔

۲- ''علوفہ'' وہ جانور جن کی پرورش گھر پر ہوتی ہے۔

یہ دونوں قتم کے گھوڑے تجارت کے لئے ہوں گے پانہیں۔اگر تجارت کے لئے ہوں تو بالا تفاق زکو ہ

واجب ہے۔

''سائم''یا''علوف''، اگر تجارت کے لئے نہ ہوں تو یا بار برداری اور سواری کے لئے ہوں گے یا کسی اور مقصد کے لئے ،اگر بار برداری اور سواری کے لئے ہوں تو اُن میں زکو ۃ واجب نہیں اور اگر کسی اور فائدے کے لئے ہوں اور''علوف''ہوں تب بھی زکو ۃ واجب نہیں۔

اوراگر''سائمہ'' ہوں اور نرومادہ دونوں ہوں اور عربی النسل ہوں تو مالک کو اختیار ہے جاہے ہر گھوڑے کی طرف سے ایک دینار دیدے اور چاہے تو سب کی قیمت کا کر ہر دوسودر ہم پر پانچ در ہم کے حساب سے یعنی قیمت کا حالیہ واں حصہ ذکو ہ میں اداکرے۔

گھوڑوں پرنفس وجوب تورسول اللہ ﷺ کے ارشادگرامی کی وجہ ہے جس میں آپ نے فرمایا:

عن جابر قال: قال رسول الله الله الله الله الله المحيل السائمة في كل فرس دينارٌ تؤديه. "(27)

امام دار قطنیؓ نے حضرت علیؓ کامعمول ذکرکرتے ہوئے لکھا ہے' فساخد علیؓ من الفوس عشرة دراہم بیں۔اور تخییر حضرت عمرفاروق کے فرمان سے فابت ہے جوانہوں نے حضرت ابوعبیدہ بن جراح ؓ کولکھا تھا:

" خَيِّر اربابها ان ادُّوامن كل فرس دينارًا و الا فقومها وخذ من كل مائتي درهم خمسة دراهم. "(۵۵)

امام ابوحنیفیه کےعلاوہ حضرت زید بن ثابت محضرت ابراہیم نخعی محماد بن ابی سلیمان ،امام زفر ،اورشمس الائمہ سرحتی کا مسلک بھی ہیں کہ دو گھوڑ ہے جونسل کثی کے لئے ہوں اُن پرز کو قواجب ہے۔(۲۷) ہید حضرات مذکورہ احادیث کے علاوہ درج ذیل حدیث اور آثار صحابہ سے بھی استدلال کرتے ہیں:

عن ابى هريرة يقول قال رسول ﷺ ... "الخيل ثلاثة: هى لرجل وزر وهى لرجل ستر وهى لرجل ستر وهى لرجل ستر وهى لرجل أجر، فاما التى هى له وزر فرجل ربطها رياءً و فخراً و نوأ على اهل الاسلام فهى له وزر، واما التى هى له ستر فرجل ربطها فى سبيل الله ثم لم ينس حق الله فى ظهور ها و لارقابها

فهى له سترٌ، واما التى هى له اجرٌ فرجل ربطها فى سبيل الله لاهل الاسلام فى مرج و روضة فى ما أكلت حسناتُ ...الخ. فما أكلت من ذلك المرج أو الروضة من شئ إلا كتب له عدد ما أكلت حسناتُ ...الخ. "(22)

نیز حضرت انس کفر ماتے ہیں حضرت عمر فارق اسپے زمانہ میں گھوڑوں پرز کو ۃ مقرر کی تھی اور ہرعر بی گھوڑے سے دس دیناراور فارس النسل گھوڑے سے یا خچ درہم وصول فرمایا کرتے تھے۔

ا- عن انسس بن مالك: ان عمر كان يأخذ من الفرس عشرة و من البرذون
 خمسة. "(۵۸)

حن النوهرى ان السائب بن يزيد أخبرة قال رايت ابى يُقوِّم الخيل ويدفع صدقتها الى
 عمر بن الخطاب. "(24)

حضرت سائب بن یزید فرماتے ہیں میں نے اپنے والدکود یکھا کہ وہ گھوڑوں کی قیمت لگا کراُن کی زکو ہ حضرت عمر فاروق ٹ کی خدمت میں پیش کرتے تھے۔

ابن عبدالبرسے مروی ہے کہ حضرت عمر فاروق " نے یعلٰی بن اُمیۃ سے فرمایا کہ چالیس بکریوں میں سے ایک بکری زکوۃ کی مد ایک بکری زکوۃ کی مدمیں وصول کریں اور گھوڑوں میں سے کچھ نہ لینا بلکہ ہر گھوڑے کے بدلے ایک دینارز کوۃ کی مد میں وصول کرنا۔

روى ابو عمر بن عبد البر باسناده: "أن عمر بن الخطاب قال ليعلى بن أمية تاخذ من كل شاقة شاقة ولا تأخذ من الخيل شيئاً ، خذ من كل فرس ديناراً ، فضرب على الخيل ديناراً ديناراً . "(٨٠)

جمہور فقہاء کی طرف سے پیش کر دہ حدیث' لیس علی المسلم فی عبدہ النع'' میں گھوڑے سے مراد غازیوں کے گھوڑے یا مطلقاً سواری کے لئے یا لے گھوڑے مراد ہیں کیونکہ اُن میں زکو تہ نہیں۔(۸۱)

واضح رہے کہ حضرت عمر فاروق ٹے رسول اللہ ﷺ کے فیصلہ کے خلاف کوئی نیا فیصل نہیں دیا بلکہ اصل صورتِ حال یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانہ میں عام طور پر گھوڑ سے سواری ہی کے لئے ہوتے تھاس لئے نسل کشی کے گھوڑ وں کا تھم اس دور میں مشہور نہ ہوسکا۔ حضرت عمر فاروق ٹے عہد میں چونکہ اس کی بہت سی نظیریں پیش آئیں اس لئے انہوں نے رسول اللہ ﷺ ہی کے تکم کو جو اُن سمیت اب تک تھوڑ سے لوگوں کو معلوم تھا اعلان کر

''نصابز كوة''تحقيقي مطالعه

کے نافذ فرمادیا۔

۳- تجارتی مال کی زکوة:

اموالِ تجارت میں نصاب کا تخمیند درا ہم و دنا نیر کی قیمت سے ہوگا۔ جب تک ان کی قیمت دوسود رہم چاند کی یا بیس مثقال سونے تک نہیں پہنچ جاتی ان میں کچھوا جب نہ ہوگا اور جب ان کی قیمت سونے اور چاند کی کے نصاب کے برابر ہوجائے گی تو ان میں ز کو ہ واجب ہوگی۔ جمہور فقہائے کرام کا یہی مسلک ہے۔ البتہ اصحاب ظواہر کا مسلک بیرے کہ اموالِ تجارت میں بالکل ز کو ہ واجب نہیں ،ان کا کہنا ہے کہ ز کو ہ کے وجوب کاعلم نص سے ہے اور نص در ہم و دنا نیر اور سوائم کے بارے میں وار دہوئی ہے۔ اور اگر ان کے علاوہ کسی شے میں ز کو ہ واجب ہوتو ان پر قیاس کرتے ہوئے واجب ہوگی اور قیاس جے نہیں خصوصاً مقادیر کے باب میں۔ (۸۲)

جمہور فقہائے کرام حضرت سمرة بن جندب کی روایت سے استدلال کرتے ہیں۔

حضرت سمرة بن جندب ﷺ سے مروی ہے ، کہ رسول اللہ ﷺ ہمیں حکم دیا کرتے تھے کہ تجارت کے لئے جو مال تیار کریں اس کی زکو ۃ ادا کیا کریں۔

علاوہ ازیں اصل وجوب توعقل سے معلوم ہوتا ہے ، کیونکہ یہ نعمت مال کاشکرانہ ہے اور جسے اللہ تعالیٰ نے مال پر قدرت بخشی ہے ، اس کے لئے شکر کی بہی صورت ہے کہ عاجز و در ماندہ بختاج ومساکین کی اعانت کرے۔ شریعت نے تو مقدار واجب کا تعین کیا ہے ۔ لہذا درا ہم و دنا نیر اور سوائم کی طرح اموال تجارت پر بھی زکو ۃ واجب ہوگی۔

ِ شيئرزاورسر ٹيفکيٹس کي ز کو ة:

دورِ حاضر میں کرنبی کی شکلیں بدل گئی ہیں اس لیے کرنبی کی تبدیل شدہ شکل خواہ وہ شیئر ز، سرٹیفکیٹس یا بانڈ ز کی ہواس پر کرنبی کی زکو ق کا حکم آئے گا۔

اتجه رأس المال في الوقت الحاضر لتشغيله في نواحٍ من الاستثمارات غير الأرض والتحارة، وذلك عن طريق إقامة المباني أو العمارات بقصدالكراء، والمصانع المعدة

للإنتاج، ووسائل النقل من طائرات وبواخر (سفن) وسيارات، ومزارع الأبقار والدواجن وتشترك كلها في ريعها وغلتها أو وتشترك كلها في صفة واحدة هي أنها لاتجب الزكاة في عينها وإنما في ريعها وغلتها أو أرباحها.

وبالرغم من أن جمهور فقهائنا لم ينصوا على وجوب الزكاة في هذا النوع من المستغلات، وقالوا: لازكاة في دور السكنى وأثاث المنزل وأدوات الحرفة ودواب الركوب، كما ذكرنا سابقاً، فإني أرى ضرورة الزكاة فيها، لوجود علة وجوب الزكاة فيها وهي النماء، والحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً، ولتوفر حكمة تشريع الزكاة فيها أيضاً وهي التزكية والتطهير لأرباب المال أنفسهم، ومواساة المحتاجين، والمساهمة في القضاء على الفقر الذي يشغل أنظمة العالم الحاضرة. (٨٣)

ترجمه: کیابلڈنگز، فیکٹریز، مال کمانے کے ذرائع اور آزادشم کے پیشوں پرز کو ۃ واجب ہے؟

دورِحاضر میں سرمائے کوز مین اور تجارت کے علاوہ مختلف قسم کی سرمائیکاریوں میں لگایاجا تا ہے۔ ایسی سرمائیہ کاریوں میں کرائے پر دینے کی غرض سے پلازے اور عمارتیں بنائی جاتی ہیں یا پیداوار حاصل کرنے کے لیے کارخانے لگائے جاتے ہیں یا ہوائی اور بحری جہازوں نقل وحمل کی گاڑیوں نیز ڈیری اور پولٹری فارموں (وغیرہ) پر سرمائیدلگایا جاتا ہے۔ سرمائیدداری کی ان تمام مدوں میں ایک قدر مشترک ہے اور وہ بیہ ہے کہ خودان پرز کو قاواجب ہوتی ہے۔ نہیں رہتی بلکہ ان کی آمدنی ممنافع اور فوائد پرواجب ہوتی ہے۔

فقہاء کی اکثریت نے اس قتم کے ترقی پذیر ومنافع بخش سر مایوں پرز کو قا کانعین نہیں کیا۔فقہاء کہتے ہیں کہ رہائش گھروں،گھریلوساز وسامان، پیشہ ورانہ آلات اور سواری کے جانوروں پر کوئی زکو قانہیں ہے۔ (اس کا ہم پہلے ذکر کر حکے ہیں)

میری اپنی رائے ہے کہ اس قتم کے ترقی پذیر و وسعت انگیز منافع بخش سر مایوں پرز کو ق ہونی چا ہیے کیونکہ ان سر مایوں میں ایک ایسی علّت موجود ہے جوان پرز کو ق کی ادائیگی کا موجب ہے اور وہ علّت ہے ''نماء'' یعنی ان اموال اور ان سر مایوں کی وسعت پذیری، ترقی ، بڑھوتری اور نشو ونما کی صلاحیت پر واجب زکو ق کی علّت موجود ہے۔ زکو ق کے وجوب کا حکم ان اموال اور سر مایوں میں ترقی پذیری ، بڑھوتری اور نشو ونما کی صلاحیت کی علّت کے ہونے یا نہ ہونے پر موقوف ہے۔ علاوہ ازیں ان اموال وسر مایوں میں زکو ق کی شروعیت کی حکمت بھی بدرجہ اتم

موجود ہے اور وہ سرمایہ داروں کا (مالی آلائشوں سے) تزکیہ طبیر محتاجوں کی غم خواری اور موجودہ زمانے میں دنیا کو اپنی لپیٹ میں لے لینی والی غربت کوختم کرنے میں حصّہ ڈالنا ہے۔

۱۳۸۵ھ/۱۹۲۵ء کی دوسری مسلم سکالرز کا نفرنس اور دوسری اسلا مک ریسر چ کا نفرنس نے تجویز دی ہے کہ وہ تقی پذیر ووسعت انگیز اموال اور سرما ہے جن پرز کو ۃ واجب نہ کرنے کی کوئی (شرعی ) نقص اور فقہی رائے نہیں ہے، ان پرز کو ۃ واجب ہونے کا حکم اس طرح ہے کہ عصر حاضر میں تجارت وصنعت کی جدید صور توں میں نصابِ زکو ۃ کا مسکلہ اس طرح ہے ہے:

جو صنعتیں بڑی بھاری رقوم سے قائم کی جاتی ہیں، اُن کی مشینری اور آمدنی پرز کو ۃ وصول کی جائے تو یہ شریعت کے مطابق ہوگا اسی طرح تجارتی عمارتیں، پلازے وغیرہ کی سالانہ آمدنی پرز کو ۃ وصول کی جائے گی۔ان عمارتوں کے اثاثہ جات برز کو ۃ نہیں ہوگی۔

# ۴- زراعت اور باغات کی آمدنی پرعشردینے کا حکم:

زمین کی پیدوارجس میں جملہ اجناس، پھل اور سبزیاں سب ہی شامل ہیں کی زکوۃ کوعشر کہا جاتا ہے۔ زمین اگر بارانی ہولیعنی بارش، نہریا دریائی پانی سے مفت سیراب ہوتی ہوتو پیدواراً شخنے کے وقت خواہ پیداوار کم ہویا زیادہ تمام پیداوار کا عشر (دسواں حصہ) اور اگر اس کی پیداوار پر پانی کے اخرجات آتے ہوں مثلاً ، نہری پانی خرید کر، ٹیوب ویلی وغیرہ یا کنوئیں کے پانی سے سیراب کیا جاتا ہوتو اس کی پیدوار کا نصف عشر ( یعنی بیسواں حصہ ) یا اُس کی قیمت صدقہ کرنا واجب ہے۔

رسول ه كاارشاد كرامى م 'فيماسقتِ السمآءُ والعيون او كان عثريًّا العشرُ وما سُقِى بالنضح نصف العشر. "(٨٥)

زمین اگر آسان یا چشموں کے پانی سے سیراب ہو یا خودسر سبز وشاداب ہوتواں کی پیدوار میں دسواں حصد دینا واجب حصد واجب ہوتا ہے اور جوزمین بیلوں وغیرہ کے ذریعہ سے سیراب ہوائس کی پیدوار میں بیسواں حصد دینا واجب ہوگا۔

اوراخر جات (مثلاً ٹریکٹروں کے ذریعہ بل چلانا، کیمیائی کھاد ڈالنااور گوڈی وغیرہ کرانا کیڑے مارادویات نج ڈالنا، فصل کی کٹائی کی مزدوری ،تھریشر وغیرہ سے گہائی ) کوضع نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ جتنی بھی پیداوار ہوگی اخراجات کومنها کیے بغیراُس کاعشر یانصف عشرصدقه کرنا واجب ہوتا ہے۔

چنانچ مفتی محمر شفیع کلصتے ہیں'' عشریا نصف عشر پوری پیداوار میں نکالا جائے۔ بونے ، کاٹنے اور حفاظت کرنے ، بیلوں اور مزدوروں وغیرہ کے جواخراجات ہیں وہ ادائے عشر کے بعد نکالے جائیں۔(۸۲)

فآوئ عالمگيرى،  $لل م ئ ^2 ولا تحسب اجرة العمال و نفقة البقر و كرى الانهار و اجرة الحافظ وغير ذلك فيجب اخراج الواجب من جميع مااخر جته الارض عشرا او نصفا كذا في البحو. "(<math>\Delta \Delta$ )

واضح رہے مویشیوں کے جارے ،سنریوں ، پھلوں کے باغات، کپاس،تر کاریوں وغیرہ تمام پیدوار پرعشر واجب ہوتا ہے۔

ندکور ہنصیل سے یہ بات واضح ہوگئ ہے کہ زرعی زمین کی کل پیداوار پر جملہ اخراجات کو منہا کیے بغیر نصف عشریعنی بیسوال حصیصد قد کرناواجب ہوگا۔

شریعت اسلامیے نے اضافی اخراجات (نہری پانی خریداری، ٹیوب ویل اور کیڑے مارادویات وغیرہ کے اخراجات) کومدنظرر کھتے ہوئے عشر (دسویں حصہ) سے نصف عشر (بیسویں حصہ) کا نصاب مقرر کیا ہے۔

یہاں یہ بات بھی ملحوظ رہے کہ اضافی اخراجات کی وجہ سے زمین کی پیدواری صلاحیت میں یقیناً اضافہ ہوتا ہےاور جس کی وجہ سے پیدوار کئی گنازیادہ حاصل کی جاتی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ سورة واقعہ کی آیات جن کا ترجمہ درج ذیل ہے بھی پیش نظر ہیں:

ترجمہ: ''اچھا پھر بیتو بتلاؤ کہتم جو پچھ نے وغیرہ ہوتے ہواں کو کیاتم اگاتے ہویا ہم اُگانے والے ہیں؟ ،اگر ہم چا ہیں تو اس پیداوار کو چورا چورا کر دیں پھرتم باتیں بناتے رہ جاؤگے کہ ہائے اب کے تو ہم مفت تاوان میں کھین گئے بلکہ ہم ہیں ہی بدنصیب ،اچھا بھلا بیتو بتلاؤ جو پانی تم پیتے ہوکیا اس کو بادل سے تم برساتے ہویا ہم برسانے والے ہیں؟ ،اگرہم چا ہیں تو اس کوکڑواکرڈالیس پھرتم شکر کیوں نہیں کرتے۔'' (۸۸)

تر مذی شریف کی روایت ہے:

''لیس فیما دون خمسة ذو د صدقة ولیس فیما دون خمسة اواق صدقة ولیس فیما دون خمسة اواق صدقة ولیس فیما دون خمسة اوست صدقة. ''(۸۹)یعنی پاخچ اونٹول سے کم پرز کو ة فرض نہیں ہوتی اور پانچ اوقیہ (چاندی جودوسو درہم کے برابر ہوتے ہیں) سے کم چاندی ہواور زمین کی پیدارا گرپانچ وسق (۹۰) سے کم ہوتواس پرز کو ق

''نصابِز كوة''تحقيقي مطالعه

فرض نه ہوگی۔

اس حدیث کے بناپرامام مالک،امام شافعی،امام احمد بن حنبل،امام ابو یوسف اورامام محمد حمهم الله کا مسلک بیه ہے کہ زرعی پیداوار کا نصاب پانچ وسق لیعنی تین سوصاع ہے جس کے تقریباً پچیس من بنتے ہیں،اوراس سے کم مقدار پران حضرات کے نزدیک عُشر واجب نہیں۔

لیکن امام ابو حنیفه ی نزدیک زری پیداوار کا کوئی نصاب مقرر نہیں بلکه اس کی ہر قلیل و کثیر مقدار پر عُشر واجب ہے۔امام ابو حنیفه ی نے سورة بقرة کی آیت، وَمِهَا اُخْهَ جَنَا لَکُمْ مِنَ الْاَرْضِ. (٩١) اور رسول الله الله الشار الله علی ارشاد ما اخر جت الارض فیله العشر. (٩٢) کے عموم سے استدلال کرتے ہوئے فرمایا کہ عشری زمین کی جمله پیداوار کم ہویا زیادہ اس پرعشریانصف عشرواجب ہوگا۔

ترجمہ:اے ایمان والو! جو پا کیزہ اورعمدہ مال تم کماتے ہواور جو چیزیں ہم تمہارے لئے زمین سے نکالتے ہیں ان میں سے (اللّٰہ کی راہ) میں خرچ کرو، البقر ۃ: ۲۶۷۔

عشر کے وجوب کے بارے میں سورۃ الانعام کی آیت: ۱۴۱، وَاتُوْ حَقَّهُ یَوْمَ حَصَادِہِ صرحَ اورواضح ہے

\_

ترجمہ:جب بیہ چیزیں پھلیں توان کے پھل کھا وَاورجس دن ( پھل توڑ واور کھیتی ) کا ٹو تو اللّٰہ کا حق بھی اس میں سےادا کرواور بے جانہ اُڑانا کہاللہ بچا اُڑا نے والوں کودوست نہیں رکھتا

اس کے علاوہ صحاح کی معروف حدیث بھی امام ابوحنیفی اللہ کامتدل ہے:

عن عبد الله بن عمر عن النبي الله قال "فيما سقت السمآءُ والعيون او كان عثريا العشر وما سقى بالنضح نصف العشر. "(٩٣)

حضرت عبداللہ بن عمر ظرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جس چیز کو آسان یعنی بارش یا قدرتی چشموں نے سیراب کیا ہویا خودز مین سرسبز وشاداب ہوتو اس میں دسواں حصہ واجب ہوتا ہے اور جس زمین کو بیلوں یا اونٹوں کے ذریعہ کنویں سے سیراب کیا گیا ہوتو اُس کی پیداوار میں نصف عشر یعنی بیسواں حصہ ادا کرنا واجب ہوگا۔

امام ابوحنیفہ ؓ کے علاوہ حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ (۹۴)، حضرت مجاہدؓ (۹۵)، ابراہیم خنیؓ (۹۲) اور امام زہریؓ (۹۷) کا مسلک بھی یہی ہے کہ زمین کی ہر قلیل وکثیر پیداوار پر عُشر واجب ہے۔ جس سے امام ابوحنیفہ ؓ کے موقف کی مزید تو ثیق ہوتی ہے۔ امام ابوصنيفة كموقف كى مزيدتوثين ان احاديث سي بهي موتى سے:

ا- عن موسى ابن طلحة قال عندنا كتاب معاذ ابن جبل عن النبي الله قال "انمآ امرة ان
 ياخذ الصدقة من الحنطة والشعير و الزبيب والتمر. "(٩٨)

حضرت موسیٰ تا بعی کہتے ہیں کہ ہمارے پاس معاذین جبل گاوہ مکتوب گرامی ہے جسے رسول اللہ ﷺ نے اُن کے پاس بھیجا تھا، چنا نچہ حضرت معاذ نے بیان کیا کہ'' نبی کریم ﷺ نے مجھے تھم دیا ہے کہ میں گیہوں، جو، انگوراور کجھو روں کی زکو ۃ وصول کروں۔

عن عتاب بن اسید ان النبی قال: "فی زکاة الکروم انها تخرص کما تخرص النخل
 ثم تؤدی زکاته زبیباً کما تؤدی زکاة النخل تمرا."(۹۹)

حضرت عتاب بن اسیڈ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے انگور کی زکو ۃ کے بارہ میں فر مایا: انگوروں کا اسی طرح اندازہ کیا جائے جیسے مجھوروں کا اندازہ کیا جاتا ہے پھراُن انگوروں کی زکو ۃ اُس وقت ادا کی جائے جب وہ خشک ہوجا نیں جس طرح کجھوروں کی زکو ۃ خشک ہوجانے کے بعد دی جاتی ہے۔

## شهر کی زکوة:

شہد کی زکو ۃ کے بارہ میں فقہاء کرام کے درمیان اختلاف ہے۔حضرت امام شافعیؓ کا مسلک سے ہے کہ شہد میں زکو ۃ واجب نہیں جبکہ امام اعظم ابو حنیفہؓ کا مسلک سے ہے کہ زکو ۃ واجب ہے خواہ اس کی مقدار کم ہویا زیادہ۔ بشرط کہ کہ عشری زمین میں سے نکلا ہو۔

اس حدیث کی بناپرامام ابوطنیفهؓ،صاحبینؓ،اما مشافعیؓ کا قول قدیم،امام احمد بن طنبل ؓ،امام کحولؓ،امام زہری ﷺ،امام اوزاعیؓ،امام اسحاقؓ اور مالکیہ میں سے ابن وہ بُ کامسلک بیہ ہے کہ شہد میں عشر واجب ہے۔

جبکہ حضرات شوافع اور مالکیہ کےعلاوہ ابن ابی لیاں ؓ، حضرت سفیان تُوری ؓ، امام ابوتُور ؓ اور حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کامسلک یہ ہے کہ شہر میں عُشر واجب نہیں۔ (۱۰۱)

امام ابوحنیفَدُّوغیر ہم مٰدکورہ بالاحدیث کےعلاوہ درج ذیل احادیث سے استدلال کرتے ہیں:

٢- عن عبد الله بن عمر و بن العاصُّ "عن النبي الله اخذ من العسل العشر." (١٠٣)

عن ابى هريرة قال: "كتب رسول الله ﷺ إلى أهل يمن أن يؤخذ من العسل
 العشر."(١٠٢٢)

نیز حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے بارے میں مروی ہے کہ وہ شہد پرعُشر وصول کیا کرتے تھے،اس سے بھی وجوب عشر کی احادیث کی تائید ہوتی ہے جبکہ حضرات شوافع اور مالکیہ کے پاس عدم وجوب عشر پر کوئی مسند حدیث موجود نہیں۔(۱۰۵)

# دفينه كي زكوة:

''رکاز'' سے مراد معدن لینی معدنی کا نیس یا دفینے ہیں اس میں مدفون خزانہ بھی بالا تفاق داخل ہے چنا نچہ خودرسول اللہ ﷺ نے بھی ایک موقع پر''رکاز'' کے اس معنی کی وضاحت فرمائی ہے (۱۰۰) اس کے علاوہ بخاری میں ہے''وقال بعض الناس المعدن رکازٌ مثل دفن الجاهلية. ''(۱۰۸)

چنانچ اگر کسی شخص کو کہیں سے مدفون خزانہ ہاتھ آجائے تو بالا تفاق اُس کا پانچواں حصہ بیت المال کو دیناواجب ہے۔ البتہ فقہاء کے درمیان اس بات میں اختلاف پایاجا تا ہے کہ ' رکاز' کے لفظ میں معدن'' کان' شامل ہے یانہیں؟ احناف کے نزدیک '' رکاز' کے لفظ میں معدن شامل ہے لہذا حدیث کے جملہ ' و فسی الحرِّ کاز المحمس'' سے جہان دفینہ کجا لمیت پڑس کا ثبوت ہوگا و ہیں اس سے معدن پر بھی ٹمس کا وجوب ثابت ہوگا۔

لیکن شوافع کہتے ہیں کہ رکاز میں معدن شامل نہیں لہذااس پر کوئی زکو ۃ واجب نہیں وہ مٰدکورہ حدیث کے جمله''المعدن جبازٌ''کے یہی معنیٰ بیان کرتے ہیں کہ معدن پر پچھواجب نہیں۔

ال معاملہ میں احناف کا مسلک لغت، روایت اور درایت نتیوں کے اعتبار سے را جج معلوم ہوتا ہے۔ لغت کے اعتبار سے:

علامه ابن منظورافریقیؓ نے لسان العرب میں (۱۰۹) ابن الاعرابی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ لفظ''رکاز'' کا اطلاق مدفون خزانہ کے علاوہ معدن پر بھی ہوتا ہے اور علامہ ابن الاثیر جزرگ بھی اسی کے قائل ہیں۔ چنانچہوہ لکھتے ہیں:'' المعدن و المرکاز و احد.''(۱۱۰)

نیز امام ابوعبید قاسم بن سلام جن کا شار بڑے محد ثین میں ہوتا ہے وہ لغت کے بھی امام ہیں ،انہوں نے بھی یہی قول کواختیار کرتے ہوئے معدن برخس کوواجب قرار دیا۔ (۱۱۱)

روایت کے اعتبار سے:

روایةً اس لئے راجح معلوم ہوتا ہے اول تو حدیث میں 'وفسی السِّ کیاز المنحمس ''کے جملہ سے احناف کے مسلک کی تائید ہورہی ہے، دوسرے امام ابوعبید قاسم بن سلام نے ایک روایت نقل کی ہے:

عن عبد الله بن عمر: "ان النبي الله سئل عن المال يوجد في الخرب العادى فقال فيه وفي الركاز الخمس." (١١٢)

عبدالله بن عمر سے روایت ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلّم سے اُس مال کے بارے میں پوچھا گیا جو کسی ویرانے میں پایا جائے ، تو آپ نے فرمایا: اُس میں اور رکا زمیں یانچواں حسّہ نکالا جائے گا۔

اس حدیث میں رکا زسے مرادسوائے معدن کے اور پھے نہیں ہوسکتا ، کیونکہ مدفون خزانہ کا ذکر'' فیہ'' میں آچکا ہے اور رکا زکا اس پرعطف کیا گیا ہے اور عطف مغایرت کا تقاضا کرتا ہے۔ اور خودامام ابوعبیداس مذکورہ بالاحدیث کوذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں'' فیقید تبیین لینا الآن ان الو کیاز سوی المال المدفون ''(۱۱۳)

نیز علامه عینی نے امام یوسف ؓ کے حوالہ سے حضرت ابو ہر ریاہؓ کی نقل کی ہے:

قال رسول الله ﷺ: ''في الركاز الخمس قيل؟ وما الركازيا رسول الله ﷺ؟ قال: الذهب الذي خلقه الله تعالى في الارض يوم خلقت. ''(١١٢)

تحقیق سے بیامرواضح ہوا کہ زکو ۃ اسلام کا تیسرا بنیا دی رکن اور نماز کے بعدسب سے اہم فریضہ

''نصابز كوة''تحقيقي مطالعه

ہے۔ شریعت اسلامی میں زکوۃ کی ایک مسلّمہ حیثیت ہمیشہ رہی ہے اور زکوۃ کو اسلامی ریاست کا اجھائی فریضہ شارکیا جاتا رہا ہے اس کی اوائیگی لازمی اور ضروری ہے۔ زکوۃ صرف اُسی مال سے وصول کی جاتی ہے جو نصاب کے مطابق ہو، زکوۃ کا کم از کم نصاب ساڑھے باون (1/2-52) تولے چاندی اور ساڑھے سات تولے (1/2-7) تولے سونا ہے جو بھی مال اس مالیت کا حامل ہواور اس پر ایک سال گزر چا ہو، زکوۃ وصول کی جائے گی۔ شریعت نے سونا، چاندی، پالتو جانور، تجارتی مال، شیئرز، سرٹیفکیٹس، بانڈز پر اور تجارتی عمارتوں، صنعتوں، زراعت و باغبانی کی آمدنی پر زکوۃ کا نصاب مقرر کیا ہے۔ جس میں کوئی تبدیلی نہیں کی جاستی۔

# حواشي وحواله جات

- (۱) ابنِ منظور الافريقي، لمسان العرب، ١٠:١١ ٧ ـ نشر الا دب الحوزه، قم ١٩٨٥ء
- (٢) سعدى ابوحبيب، القاموس الفقهي ،ص:٣٥٣، ادارة القرآن والعلوم الاسلامية ، كراجي \_
  - (۳) قطب الدين خان ،علامه محمد ،مظام حق (حديد)، ج-۲ ،ص ۱۷۷، دارالا شاعت كراجي \_
- (۴) كاساني، ابوبكر علاء الدين بن مسعود خفى ، بدد ائم المصنائع في توتيب المشوائع ، ۲۹:۲ مسعيد كمپني، كرا حي ۴۰۰ اه
  - (۵) احد بن طنبل، المسند، مسند ابي بكر الصديق، رقم: ۱۸ دار الكتب العلميه ، بيروت ١٩٩٣ و
    - (٢) كاماني،بد ائع الصنائع في ترتيب الشرائع ٢٩:٢٠ (٢)
    - (٧) ابن جام، فتح القدير، كتاب الزكوة، ١٠٤ ٨٨٨ مكتبدرشيد بير، كوئية، من ندارد
      - (۸) تفصیل کے لئے دیکھئے:

جهاص، احكام القرآن ،١٥٢:٣ المهيل اكبري، لا بور

كاسانى، بدائع الصنائع ، فصل و اما بيان من له المطالبه، باداء الواجب في السوائم والاموال الظاهرة ٣٥:٢٠٠٠

(۹) تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:

سفى، كنو الدقائق، باب العاشو، ص: ۲۱ مير محمد كتب خانه، آرام باغ، كرا چى، تن ندارد مرغينانى، باب فيمن يمُرّ على العاشو، ۱۹۲۱ مكتبه شركت علميه، ملتان، تن ندارد ابن مجيم، البحو الوائق، باب العاشو، ۲:۲۰ مكتبه امداد به، كويمه، من ندارد زيلعى، تبيين الحقائق، باب العاشو، ۲:۲۸۲ مكتبه امداد به، ملتان

كاساني،بد ائع الصنائع ،٣٨:٢٠

- (١٠) مرغيناني، هدايه، باب فيمن يمُرّ على العاشر ،١٩٨١ -
- (۱۱) ما لك بن الْسُّ، المؤطأ، كتاب الزكواة، باب الزكواة في العين من الذهب و الورق ، ١: ٢١١، دار الحديث قاهره، ١٩٩٣ء -

- ''نصابِ ز كوة''تحقيقي مطالعه
- (۱۲) ابن الى شيبه عافظ عبدالله بن مجر ، مصنف ابن ابسى شيبه ، باب ما قالوا فى العطاء اذا اخذ ،۱۸۴،۳ ماد دارالفكر ، بيروت ، ۱۹۹۲ء
  - (١٣) ما لك بن السُّ، المؤطا، كتاب الزكوة، باب الزكاة في العين من الذهب و الورق ، ١٠١١، -
- (۱۲) ابن الى شيب، مصنف ابن ابى شيبه، باب ما قالوا فى العطاء اذا اخذ، ۱۸۴:۳۸ دار الفكر، بيروت،
  - (١٥) الضاً،١٨٥:١٨١\_
- (۱۲) صنعانی، مصنف عبد الرزاق ، با ب لاصدقة فی مال حتی یحول علیه الحول ۸:۸۰/مرقم: ۵۰۳۷ در الاسلامی، بیروت، ۱۹۸۲ و
  - (١٤) ابن الى شير، مصنف ابن ابي شيبه، باب ما قالو ا في العطاء اذا اخذ،١٨٥:٣٠ (١٤)
  - (١٨) شيباني محمد بن الحسن، الموطأ، كتاب الزكوة ، باب زكوة الحلي، ص: ١٥ ا، قد يي كتب فانه كرا چي -
- (۱۹) یتیم سے یہاں مرادوہ بچہ ہے جوابھی تک نابالغ ہے چاہے اُس کا والدزندہ ہویانہ ہو، دیکھئے: بنوری ،سید تحد لوسف بن مجمد زکریا،معارف السنن، ۲۳۷۱۵۔
- (۲۰) تـرمـذى، الجامع ، كتاب الزكواة ، باب ماجاء في زكواة مال اليتيم ، رقم: ۵۸۰ ـ ان كايم سعيد ، كرا پي
- (۲۱) ما لك بن انسَّ، الموطأ، كتاب الزكواة، باب زكواة اموال اليتامي والتجارة لهم فيها، رقم: ۵۲۳ـ ما لك بن البركر المحدين بن على السُّن الكبري ، كتاب الزكواة، باب من تجب عليه الصدقة ، رقم: ۲۳۸۵ـ من تجب عليه الصدقة ، رقم: ۲۳۸۵ـ
  - (۲۲) تفصیل کے لئے دیکھئے:

ا بو داؤد، السنن، كتاب الحدود، باب في المجنون يسرق أو يصيب حداً ،رقم:٣٨٢٢ـ دارالكت العلمة ، بروت، ١٩٩٦ء

نسائي، السنن، كتاب الطلاق، باب من لايقع طلاقه من الازواج، رقم ٣٣٧٨.

ا بنِ ماجه، سنن ، كتاب الطلاق، باب طلاق المعتوه والصغير والنائم ،رقم: ٢٠٣١ وارالمعرف، بيروت ١٩٩١ء تو مذى، الجامع ، كتاب الزكواة ، باب ماجاء في زكواة الحلي، رقم: ٢٤٥٦ -

احد بن منبل، المسند، كتاب مسند الانصار، باب حديث السيدة عائشة رضى الله تعالىٰ عنها، رقم: ٢٣٥٥-

دارى،،السنن ،كتاب الحدود، باب رفع القلم عن ثلاث، قد يى كتب خانه، كرا يي، تندارد

(۲۳) بيمقي، السُّنن الكُبرى، كتاب الزكواة، باب من تجب عليه الصدقة، رقم: ٢٣٥كـ وارالكتب العلمية، بيروت ١٩٩٨ء

٢- ابوعبيدالقاسم بن سلام، كتاب الأمو ال، ص ٢٥٢ ردار الفكر، بيروت، ١٩٨١ء

- (۲۴) التوبه: ۳۰۱.
- (۲۵) التوبه: ۲۰\_
- (۲۲) قرطبی، الجامع لاحکام القرآن،۱۵۵:۳۰ ا ۱۵۱ دار الکتب العلمیة، بیروت، ۱۹۸۸ء ۲- بصاص، احکام القرآن،۱۵۳:۳۳ ا ۱۵۵ سهیل اکیڈی، لا بور
- (٢٤) ابن رشد ، بداية المجتهد و نهاية المقتصد ، ٣ : ٧٤ . دارالكتب العلمية ، بيروت ، ١٩٨٩ ء
  - (٢٩) التوبه: ١٠٣.
    - (۳۰) التوبه: ۲۰.
  - (٣١) جصاص، احكام القرآن، ٣: ١٥٢.
    - (٣٢) ايضاً
  - (۳۳) زحلی ،الفقة الاسلامی و ادلته،۷۹:۲۵ المکتبه الحقانیه، بیثاور، سندارد
- (٣٣) ترمذي، الجامع ، كتاب الزكواة، باب ما جاء في زكواة الذهب و الورق: قرض:٥٦٣ـ
  - (٣٥) ما لك، الموطأ، كتاب الزكواة، باب الزكاة في العين من الذهب والورق، ١٢٢١
    - (٣٦) مفتى مُرشفيعٌ، جواهرالفقه ،ص: ٢٨٨ مكتبه دارالعلوم كرا چي ،١٩٧٥ -
      - (٣٧) زحلي ،الفقه الاسلامي و أدِلَّتُهُ ٣٤/٥٩ ـ
    - (٣٨) كاساني،بد ائع الصنائع ١٨:٢، ان ايم سعيد كميني، كرا چي،١٠٠٠ه
- (٣٩) ابوداود، السنن كتاب الزكواة، باب في ذكواة السائمة، رقم:١٣٢٢ \_دارالكتب العلمية، بيروت،١٩٩١ء
  - (۴٠) كاساني،بد ائع الصنائع،١٨:٢ ـ
    - (۲۱) الضاً
- (۲۲) مسلم، الجامع الصحيح، كتاب الزكاة ،باب إثم مانع الزكوة ،رقم: ١٦٢٧ ـ دارالكتب العلمية ، بيروت، من ندارد
  - يَهِ فِي ، السُّنن الكبرى ، باب زكاة الذهب،٢٣١: ٢٣١، رقم: ٢٥٣٣ ـ

''نصابِ ز كوة''تحقيقي مطالعه

(۴۳) فقه المزكواة -القرضاوي، پيسف ڈاكٹر، حصه دوم (ترجمه ساجدالرحمٰن صدیقی )البدریبلی کیشنز،ار دوبازار، لا ہور

(۴۴) سيدسابق، فقه السنه، ص: ۳۴۱ دارالكتاب العربي، بيروت

(٢٥) ترمذي، الجامع ، كتاب الزكواة ، باب ماجاء في زكواة الحلي، رقم: ٥٤٥ـ

(۲۹) ترمذی، رقم:۲۵۵

ا بو دا ود، السنن، كتاب الزكواة، باب الكنز ماهو و زكواة الحلى، رقم: ١٣٣١ \_ نسائي، السنن، كتاب الزكواة، باب في ذكواة الحلي، رقم: ٢٣٣٣\_

- (٣٤) ا بو داود، السنن ، كتاب الزكواة ، باب الكنز ماهو و زكواة الحلي، رقم: ١٣٣٧ \_
  - (۲۸) التوبه:۳۸-۵۵\_
- (٢٩) ا بو داود، السنن ، كتاب الزكواة ، باب الكنز ماهو و زكواة الحلي، رقم:١٣٣١ \_
- (۵۰) بخارى، الجامع الصحيح ، كتاب الزكوة، باب ما أدى زكاته فليس بكنز ، رقم: ١٣١٤ ـ
  - (۵۱) مزیدتفصیل کے لئے دیکھئے:

بيهقى، السُّنن الكبرى، كتاب الزكواة ،باب من قال لا زكواة في الحلى ٢٣٢٠٣٠-٢٣٣٠

- (۵۲) زحلي ،الفقه الاسلامي و أدِ الله ١٨٣٨ ٨٣٣٨
- (۵۳) زيلعي، تبيين الحقائق، باب صدقة السوائم، ۲۲۲٬۱ مكتبه امرادي، ملتان
  - (۵۴) أسفى، كنز الدقائق، باب صدقة السوائم
  - (۵۵) د یکھنے: فیروز آبادی، القاموس المحیط،۱۳۸۱:۲ گنگوہی، محمد عنیف،معدن الحقائق،ص:۱۹۵، دارالا شاعت کراجی۔
    - (۵۷) فیروز آبادی،القاموس المحیط،۱۱۱۸:۳ گنگوهی،معدن الحقائق،ص:۲۰۰۰
- (۵۷) بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الزكواة، باب من بلغت عنده صدقة بنت مخاض وليست عنده، رقم:۱۳۲۲،۱۳۲۱\_كتفانه كراچى،۱۹۲۱ء
  - (۵۸) تفصیل کے دیکھئے:

بخارى،الجامع الصحيح، كتاب الزكواة،باب من بلغت عنده صدقة بنت مخاض وليست عنده، رقم:۳۱۲٬۱۳۲۱\_

قدوري، مختصر القدودي، باب الصدقة السوائم، ص: ١٠٠٠ اداره تاليفات اشرفيه، ملتان، تندارد

مرغيناني،هداية،بإب الصدقة السوائم ١٨٨١\_

نسفي ، كنز الدقائق، باب الصدقة السوائم ، ص: ٥٦ ـ

ابن جيم، البحر الرائق ،باب الصدقة السوائم،٣٤٣-مكتبدرشيديه، كوئه، من ندارد

زيلعي، تبيين الحقائق، بإبالصدقة السوائم، ٢٥٨.

كاساني، بدائع الصنائع ٢٦:٢٠ـ

ابن عابدين، درقد المحتاد ١٨:٢٠ مكتبه ماحديه، كوئيه، ٩ ١٩٧ء

زحلي، الفقه الاسلامي و أدِلَّتهُ ، ١٨٥٨ - ٨٣٨ ـ

#### (۵۹) تفصیل کے ملاحظہ ہو:

بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الزكواة، باب من بلغت عنده صدقة بنت مخاض وليست عنده، رقم:۱۳۲۲،۱۳۲۱\_قد كي كتفان، كراحي، ۱۹۲۱ء

ابو داود، السنن ، كتاب الزكواة، باب في زكاة السائمة، رقم: ١٣٣٩ \_

نسائي، السنن، كتاب الزكواة، باب في زكاة الابل ،رقم:٣٢٠٠٠

ابنِ ماجه، السنن، كتاب الزكاة، باب اذا اخذ المصدق سنا دون سن أو فوق سن، رقم: ٩٠ ا - دار المع فه، بهروت، ١٩٩٦ء

احمد بن حنبل، المسند، كتاب مسند العشرة المبشرين بالجنة، رقم: ٣٣٠٥.

- (۲۰) بنورى،معارف السنن،۵:۵ ا،مكتبه بنوريه، كراجي ـ
- (۱۲) دار قطنی، السنن، کتاب الزکاة: باب زکاة الابل و الغنم،۹۸:۲، قم:۱۹۲۵ و ارالکتب العلمية، بيروت
  - (٧٢) ابو داو د، السنن ، كتاب الزكواة، باب في زكاة السائمة، رقم: ١٣٣٩ \_
    - (۱۳) مزیددلائل اور تفصیل کے لئے دیکھئے:

قروری، مختصر القدوری، ص:۳۷\_اداره تالیفاتِ اشرفیه، ملتان، سندارد

مرغياني، باب الصدقة السوائم ١٨٨١ـ

سفى، كنز الدقائق، باب الصدقة السوائم، ص: ٥٦ـ

ابن جيم، البحر الرائق، باب الصدقة السوائم،٢٤٣-٣٥-٢٤.

زيلعي، تبيين الحقائق، باب الصدقة السو ائم، ١: ٢٥٨ - ٢٦٠ ـ

''نصابِ ز كوة''تحقيقي مطالعه

(۱۴) تفصیل کے لئے دیکھئے:

بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الزكواة، باب من بلغت عنده صدقة بنت مخاض وليست عنده، رقم:۱۳۲۲/۱۳۲۱\_

قروري، مختصر القدوري،باب الصدقة السوائم ،ص:۳۹ـ

مرغيناني،هدا يه، بإب الصدقة السوائم ا: • 9 ا\_

نسفى ، كنز الدقائق ، باب الصدقة السوائم ، ص : ٥٨ ـ

ابن تجيم، البحو الوائق ،باب الصدقة السوائم ٢٠٠٨-٣٥٠

زيلعي، تبيين الحقائق، بإب الصدقة السوائم، ٢٦٣١.

كاساني،بد ائع الصنائع في ترتيب الشر ائع،٢٨:٨-

ابن عابدين، درة المختار، ۲: ۲۰ - مكتبه ماجديد، كوئه، ٩ - ١٩٥

زحلى ،الفقه الاسلامي و أدِلَّتُهُ ،٨٣٨-٨٣٣\_

- (٦٥) نشى، كنز الدقائق، باب صدقة السوائم، ص:٩٥\_
- (۲۲) تفصیل مع دلائل کے لئے دیکھئے: ابن ہام، کمال الدین تحمہ بن عبدالواحد، فتح القدیر ، ۴۹۹۱–۵۰۰۔
  - (٦٧) بَيْقِي، السُّنن الكُبري، باب كيف فرض صدقة البقر،١٥٦:٢٥، رقم: ٢٩٨ـ حدد
    - (١٨) ترمذى، الجامع، كتاب الزكواة ،باب ماجاء في زكاة البقر، رقم: ٢٦٥-
- (۲۹) عینی، بررالدین ابومیم محود بن احمد، عمدة القاری شرح بخاری، کتاب الزکواة، باب لیس علی المسلم فی فرسه صدقة، ۳۲:۹، احماء التراث، بیروت، لبنان ـ
  - (۷۰) تفصیل کے لئے دیکھئے:

بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الزكواة، با ليس على المسلم في عبده صدقة، رقم: ١٣٢١ـ مسلم، الجامع الصحيح، كتاب الزكواة، باب لا زكواة على المسلم في عبده و فرسه، رقم: ١٣٣٢، ١٣٣٨

ترمذى، الجامع، كتاب الزكواة، باب ماجاء ليس في الخيل و الرقيق صدقة، رقم: ٥٦٩ـ

- (١٤) ترمذي، الجامع ، كتاب الزكواة، باب ما جاء في زكواة الذهب و الورق: رقم: ٥٦٣ــ
- (۷۲) بيهقي، السُّنن الكُبري، كتاب الزكاة، باب من رأى في الخيل صدقة،٢٠٢٠،رقم: ٢٩٦٩ـ

- (2m) دار قطني، السنن، كتاب الزكواة، باب زكوة مال التجارة و سقوطها عن الخيل و الرقيق ١٠٩:٢٠ ، رقم: ٢٠٠٠-
  - (۷۴) الضاً ۲: ۱۱، رقم: ۱۰۰۱\_
  - (۷۵) كاساني،بدائع الصنائع ۳۲:۲۰
- (۷۷) عینی، عمدة القاری ، کتاب الز کواة، باب لیس علی المسلم فی فرسه صدقة ،۳۲:۹ احیاء اتراث، بیروت، لبنان
  - (۷۷) مسلم، الجامع الصحيح، كتاب الزكاة ،باب إثم مانع الزكواة، رقم: ١٦٢٧ـ بيهقى ، ١ لسُّنن الكُبر ئ ، باب زكاة الذهب، ٢٣١١، رقم: ٧٥٣٣ـ
- (۵۸) طحاوی، ایوجعفراحمد بن سلامة از دی مصری، شرح معانی الآثار ، کتاب الزکواة ، باب الخیل السائمة هل فیها صدقة ام لا؟ ۲۲۱-میرمحم کتب خانه، کراچی
  - (49) الضأر
  - (٨٠) عيني، عمدة القارى ، كتاب الزكواة، باب ليس على المسلم في فرسه صدقة، ٩٠ ١٣٥ ـ
    - (۸۱) مزیر تفصیل اور دلائل کے لئے دیکھئے:

نسفي، كنز الدقائق، باب الصدقة السوائم، ص: ٥٩ ـ

ابن جيم، البحر الرائق، باب الصدقة السوائم،٩:٢ ٣٥-

زيلعي، تبيين الحقائق، باب الصدقة السو ائم، ٢٦٥١\_

- (۸۲) كاساني، بدائع الصنائع ۲۰:۲۰
- (٨٣) ابو داود، السنن، كتاب الزكواة، باب العروض اذا كانت للتجارة هل فيها زكواة؟ رقم:١٣٣٥ـ
  - (۸۴) زحیلی،الفقة الاسلامی و اَدِلّتهُ، ۸۲۸-۸۲۸
- (٨۵) بخارى، الجامع الصحيح ، كتاب الزكواة، باب العشر فيما يُسقى من مآء السمآء والمآء الجارى، ١/١٠١، -
  - (٨٦) مفتى محمشفيع، اسلام كانظام اراضى، ص: ١٩١، دارالا شاعت كراجي \_
    - (٨٧) الفتاوي الهندية المعروف بدالفتاوي العالمكيرية ١٩١١-
      - (۸۸) الواقعة:۲۳-۰۷
  - (٨٩) ترمذى، الجامع، كتاب الزكواة ،باب ماجاء في صدقة الزرع و الثمر والحبوب، قم: ٢٦٨ـ 210

- (۹۰) وسق ایک پیانہ ہے جوسائھ صاع کے برابر ہوتا ہے۔اوقیہ، وسق اور صاع کی مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: مفتی محمد شفیج ، جواہرالفقہ ، ص: ۴۲۸، مکتبہ دارالعلوم کراچی۔
  - (٩١) البقرة: ٢٢٧\_
  - (۹۲) مرغینانی،هدایة،ار۲۰۱)
- (۹۳) بخارى، الجامع الصحيح ، كتاب الزكواة، باب العشر فيما يسقى من ماء السمآء و بالمآء الجارى، رقم: ۱۳۸۸-
- و کثیر الرزاق ... قال: کتب عمر بن عبد العزیز آن یؤ خذ مما انبتت الارض من قلیل او کثیر العشر، صنعانی ، حافظ ابو بکر عبدالرزاق بن همام، مصنف عبد الرزاق، باب الخضر،  $\tilde{\alpha}$ :  $\tilde$ 
  - نيزو كيك ابو شيبه، مصنف ابن ابي شيبه، باب في كل شئ أخرجت الارض زكاة،٣٩:٣٦ـ
- (9۵) مصنف عبدالزاق میں حضرت معمر کی روایت ہے کہ حضرت امام مجاہد کا بھی یہی مسلک ہے، مصصف عبد الرزاق، باب المحضو، ۱۲۱، قرن ۱۹۵۔
- (٩٢) عن عبد الرزاق عن ابى حنيفة عن حماد عن ابراهيم قال: في كل شئ انبتت الارض العشر. مصنف عبد الرزاق،
  - باب الخضر، ۱۲۱:۲۴، قم: ۱۹۵۵ ـ
- نيزو كيَّ :ابن ابي شيبه، مصنف ابن ابي شيبه، باب في كل شئ أخرجت الارض زكاة،٣٩:٣٦ـ
- (٩٤) عن الزهرى أنه كان لا يوقت في الثمر شيئا وقال: العشر و نصف العشر، مصنف ابن ابي شيبه، باب في كل شيئ أخرجت الارض زكاة،٣٩:٣٠ـ
- (۹۸) بغوى مجمد حسين بن معود، شوح السنه، ۳۳۳۲:۳۰ دارالكتب العلمية ، ۱۹۹۲ ميد الشجو غير النخل و بيه قي، السُّنن الكُبري، كتاب الزكاة، باب لا توخذ صدقة شئ من الشجو غير النخل و العنب، ۲۱۰، رقم: ۲۵۱ م
  - (٩٩) ترمذى، الجامع، كتاب الزكواة، باب ماجاء فى الخرص، رقم: ٥٨٣ـ ابو داود، السنن، كتاب الزكواة، باب فى الخرص العنب، رقم: ١٣٢١، \_
  - (١٠٠) ترمذى، الجامع ، كتاب الزكواة ، باب ماجاء في زكواة العسل رقم: ١٥٥٠
- (۱۰۱) مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے: بنوری ،سیر تحریوسف بن محمد زکریا،معارف اسنن،۲۱۸-۲۱۸،مکتبه بنوری،کراچی۔

- (١٠٢) ابن ماجه، السنن، كتاب الزكواة، باب زكواة العسل، رقم: ١٨١٣ـ
  - (۱۰۳) ايضاً، باب زكونة العسل، رقم: ۱۸۱۸
- (١٠٢) بيمقى، السُّنن الكبري، كتاب الزكواة، باب ما ورد في العسل، قم: ٢٥٩٩ ـ
  - (١٠٥) ابن تُدامر، المُغني، ١٣:٢٢ هجو للطباعة والنشو و التو ديع، قامره، ١٩٨٧ء
- (١٠١) بخارى، الجامع الصحيح ، كتاب الزكواة،باب في الركاز الخمس، قم ١٣٠٣.
- (١٠٤) احمر بن عنبل المسند، كتاب باقي مسند المكثوين، مسند انس بن مالك ، رقم: ١١٨٥٠
  - (١٠٨) بخارى، الجامع الصحيح ، كتاب الزكواة،باب في الركاز الخمس ـ
    - (۱۰۹) ابن منظور، لسان العرب، ۲۲۳۰ ـ
      - (۱۱۰) مینی،عمدة القاری،۹:۰۰۱
    - (۱۱۱) الوعبيد، كتاب الاموال، ص: ۲۴۰-۲۲۹ \_
      - (١١٢) الضأر
      - (۱۱۳) الضأر
    - (۱۱۲) ميني،عمدة القارى، باب في الركاز الخمس،١٠٣:٩-

# مسعودی شخصیت و تذکرهٔ ملتان (وفات:۳۴۲هه/۹۵۷ء)

#### \_\_\_\_\_ ڈاکٹر محمر حسنین نقوی - شبانہ نذر \*

#### Abstract:

Multan is not only one of the oldest cities in the world but also has been cultural and educational centre in the valleys of Sindh and Hind for Years. It is considered as old as "HARRAPA and MOINJODORO" of "Gandhara art". The significance of Multan in cultural, educational and social context is shown from the fact that, this city is not only mentioned in the history thousand years ago but also present in the same situation. Because of this significance. Many well known thinkers, philosophers, travelers and historians came to Multan from far off lands. Al-masoodi is one of those and he is considered as the great Historian, Geographer, Mathematician Astronomer, Philosopher, Narrator and polemicist. He himself came to Multan in 912 and wrote in his books whatever was witnessed by him. This paper has accessed the possible information about Multan which is discussed in those books along with the life history of Al-masoodi and introduction of his books for the facilitation of research.

حسانس:

آپ کامکمل نام علی بن الحسین بن علی، کنیت ابوالحن، اور مشہور ومعروف نسبتی نام المسعو دی ہے۔ جس کی توجیہہ یوں کی جاتی ہے کہ آپ آخضور علیہ کے معروف صحافی عبداللہ بن مسعودٌ کی اولا دسے ہیں۔(۱)

ولادت:

آپ کی ولادت بغداد میں ہوئی۔(۲) حالات زندگی:

جہاں تک آپ کی نشو ونما کا تعلق ہے۔ ابن ندیم اس خمن میں تحریر کرتے ہیں کہ آپ کی پرورش مغرب میں ہوئی۔ (۳) جہاں تک آپ کی نشو ونما کا تعلق ہے۔ ابن ندیم کا قول کہ'' مسعودی اہل مغرب سے جب کہ یا قوت الحمو کی صاحب فہرست سے اختلاف کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ابن ندیم کا قول کہ'' مسعودی خودا پنی معروف کتاب'' مروج الذهب'' کے دوسر سے میں اقالیم کے فضائل اورائلی آب وہوا

معجم الأدباء: ١٣ /٩٠

١- الفهرست: ص: ٢١٩،

النجوم الزاهرة: ٣١٥/٣

فوات الوفيات: ٩٣/٢،

مقدمه مروج الذهب: ص: ز

الاعلام: ٢٧٤/٢،

تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٣/٢.

مقدمه التنبيه والا شراف:ص: ط

۲- مقدمه مروج الذهب: ص:زـ

۳- الفهرست: ص: ۲۱۹.

<sup>\*</sup> کیچرار(پارٹ ٹائم)،شعبہ کربی، بہاءالدین زکریایو نیورٹی،ملتان۔

## کے اوصاف کا تذکرہ کرتے ہوئے یوں رقمطراز ہیں:

''اقالیم کے وسط میں اقلیم بابل ہے جو ہماری جائے پیدائش ہے۔ حادثات زمانہ نے ہمارے درمیان جدائی ڈال دی ہے اور مسافت کو طویل کر دیا ہے۔ لیکن ہمارے دل میں اس کی محبت پیدا ہوگئ ہے کیونکہ یہی ہمارا وطن اور ہماری جائے پیدائش ہے۔۔۔ان اقالیم میں سب سے زیادہ شرف و فضلیت مدینة السلام (بغداد) کو حاصل ہے۔ اور میں اس کی بہت عزت کرتا ہوں اگر چہ تقدیر نے مجھے اس شہر سے دور کر دیا اور میں اس سرز مین سے جدا ہوگیا۔۔۔ ہدا ہوت یا فتہ شخص کی ایک علامت ہے ہے کہ اس کی روح اپنے مقام ولا دت سے انس رکھتی ہواور اپنی حائش ہے حت کرتی ہو'

یدان کے بغدادی الاصل ہونے کا ثبوت ہے اس کے بعد وہ مصر کے ممالک کی طرف گئے اور وہاں قیام کیا۔ (۴) اسی بات پر بیشتر ثقة مؤرخین کا اتفاق ہے۔ (۵)

انہوں نے اپنا جوانی کا زمانہ بغداد میں گزارا۔اس کے بعد سیاحت میں رغبت اوراپنے مشاغل وشوق کی شخیل کیلئے عراق کو خیر بادکہا اور سال ۱۳۰۰ھ بمطابق ۹۱۲ء میں ملتان اور منصورہ کی سیاحت کیلئے چلے گئے۔اس کے بعد انہوں نے مسلسل تین سال فارس وکر مان کی سیاحت کی۔

ہندوستان آئے اور کمبای وسیمور کے شہر میں ۱۳۰۳ھ بمطابق ۹۱۲ء میں قیام کیا، اس عرصے میں جزیرہ سرندیب (لنکا) سے گزرے پھر سمندری راستے سے کمبالواور مڈ غاسکر کارخ کیا اور وہاں سے ممان کی جانب چلے گئے۔''مروج الذھب'' میں اس طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے کہ انہوں نے ملائشیا کی سیاحت کیلئے وہاں بھی قیام کیا حتی کہ چین جا بہنچے۔ پھر آپ نے بحرچین کا سفر کیا۔ بح قزوین کے ساحل اور جنوب کے جانب کے اضلاع کا بھی

 <sup>-</sup>α معجم الأدباء: ٩٣-٩٠-٩٣-

۵- فوات الوفيات: ۱/ ۹۳، الأعلام: ۲۷۷/۲،

تاريخ آداب اللغة العربية: ٢/ ٣١٣.

النجوم الزاهرة: ٣١٥/٣ مقدمه مروج الذهب: ص: ز

انہوں نے سفر کیااس طرح بحرا تعرب اقلزم کے مشرقی ساحل کی جانب بھی گئے۔انہوں نے اپنی زندگی کے خوبصورت اورطویل سال دور دراز کے ممالک کی سیاحت میں گزارے پھروہ دیا یا سلام کی طرف واپس آئے تا کہ طویل سفر کے دوران جمع شده معلومات اورفوا ئد، جن کی حد بندی ممکن نہیں ، کی تدوین کریں۔

انہوں نے اپنی ذات کواس سفر کے لیے خاص کر دیااور گہرائی سے اسلامی حدود کا مطالعہ کیا۔وہ خوداس کے متعلق کتے ہیں کہ وہ ۱۳۱۴ھ برطابق ۹۲۲ء میں فلسطین میں انطا کیہ میں تھے۔ پھر۱۳۳۲ھ برطابق ۹۴۳ء میں بصر ہ گئے۔انہوں نے اپنے پہلے سفر اور اس قیام کے بعد دس سال فلسطین کے علاوہ عراق، شام اور مصر کی سیاحت میں گزارے۔۳۴۴ھ بمطابق ۹۶۵ء میں شہرالفیطاط یا قاہرہ کی ساحت کی اور یہیں آپ نے اپنی دوسری کتاب ''التنبيه والانثراف''مرتب كي اورالفسطاط ميں ہي وفات مائي۔ (١)

بعض مؤرخین آیکاسنہ وفات ۳۴۵ھ بمطابق ۹۵۲ء بتاتے ہیں (۷)اوربعض کے نز دیک آپ کی وفات جمادی الآخره ۲۳۴ هے بمطابق ۹۵۷ء میں شہرالفسطاط میں ہوئی، جس براکثر مؤرخین کا اتفاق ہے۔ (۸) مسعودی کاعلمی مقام:

مسعودی تاریخ اسلام کےمتندموُ زمین (Historians) میں شار کئے جاتے ہیں (9)۔وہ اعلیٰ بائے کے محقق، (Researcher)، سياح (۱۰) (Traveler)، عالم (Scholar)، ما ہر علم نجوم (Astronomer)،

مقدمه مروج الذهب،الطبعة الفرنسية: ص: ٢-٤، وص:زـ

مقدمه التنبيه والا شراف: ص: ط-ى، تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٣/٢ـ

النجوم الزاهرة: ٣١٥/٣، -4

تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٣/٢.

فوات الوفيات: ٩٣/٢،  $-\Lambda$ الأعلام: ٢/٢/١،

مقدمة التنبيه والاشراف: ص: ي.

معجم الأدباء: ١٣/٩٠،

النجوم الزاهرة: ٣١٥/٣،

تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٣/٢، مقدمة التنبيه والاشراف: ص: ح.

> الأعلام: ٢/٢/١، -1+

معجم الأدباء: ١٣ /٩٠،

مقدمة مروج الذهب ص:ز،

مقدمه التنبيه والاشراف:ص:ی،

فوات الوفيات: ٢/٩٥،

الأعلام: ٢٧٤/٢

مقدمه مروج الذهب: ص:ز،

مقدمة مروج الذهب: ص: زـ

ریاضی دان (Mathmatician) جغرافیه دان (Geographer)، فقیه (Mathmatician) بمحدث (ریاضی دان (Traditionist) بغرافیه دان (Polemicist)، مناظر (Polemicist)، مناظر (Religionist)، دریان کاعلم رکھنے والے (Religionist)، فاسفی (Religionist)، ماہر کا انساب (Writer)، وی (Narrator) بیں۔ (۱۱)

انہیں بیک وقت فارس، ہندی، یونانی، رومی اور سریانی زبانوں پرعبور حاصل تھا۔ انہیں تخلیق کا ئنات سے کے کراپنے زمانے تک کی تمام مختلف ثقافتوں کاعلم حاصل تھا۔ وہ منفر دمعلومات، انو کھے اوصاف بیان کر نیوالے، دکش اسلوب اور پرکشش عبارت والے ادیب ہیں۔ (۱۲) بہت سے اعلیٰ پائے کے علماء ومور خیین نے ان سے شرف تلمذ حاصل کیا۔ وہ قاری کوتاری خے فقہ، ادب، شاعری ، فلسفہ اور انتقاد کی طرف لے جاتے ہیں۔

انہوں نے فقط دوسری کتب کے مطالعہ پر انحصار نہیں کیا بلکہ ایشیا کے تمام علاقوں ،مشرقی افریقہ کے پچھ حصوں اور سمندروں کی سیروسیاحت اور سفر سے حاصل شدہ معلومات ،مشاہدات اور تجربات کواپنی کتب میں بیان کیا ہے۔ فون کریمر (۱۳) نے انہیں'' ھیرودوتس العرب'' (۱۴) کا لقب دیا ہے۔ آپ کی علمی خدمات کا اعتراف

١١- مقدمة التنبيه والا شراف: ص: ج.

۱۲ مقدمة، التنبيه والا شراف: ص: ج.

السلم المالة ال

۱۳ - هيرو تُولنس: (۲۸۴ه-۲۵ ق م) ايک اغريقي مؤرخ اورسياح تقد ايشيا يكو چک کے مقام هاليكارناسوں ميں پيدا ہوئ د بہت ہے ممالک کی سياحت کی ، اغريقيوں اور ايرانيوں کے تنازعات کے بارے ميں لکھا آپ ايک خداد صلاحيت کے مالک انشاء پرداز تقد آ پکو قص س کرشير بي اسلوب اور اعلیٰ پيرائ ميں ڈھالنے ميں مال حاصل تقادس کے ساتھ ساتھ آپ تہذ ہي اور انسانی تاريخ ميں اس اعلیٰ مقام کے لائق بھی ہيں۔ شيشر ون نے آپ کو'' أبو التاريخ'' كالقب ديا كيونك آپ پہلے مؤرخ ہيں جھوں نے تاريخ کو معبودوں اور بشرکی حکايات کے مجموعے کے اعتبار سے نہيں بلک علی تحقیق کے اعتبار سے ترتیب دیا۔ آپ ہی پہلے تخص ہيں جھوں نے فلسفہ تاریخ کی ابتداء کی۔ آپ کی تحریر کردہ' تاریخ'' بہت معروف ہے ، جوقد کم اقوام اور ان کے قصول کے لئے اہم ماخذ ہے۔ (المدوسدوعة العربية المديسرة: ص: ۲۲۱)

کرتے ہوئے مشہور مؤرخ فازیلیف نے آپکے متعلق لکھا: ''مسعودی کی کتب کا اہل اسلام اور اہل یورپ نے مطالعہ کیا اور ان کے تبحر علمی سے استفادہ کیا۔ یہ حقیقتاً ''عربوں کے میروڈوٹس'' کے لقب کے مستحق ہیں جو انہیں کر بمرنے دیا''(18)

# آيكااسلوب تحرير:

مسعودی اپنی کتب میں نادر موضوعات اور مختلف علوم وفنون کے متعلق نے نئے انکشافات کوخوبصورت پیرائے میں بیان کرتے ہیں تیزفہمی سے ان کا مشاہدہ کر کے انہیں تفصیل سے بیان کر دیتے ہیں اور ان کا ذکر اپنی کتابوں میں سے کسی کتاب میں کر دیتے ہیں۔ان کتابوں کی تلاش محقق کو بھی یورپ کی لائبر پر یوں اور بھی دوسر سے کتب خانوں میں لے جاتی ہے۔

# مسعودي كي تصانيف

ا- مروج الذهب و معادن الجوهر: (١٦)

انہوں نے مصر کے شہر فسطاط میں ۳۳۲ھ برطابق ۹۹۷ء میں اس کتاب کی تالیف مکمل کی۔(۱۷) یہ مسعودی کی سب سے مشہور کتاب ہے اوران کی شہرت بھی اس کتاب کی بدولت ہے۔ گی مرتبددوا جزاء میں طبع کی جا چکی ہے۔ کی سب سے مشہور کتاب ہے اوران کی شہرت بھی اس کتاب کی بدولت ہے۔ گئی مرتبددوا جزاء میں انبیاء کے مختصر قصے، سمندروں اور زمینوں کے اوصاف ان کے بجائبات کو بیان کیا گیا ہے۔

اسی میں قدیم ایرانی، سریانی، یونانی، رومی، انگریزی اور قدیم عرب اقوام، انکے دین، عادات، فداہب، مہینوں کی مدت، سالوں کا حساب اور ان کے بڑے بڑے گھر وں، عمارتوں اور عبادت گا ہوں کی تاریخ بیان کی گئی ہے۔ پھر اسلام کی تاریخ رسول کے ظہور سے لے کر حضرت عثمان کے قتل تک بیان کی گئی ہے۔ دوسری جلد میں حضرت علی گے دور خلافت سے لے کرعباسی حکمران مطیع اللہ (متوفی ۲۰۲۳ھ) کے دور حکومت تک اسلامی تاریخ بیان کی گئی ہے۔

ندکورہ کتاب کے مقدمے میں انہوں نے تحریر کیا ہے کہ انہوں نے بید کتاب دس بڑی تاریخی کتب، جواس عہد میں موجود تھیں، سے استفادہ کرنے کے بعد کھی ہے۔ فدکورہ کتاب میں بہت می فائدہ مندمعلومات تحریر ہیں۔

10 مقدمه مروج الذهب: ص: ح.

۱۱- الفهرست: ص: ۲۱۹،

فوات الوفيات: ٢/٩٥،

الأعلام: ٢٧٧/٢،

مقدمه مروج الذهب: ص: ١، ٢،

ا مقدمه مروج الذهب: ص: ا

معجم الأدباء: ٩٣/١٣ النجوم الزاهرة: ٣١٥/٣ تاريخ آداب اللغة العربية ٣٢٣/٢-٣٢٣ مقدمه التنبيه والا شراف: ص: ز.

مقدمه التنبيه والاشراف: ص: ي.

جوکسی اور کتاب میں نہیں یائی جاتیں۔

اس کتاب کی آخری طباعت ۱۹۴۸ء میں چارا جزاء میں علامہ شخ محمر مجی الدین کی زیر نگرانی قاھرہ میں ہوئی۔ مستشرق بار ہید دی مینا(۱۸) نے فرانسیسی زبان میں اس کا ترجمہ کیا اور پیرس سے ۲ کے ۱۸ء میں نوا جزاء میں شائع کیا مجلّہ الضیاء (سنة :۲) میں عبداللہ المراش (۱۹) نے اس ترجے پرانقادی نگاہ ڈالی، اس طرح سپرنگر (۲۰) نے اس ترجے پرانقادی نگاہ ڈالی، اس طرح سپرنگر (۲۰) نے اس ترجے کیا۔ اورا سکے پہلے جز کولندن سے ۱۸۸۱ء میں شائع کیا۔ (۲۱)

٢- كتاب التنبيه والا شراف: (٢٢)

مسعودی نے ۳۲۴ه هبمطابق ۹۲۵ء میں فسطاط ہی میں اس کتاب کو بھی مکمل کیا۔ (۲۳) اس میں افلاک اور ان

مقدمه التنبيه والأشراف: ص :ز،

٢١ مقدمه مروج الذهب: ص: ١
 تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٣٨- ٣١٣.

۲۲- معجم الأدباء: ۹۳/۱۳، الأعلام: ۲۷۷/۲،

مقدمه مروج الذهب:ص: ٢،

۲۳ مقدمه مروج الذهب: ص: ۷،

فوات الوفيات: ٢/٩٥،

تاريخ آداب اللغة العربية:٣١٢/٢،

مقدمه التنبيه والأشراف ص:ح.

مقدمه التنبيه والاشراف: ص:ى

۱۸ - باربیه دی میدنار: (۱۸۲۷-۹۰۸) Barbier De Meynard فرانسی متشرق تھے۔ان کی معروف کتاب "المدرالعے مانیة فی اللغة العثمانیه" ہے جس میں ترکی میں متعمل عربی اورفاری الفاظ درج ہیں۔ ایران اورائے ہمسایی ممالک کے لئے ان کی تاریخی، جغرافیائی اوراد کی مجم ہے۔ ای طرح انہوں نے مسعودی کی کتاب "مروج الذھب" اورز خشری کی "نوالغ الکام" کو شائع کیا۔ (المنجد فی الأعلام: ص: ۱۰۸)

۱۰ عبدالله المراش: (۱۲۵۵ هم ۱۳۱۵ - ۱۳۱۵ هم ۱۹۰۰ و ۱۹۰۰ عبرالله بن فتح الله بن فقرالله بن فقرالله بن بطرس مراش الخت، تاریخ، فلسفه، اظلاق، طبیعیات، ریاضی کے ماہر، فرانسیی، انگریزی اور اطالوی زبان پرعبور رکھتے تھے۔ حلب بیس ۱۳۸۳ کی کو پیدا ہوئے۔ لندن بیس رسالہ "مر آق الاحوال" لکھا۔ پھر مصراور قاھرہ کے اخبارات بیس اور باریز بیس رسائل "الحقوق" اور "کوکب الشرق" میں مضامین کھے۔ مرسلیا میں کا جنوری میں وفات پائی۔ آپی معروف کتاب "رسالة فی علم الهیئة و تخطیط الارض" ہے۔ (معجم الموقلفین: ۱۹۰۷)

<sup>-</sup>۲۰ سپ نیستان الماستان الماستان الماستان الماستان الماستان الولی سیرنگر Aloys Sprenger کرسٹوفر در الماستان الم

کی بیئت، نجوم اوران کے اثر ات، عناصر اورانکی ترکیب، زمانے کی اقسام، سال کے موسم وانکی منزلیں، ہواؤں اور الکے رخ، زمین اوراس کی شکل و مسافت، آفاق اور لوگوں پر ان کا اثر، سات اقالیم کی حدود، طول وعرض، دریا، سات قدیم اقوام، انکی زبانوں اور مسکنوں، پھر ایران کے بادشا ہوں کے طبقات، روم اور اسکے احوال، تمام عالم کے انبیاء کی مکمل تاریخ، قمری اور شمسی سالوں، سیرة النبی آلیکی وظہور اسلام، خلفاء الکے کا رہائے نمایاں اور مناقب غرض سنة ۱۸۹۵ سنة ۱۸۹۵ سنت کی تمام تاریخ کا تذکرہ ہے جواس کے علاوہ کسی اور کتاب میں نہیں پایا جاتا۔ اسے دی غویہ نے ۱۸۹۳ء میں لائڈن سے شائع کیا (۲۲) مستشرق کا رادہ فو Livre De L کے عنوان سے فرانسی زبان میں اس کا ترجمہ کیا ہے۔ (۲۲)

# ٣- كتاب أخبار الزمان و من أباده الحدثان: (٢٤)

اس کتاب میں گزشتہ اتوام واجیال اور مٹے ہوئے ممالک کے حالات و واقعات درج ہیں۔ یہا پنے نام کی طرح بہت طویل کتاب ہے، یہ میں جلدوں پر مشمل تھی ، مسعودی نے ''مروج الذھب'' میں اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ''کہ ہم نے ان باتوں کو کتاب اخبار الزمان میں تفصیل سے بیان کیا ہے'' کیکن پر کتاب اب مفقود ہے اور اس کا صرف ایک جز دستیاب ہوا ہے جو مکتبہ الأهلیہ میں موجود ہے۔ (۲۸) مکتبہ ملکیہ قاھرہ میں بھی اس نام کی ایک کتاب ہے جو مکتبہ الأهلیہ پیرس ہی کی نقل ہے۔ (۲۸)

#### ٣٠): الكتاب الأوسط

یہ کتاب بھی ۲۰-۱۳۰ جزاء پر مشتمل تھی۔ جواب ضائع ہو چکی ہے۔ مکتبہ آ کسفورڈ میں ایک نسخہ موجود ہے

<sup>- 14</sup> كــــارا دى فـــو: Cara De Vaux فرانسيى متتثرق تقيه ١٨٦٨ء مين پيدا موئه - انكي مؤلفات مين سے دائل مؤلفات مين سے "الرياضيات وعلم الفلسفة" ١٨٩١ ۽ "ابن سينا" ١٩٠٠، "مفكر والإسلام" ١٩٢٢-١٩٢١ء بين ـ (الم نجد في الأعلام: ص: ٥٤٨)

٢١ مقدمه مروج الذهب: ص: ٢ـ

٢٢ معجم الأدباء: ١٣/٩٣،
 الأعلام: ١٢٧٧،

مقدمه مروج الذهب: ص: ١-٢،

۲۸ مقدمه مروج الذهب: ص: ۱،
 تاريخ آداب اللغة العربية: ۳۲۲/۲.

٢٩ مقدمه التنبيه والا شراف: ص: ح ْـ

مقدمه مروج الذهب: ص: ۱،۵ تاريخ آداب اللغة العربية: ۳۲۲/۲.

فوات الوفيات: ٢/٩٣.

تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٢/٢

مقدمه التنبيه والا شراف: ص:زـ

مقدمه التنبيه والاشراف:ص:ز،

مقدمه التنبيه والا شراف: ص: ح،

جس کے بارے میں خیال ظاہر کیا جاتا ہے کہ یہی کتاب ہے۔ پیم حققین کہتے ہیں کہاس کے پچھا جزاء وشق کے مکتبوں میں موجود ہیں۔(۳۱)

# تاریخی کتب میں مذکورتصانیف:

تاریخی کتب میں مسعودی کی مندرجہ ذیل کتب کا ذکر ملتا ہے جوز مانے کی دستبرد سے ضائع ہوگئ ہیں:

- ٥ كتاب الإبانة، في أصول الديانة (٣٢)
  - ٦۔ أخبار الخوارج (٣٣)
- ٧۔ كتاب الاستذكار، لماجرى في سالف الأعصار (٣٣)
  - ۸ـ كتاب الاستبصار في الامامة. (۳۵)
    - ٩. البيان في اسماء الأئمة (٣٦)
- ١٠. كتاب التأريخ في أخبار الأمم من العرب و العجم (٣٤)
  - اا کتاب خزائن الملك و سرالعالمین (۳۸)

| مقدمه التنبيه والا شراف: ص: ح، | مقدمه مروج الذهب: ص: ١، ٤،       | -1"          |
|--------------------------------|----------------------------------|--------------|
|                                | تاريخ آداب اللغة العربية: ٣١٣/٢. |              |
| مقدمة مروج الذهب: ص: ٢،        | الأعلام: ٢/٢٧،                   | - <b>m</b> r |
|                                | مقدمة التنبيه والا شراف: ص: و.   |              |
| فوات الوفيات: ٢/٩٥،            | معجم الأدباء: ١٣/٩٣،             | -٣٣          |
| مقدمه مروج الذهب: ص: ٢.        | الأعلام: ٢/٢٧،                   |              |
| معجم الأدباء: ١٣/٩٣،           | الفهرست: ص: ۲۱۹،                 | -٣٢          |
| مقدمه التنبيه والا شراف:ص:و.   | الأعلام: ٢/٢٧،                   |              |
| مقدمة مروج الذهب: ص: ٢،        | الأعلام: ٢/٢٤،                   | -۳۵          |
|                                | مقدمه التنبيه والاشراف: ص: و     |              |
| الأعلام: ٢/٢/٢،                | معجم الأدباء: ١٣/٩٣،             | ۳۲_          |
|                                | مقدمه مروج الذهب: ص:٢ـ           |              |

معجم الأدباء: ٩٣/١٣، الأعلام: ٢٧٤/٢،

فوات الوفيات: ٩٥/٢، مقدمه مروج الذهب: ص: ١. مقدمه مروج الذهب: ص: ١-معجم الأدباء: ٩٣/١٣، الأعلام: ٢٤٤/٧،

-٣4

الفهرست: ص: ۲۲۰،

فوات الوفيات: ١٩٣/،

١٢. كتاب ذخائر العلوم، و ماكان في سالف الدهور. (٣٩)

۱۳ کتاب الرسائل (۴۹)

١٤. رسالة البيان في أسماء الأثمة. (٣)

١٥- السياحة المدنية، في السياسة والاجتماع (٣٢)

١٦- كتاب سرالحياة. (٣٣)

۱۷ - کتاب المسائل و العلل، فی المذاهب و الملل  $(\gamma \gamma)$ 

١٨- كتاب المقالات في أصول الديانات (٢٥) مندرجه ذیل کتب کا تذکره صرف مقدمه التنبیه والانثراف (۴۶) مین تحریر ب:

> كتاب الا سترجاع -۱۹

٢٠ الأخيار المسعوديات.

معجم الأدباء: ١٣/٩٣. الفهرست: ص: ۲۱۹، \_٣9 الأعلام:٢٧٤/٢، فوات الوفيات: ٢/٩٥،

مقدمه التنبيه والاشراف: ص: و. مقدمه مروج الذهب:ص: ١،

معجم الأدباء: ١٣/٩٥، الفهرست: ص: ۲۲۰، -۴ الأعلام: ٢/٢/٢، فوات الوفيات: ٢/٩٣،

مقدمه مروج الذهب: ص: ١\_

فوات الوفيات: ٢/٩٥، مقدمه التنبيه والاشراف: ص:و. -1

الأعلام: ٢٧٤/١، مقدمه مروج الذهب: ص: ٢\_ -61

الأعلام: ٢/٢/١، مقدمه مروج الذهب: ص: ٢ -44

مقدمه التنبيه والاشراف:ص: و.

مقدمه التنبيه والاشراف:ص: و.

الأعلام ٢٧٤/١، مقدمه مروج الذهب: ص: ٢ -44

فوات الوفيات: ٢/٩٥، معجم الأدباء: ١٣/٩٣، -100

الأعلام: ٢/٤/٢

مقدمه التنبيه والاشراف:ص: و-

> مقدمه التنبيه والاشراف:ص: ه- زـ -r4

مقدمه مروج الذهب:ص:١،

221

- ٢١. كتاب تقلب الدول و تغيير الآراء والملل
- ٢٢ كتاب حدائق الأذهان، في أخبار الرسول ـ
  - ٢٣ كتاب خزائن الدين، وسرالعالمين ـ
    - ۲٤ كتاب الدعاوي.
    - ٢٥ كتاب الرؤياو الكمال.
    - ٢٦ كتاب الرءوس السبعة ـ
      - ٢٧- الزاهي.
      - ۲۸ كتاب الزلف
      - ٢٩- كتاب طب النفوس.
- ٣٠- كتاب فنون المعارف، وماجرى في الدهور السوالف.
  - ٣١- كتاب القضايا والتجارب
  - ٣٢ كتاب المباديء والتراكيب
  - ٣٣- كتاب مزاهر الأخبار، وظرائف الآثار.
    - ٣٤- كتاب مقاتل فرسان العجم
    - ٣٥- كتاب نظم الأدلة، في أصول الملة.
  - ٣٦- كتاب نظم الأعلام، في أصول الاحكام.
  - ٣٧- كتاب نظم الجواهر، في تدبير الممالك و العساكر.
    - ٣٨ كتاب الواجب، في الفروض اللوازم.
      - ٣٩- كتاب و صل المحالس.

# تذكرة ملتان

مسعودی بیت الذهب ( یعنی ملتان ) کی تاریخی اہمیت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ملتان ہر زمانے میں علم اور تہذیب و تدن کا مرکز رہا ہے۔اس کی تاریخی اہمیت کے متعلق وہ اپنی تصنیف''مروج الذهب'' میں یوں رقمطراز ہیں:

"ورتب في بيت الذهب حساب الدور الأول و التأريخ الأقدم الذي عليه عملت الهند في تواريخ البدءة، و ظهور ها في أرض الهنددون سائر الممالك". (٣٥)

''بیت الذهب (سونے کا گھر) میں زمان اول اور قدیم تاریخ کا حساب تیار کیا گیا جس پر تاریخ کے آغاز اور ظہور کے سلسلہ میں صرف ہندوستان والے عمل کرتے ہیں، دوسرے ملک اس پڑمل نہیں کرتے''۔ ملتان میں برہمنوں کے فلسفہ کھیات کی ابتداءاور مختلف فرقوں میں تقسیم:

"وقد كان اجتمع منهم في قديم الزمان في ملك البرهمن سبعة من حكمائهم المنظور اليهم في بيت الذهب، فقال بعضهم لبعض: اجلسوا حتى نتناظر، فننظر ما قصة العالم، وما سره ومن أين أقبلنا، وإلى أين نمر؟ وهل خروجنا من عدم الى وجود حكمة أو ضد ذلك؟ وهل خلقنا المخترع لنا والمنشىء لأجسامنا يجتلب بخلقنا منفعة، أم هل يدفع بفنائنا عن هذه الدار عن نفسه مضرة، أم هل يدخل عليه من الحاجة والنقص ما يدخل علينا؟ أم هل هو غني من كل وجه، فما وجه افنائه إيانا وإعدامنا بعد وجودنا وآلامنا وملاذنا؟

فقال الحكيم المنظور اليه منهم: أترى أحدًا من الناس أدرك الأشياء الحاضرة والغائبة على حقيقة الإدراك؛ فظفر بالبغية واستراح الى الثقة؟ قال الحكيم الثاني: لو تناهت حكمة البارىء عز وجل في أحد العقول كان ذلك نقصاً من حكمته، وكان الغرض غير مدرك، وكان التقصير مانعاً من الإدراك. قال الحكيم الثالث: الواجب علينا أن نبتدىء بمعرفة انفسنا التي هي أقرب الأشياء منا ونحن أولى بها وهي أولى بنا، من قبل ان نتفرغ إلى علم ما بعد منا قال الحكيم الرابع: لقد ساء وقوع من وقع موقعاً احتاج فيه الى معرفة نفسه قال الحكيم الرابع: قال الخامس: من ههنا وجب الاتصال بالعلماء الممدودين بالحكمة قال

الحكيم السادس: الواجب على المرء الحب لسعادة نفسه أن لا يغفل عن ذلك، لا سيما إذا كان المقام في هذه الدنيا ممتنعاً والخروج منها واجباً قال الحكيم السابع: أنا لا أدري ما تقولون، غير أني أخرجت إلى هذه الدنيا مضطراً وعشت فيها حائِراً وأخرج منها مكرهاً

فاختلف الهند ممن سلف وخلف في آراء هؤلاء السبعة، وكل قد اقتدى بهم ويمم مذهبهم، ثم تفرعوا بعد ذلك في مذاهبهم وتنازعوا في آرائِهم والذي وقع عليه الحصر من طوائِفهم سبعون فرقة". (٣٨)

''قدیم زمانہ اور برہمنوں کے دور حکومت میں، سات حکماء اور مفکرین کا''بیت الذھب'' (ملتان) میں اجتماع ہوا، انہوں نے کہا کہ ہمیں غور کرنا چاہیے کہ اس دنیا کی حقیقت اور اس کاراز کیا ہے۔ ہم کہاں سے آئے ہیں۔ اور ہمیں کہاں جا اور کیا ہمیں عدم سے وجود میں لانے کی کوئی حکمت ہے یا معاملہ اس کے خلاف ہے؟ کیا ہمیں اور ہمارے جسموں کو بنانے اور پیدا کرنے والے کا ہماری پیدائش میں کوئی مفاد ہے، اور کیا ہمیں اس دنیا سے فنا کرنے سے وہ اپنی ذات سے کسی نقصان کو دور کرنا چاہتا ہے؟ کیا ہماری طرح اس کی بھی حاجات ہیں اور وہ بھی ہماری طرح نقصانات اُٹھا تا ہے؟ یا ان تمام چیز وں سے وہ بالکل بے نیاز ہے؟ آخر وہ ہمیں وجود بخشنے اور پیدا کرنے کے بعد کیوں فنا کر دیتا ہے؟

پہلے حکیم وفلسفی نے اس کا یہ جواب دیا کہ کیا آپ نے کسی ایسے خص کود یکھا ہے جس نے موجود اور غائب تمام چیز وں کا صحیح حجے ادراک کرلیا ہو، اور وہ اس مقصد میں کا میاب ہو کر مطمئن بھی ہوگیا ہو؟ دوسر ہے حکیم وفلسفی نے جواب دیا کہا گرکسی عقل وہم میں خالتی کی حکمت آ جائے تو اس سے اس کی حکمت میں نقص آئے گا۔ اور حقیقت یہ ہے کہ غرض و غایت کا ادراک نہیں کیا جاسکتا' اور ہماری کو تاہی صحیح ادراک میں مانع ہے۔ تیسر ہے حکیم نے کہا کہ ان چیز وں کے علم سے پہلے جو ہم سے دور ہیں ہمارے لیے اپنے نفوس کی معرفت ضروری ہے کہ وہ ہم سے باتی اشیاء کی نسبت زیادہ قریب اور ہم دونوں ایک دوسر سے کے زیادہ سے تیار۔ چوشے حکیم نے کہا یہ سی قدر فلط بات ہوگی کہ کوئی ایسے مقام پر پہنچ جائے جہاں اسے اپنے نفس کی معرفت کی ضرورت پیش آئے۔ پانچویں حکیم نے کہا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علماء اور ماہرین حکمت سے رابطہ کرنا ضروری ہے۔ چھٹے حکیم وفلسفی نے کہا جس آ دمی کو اپنے نفس کی معرفت کی ضرورت پیش آئے۔ پانچویں حکیم نے کہا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علماء اور ماہرین حکمت سے رابطہ کرنا ضروری ہے۔ چھٹے حکیم وفلسفی نے کہا جس آ دمی کو اپنے نفس کی معرفت کی صورت بیش آئے کہا جس آ دمی کو اپنے نفس کی سعادت محبوب ہو، اسے اسکی طرف سے عافل نہیں رہنا جائے یہ حصوصاً اس لئے کہ اس دنیا میں ہمیشہ رہنا ناممکن اور سعادت محبوب ہو، اسے اسکی طرف سے عافل نہیں رہنا جائے یہ حصوصاً اس لئے کہاس دنیا میں ہمیشہ رہنا ناممکن اور

۸۸- مروج الذهب: ۱/۹۳-۹۴

یہاں سے کوچ کرنالازمی ہے۔ ساتویں حکیم وفلسفی نے جواب دیا: میں نہیں جانتاتم کیا کہدرہے ہو،البتہ اتنا جانتا ہوں کہ دنیامیں مجبور بنا کر بھیجا گیا ہوں جیران و پریشان زندگی گز ارر ہا ہوں اور زبردئتی دنیا سے نکالا جاؤں گا جب کہ بیہ جھے انتہائی نا گوار ہوگا۔

پہلے اور بعد کے ہندوستانی ان ساتوں حکیموں اور فلسفیوں کے آراء وافکار کے بارے میں اختلاف کرنے گئے اور بعد کے ہندوستانی ان ساتوں حکیموں اور فلسفیوں کے آراء وافکار کے بارے میں اختلاف کے اور مختلف جماعتوں میں بٹ گئے ۔ ان میں سے ہرکسی نے ان کی پیروی کرنی چاہی اور ان کے مذہب کو اختلیار کرنا چاہا۔ بیسب ان کی آراء کے متعلق آپس میں تناز عہ کرتے ہوئے مختلف مذاہب میں تقسیم ہو گئے جن کا اگر شار کیا جائے تو ستر فرقے ہوجا کیں گئے۔

اس کے بعد مسعودی اپنی بلند پایہ تصنیف''مروج الذهب''میں اپنے مشاہدے میں آئے ہوئے ملتان کے معربے میں آئے ہوئے ملتان کے میں استان میں استا

"و بلادالهند متصل ببلاد خراسان والسند مما يلي بلا د المنصوره والمولتان (٣٩) ...وكذلك المولتان من ثغور السند و مما أضيف البها من العمائر والمدن" . (٥٠)

'' ہندوستان خراسان اور منصورہ و ملتان کے قریب سندھ سے ملا ہوا ہے…ملتان سندھ کی سرحد پر واقع ہے اور بہت سے شہراور آبادیاں اس میں شامل ہیں۔''

#### ملتان کی حکومت:

"فأما صاحب المولتان، فقد قلنا: ان الملك في ولد سامة بن لؤي بن غالب، وهو ذو جيوش ومنعة وهو ثغر من ثغور المسلمين الكبار، وحول ثغر المولتان من ضياعه و قراه عشرون ومائة الف قرية مما يقع عليه الاحصاء والعد، وفيه على ما ذكرنا الصنم المعروف بالمولتان، يقصده السند والهند من أقاصي بلادهم بالنذور والأموال والجواهر والعود وانواع الطيب، ويحج اليه الألوف من الناس، واكثر أموال صاحب المولتان مما يحمل إلى هذا الصنم من العود القمارى الخالص

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>- مروج الذهب: ا/121.

الذي يبلغ ثمن الأوقية منه مائة دينار [يبلغ منه المن مائتى دينار]، واذا ختم بالخاتم أثر فيه كما يؤثر في الشمع، وغير ذلك من العجائب التي تحمل اليه، واذا نزلت الملوك من الكفار على المولتان وعجز المسلمون عن حربهم هددوهم بكسر هذاالصنم وتعويره، فتر حل الجيوش عنهم عند ذلك، وكان دخولي إلى بلاد المولتان بعد الثلاثمائة، والملك بها ابو اللهاب المنبه بن أسد القرشي". (۵۱)

" جیسا کہ ہم نے پہلے (مروئ الذہب) میں ذکر کیا ہے کہ ملتان کی حکومت سامہ بن لؤی بن غالب کی اولاد کے ہاتھ میں ہے۔ یہ بہت بڑی فوج اور سامان والاشہر ہے اور مسلمانوں کی بڑی سرحدوں میں سے ایک اہم سرحد ہے۔ سرحدماتان کے اردگرداس میں شامل ایک لاکھ بیس ہزار بستیاں ہیں جوشار میں آسکی ہیں۔ اور اسی میں جیسا کہ ہم نے پہلے ذکر کیا ہے ، وہ مشہور بت ہے جو' ممولتان' کے نام سے معروف ہے۔ جس کی خدمت میں سندھی اور ہندوستانی دور دراز کے علاقوں سے نذرو نیاز کے مال ، جوا ہر ، عود اور مختلف قتم کی خوشبوؤں کے ساتھ آتے ہیں اور ہزاروں لوگ اس کا جج کرتے ہیں۔ ملتان والوں کی زیادہ تر آمدنی اس بت کی نذر کی گئی خالص عود کی کئری سے ہوتی ہزاروں لوگ اس کا جج سے کے ایک اوقی ہے۔ اس کے علاوہ اور بہت سے جس کے ایک اوقی ہے کہ جب اس پر مہر لگائی جائے تو اس پر شع کی طرح نقش بن جا تا ہے۔ اس کے علاوہ اور بہت سے عجیب وغریب چیز میں ہوتی ہیں جو اس بُت کی نذر کی جاتی ہیں۔ جب کفار میں سے کوئی بادشاہ ملتان پر حملہ کرتا اور مسلمان اس کا مقابلہ نہ کہ پاتے تو مسلمان انہیں اس بت خانے کوئوٹر دینے کی دھمکی دیتے ، جس کی وجہ سے کفار کے لئی واپس چلے جاتے۔ (مسعودی کہتے ہیں کہ ) میں ملتان موسلے کے بعد گیا تھا، اس وقت وہاں ابواللہا ب المعبہ لشکروالیس چلے جاتے۔ (مسعودی کہتے ہیں کہ ) میں ملتان موسلے کے بعد گیا تھا، اس وقت وہاں ابواللہا ب المعبہ بین اسدالقرشی یادشاہ قتی یادشاہ قتی یادشاہ قتی یادشاہ ہیں۔ اس بین اسدالقرشی یادشاہ قتی یادہ گیا تھا، اس وقت وہاں ابواللہا ب المعبہ بین اسدالقرشی یادشاہ قتی یادہ گیا تھا، اس وقت وہاں ابواللہا ب المعبہ بین اسدالقرشی یادشاہ قتی ادا ہے۔

# یؤورہ (بھوج رائے)نامی ملتان کاشہر:

"وهنا مدينة يقال لها بؤورة باسم ملوكهم، وقد صارت اليوم فى حيز الا سلام، وهي من أعمال المولتان، ومن هذه المدينة يخرج أحد الا نهار التى اذا اجتمعت كانت نهر (مهران السند) الذى زعم الجاحظ

۵۱ مروج الذهب: ۱/۹۸۱.

أنه من النيل، وزعم غيره أنه من جيجون خراسان" (۵۲)

" یہاں ان کے بادشاہوں کے نام کا ایک شہر ہو کورہ (یعنی بھوجی رائے جو کہ قنوج کے بادشاہوں کا لقب تھا)
بھی آباد تھا۔ جوآج کل اسلامی سلطنت کے ماتحت ماتان کے مضافات میں ہے۔ اس شہر سے ایک دریا نکلا ہے۔ جو
جب آگے چل کر دوسرے دریاؤں میں مل جاتا ہے تب اُس کا نام" مہران سندھ" ہو جاتا ہے۔ اس کے متعلق جاحظ (۵۳) کا خیال ہے کہ بیدریائے نیل سے نکلا ہے لیکن دوسرے لوگوں کی رائے میں خراسان کے دریائے جون سے نکلا ہے۔

# اہل ملتان کو بھوج رائے بادشاہ کے شالی اشکر سے لڑائی کا خطرہ:-

"فأ ما ملك بؤورة، و هو ملك القنوج...له من الجيوش أربعه على مهابّ الرياح الأربع، كل جيش منها سبعمائة ألف، وقيل: تسعمائه ألف، وقيل: تسعمائه ألف، وقيل: تسعة آلاف الف فيحارب بجيش الشمال صاحب المولتان ومن معه في تلك الثغور من المسلمين، ويحارب بجيش الجنوب البلهراملك المانكير، وبالجيوش الباقية من يلقاه في كل وجه من الملوك." (۵۳)

۵۲- مروج الذهب: ۱۸۷۱\_

۵۳ المجاحظ: (۱۳ ۱۵/۵۲۵ه-۸۲۵ه) عمروبن بحر، أبوعثان، الجاحظ ادب كے بڑے أئمه ييں سے اور معتزله كے فرقہ جاحظ: (۱۳ مان تھے۔ آپي پيدائش ووفات بصره ميں ہوئى۔ عمر كے آخرى حصے ميں فارلح ہوگيا۔ كما بول كا ڈھير آپ پر گر پڑاتھا جسكى وجہ سے آپي وفات ہوگئی۔ آپي تصانیف بے ثمار ہيں۔ ان ميں سے معروف "البيان و المتبيين " اور كتاب" المحيدو ان " ہيں۔ (الأعلام: ۷۲/۵)

۵۲- مروج الذهب: ١/ ١٨٨.

#### دريامهران سنده:

"أن نهر مهران السند يخرج من أعين مشهورة من أعالي بلاد السند من أرض القنوج من مملكة بؤورة وأرض قشمير والقفندار والطافر حتى ينتهي إلى بلاد المولتان، ومن هناك يسمى مهران الذهب، وتفسير المولتان فرج الذهب، وصاحب مملكة المولتان رجل من قريش من ولد سامة بن لوّي بن غالب، والقوافل منه إلى خراسان متصلة، وكذلك صاحب مملكة المنصورة رجل من قريش من ولد هبار بن الأسود، والملك في هؤ لاء وملك صاحب المولتان متوارثان قديماً من صدر الاسلام، ثم ينتهي نهر مهران الى بلاد المنصورة ويصب نحو بلاد الديبل في بحر الهند." (۵۵)

''دریائے سندھ،سندھ کے بالائی علاقوں لیعنی بھوج راج کی مملکت قنوج، سرز مین کشمیر، قندھار، دکھن وغیرہ کے مشہور چشموں سے نکلا ہے اور ملتان شہر تک چلا گیا ہے۔ یہاں سے اس کا نام'' مہران الذھب'' پڑ گیا ہے اور ملتان گومند من کو''فرج الذھب'' پڑ گیا ہے اور ملتان گوملکت کا بادشاہ قریش کے ایک آدمی سامہ بن لؤی بن غالب کی اولاد میں سے تھا۔ خراسان جانے والے قافلے یہاں سے گزرتے ہیں۔ اسی طرح مملکت منصورہ کا بادشاہ بھی قریش کے ایک آدمی ہبار بن الا سود (۵۲) کی اولاد میں سے ہوتا تھا۔ منصورہ اور ملتان کے حکمران قدیم اسلامی زمانے سے موروثی طور پر ملتا نیوں کے حاکم بنتے چلے آئے ہیں۔ پھر دریائے مہران منصورہ سے گزرتا ہوا دیبل شہر کے قریب بح ہند میں جا گرتا ہوا۔

۵۵- مروج الذهب: ۱۱۴/۱۱.

<sup>04 -</sup> هبّار بن الأسود: (...-۲۳۲-،۵۱ه كے بعد) هبار بن الأسود بن المطلب بن أسدا بن عبد العزى قريش ميں سے اور آخضور گے صحابہ ميں سے تھے۔ آپ شاعر تھے۔ عبد جابلی ميں آپی بہت قدر ومنزلت تھی۔ آپ بن سندھ كے بادشاہ هباريوں كے جدامجہ بيں ، جن سے محمود بن سبتين نے مملکت چينی ۔ هبار عصر جابلی ميں شاعر مغلظات تھے۔ اسلام سے آبل آخضور گی جو بھی کہی۔ پھر آپ نے عام الفتح ميں مكہ كے قریب ' الجعر انته'' ميں اسلام قبول كرليا۔ (الاصابة في تمييز الصحابة : ۳۷ م ۹۷ م ۱۰ الأعلام: ۵۰ / ۷۰)

مهران سنده كم تعلق مسعودي" مروج الذهب "مين ايك اورجگه مزير تفصيل كساته يول رقمطرازين.

"فاذا اجتباز جميع ماذكرنا من الأنهار ببلاد فرج بيت الذهب وهو المولتان المولتان بثلاثة أيام فيما بين المولتان والمنصورة في الموضع المعروف بدوسات، فإذا انتهى جميع ذلك الى مدينة الروذ من غربيها، وهي من أعمال المنصورة، سمي هنالك مهران، ثم ينقسم قسمين، ويصب كل من القسمين من هذا الماء العظيم المعروف بمهران السند في مدينة شاكرة من أعمال المنصورة في البحر الهندى، وذلك على مقدار بومين من مدينة الديبل" (۵۷)

''جب بیسب دریا جن کا ہم نے ذکر کیا''فرج بیت الذھب''(سونے کی کان یعنی ملتان) پہنچ جاتے ہیں تو یہاں سے گزرنے کے بعد ملتان اور منصورہ کے درمیان میں تین دنوں کے فاصلے پر'' دوشاب''نامی ایک جگہ پر جمع ہوجاتے ہیں۔ پھر'' دوشاب''کے مغرب میں جب''روز''نامی شہر میں پہنچتے ہیں جو کہ منصورہ کے مضافات میں واقع ہے تو یہاں اس کا نام مہران ہوجا تا ہے۔ یہاں بیدریا دوحصوں میں تقسیم ہوجا تا ہے۔ ہر حصدا پنی پانی کی اس بڑی مقدار کے ساتھ مہران سندھ کے نام سے ہی معروف ہے۔ شاکرہ شہر کے قریب جو کہ منصورہ کے مضافات میں واقع ہے ، بح ہند میں جا گرتا ہے۔ یہ جگہ دیبل شہر سے دودن کے فاصلے پر واقع ہے''۔

#### ملتان ہے منصورہ تک کی مسافت:

"والمسافة من المولتان إلى لمنصورة خمسة وسبعون فرسخا سندية على ماذكرنا، والفرسخ ثمانية أميال."(٥٨)

''ملتان سے منصورہ تک کی مسافت ۵ نے فرسخ سندھی ہے۔جبیبا کہ ہم نے ذکر کیا فرسخ آٹھ میل کا ہوتا ہے''۔ ملتان کے عرب حکمران کی ایک ہندویا دشاہ سے لڑائی:

"والهند تتخذ الفيلة [في بلادها]و تتنتج في أرضها، ليس فيها وحشية، وانما هي حربية و مستعملة كا ستعمال البقر والابل ...وقد

ac مروج الذهب: ١/١٩٠\_

۵۸- مروج الذهب: ۱/ ۱۹۰ـ

كان رجل بالمولتان من أرض السند يدعى هارون بن موسى مولى الأزد، وكان شاعراً شجاعاً ذا رياسة في قومه ومنعة بأرض السند مما بلي أرض المولتان، وكان في حصن له، فالتقي مع بعض ملوك الهند وقد قدمت الهند أمامها الفيلة، فيرز هارون بن موسى أمام الصف، وقصد لعظيم من الفيلة وقد خيأتحت ثويه سنوراً، فلما دنا في حملته من الفيل خلِّي القط عليه، فولِّي الفيل منهزماً لما بصر بذلك الهر، وكان ذلك سبب هزيمة الجيش، وقتل الملك، وغلبة المسلمين، عليهم". (٥٩) '' ہندوستانی [اپنے ملک میں ] ہاتھی بالتے ہیںاور یہ بالتو ہاتھی بچے بھی دیے ہیں۔ یہ ہاتھی جنگلی نہیں ہوتے بلکہ سدھائے ہوئے جنگی ہوتے ہیں۔گایوں اور اونٹوں کی طرح انہیں استعال بھی کیا جاتا ہے۔۔۔سرز مین سندھ کے شہرماتان میں ہارون بن موسی نا می قبیلہ اُز د کا آزاد کردہ غلام تھا، جوشاعر، بہادراورا بنی قوم میں صاحب حیثیت آ دمی تھا۔ وہ اپنے ایک مضبوط قلعہ میں رہتا تھا۔کسی ہندویا دشاہ کے ساتھ اسکی لڑائی ہوئی، ہندوفوج کے آ گے ہاتھی تھے۔ ہارون بن موسی اس صف کے سامنے آیا اور ایک بڑے ہاتھی کے پاس پہنچ گیا۔ وہ اپنے کیڑوں میں بلی چھیائے ہوئے تھا۔ جب وہ حملے کے لیے ہاتھی کے قریب گیا تو اس پر بلی چھوڑ دی۔ ہاتھی نے جب اس بلی کودیکھا شکست کھا کر بھاگ کھڑا ہوا،جس کی وجہ سے پوری فوج کوشکست ہوئی۔ یا دشاہ مارا گیااورمسلمانوں نے ان پرغلبہ یا ليا"\_

> م و ج الذهب: ١ /٢١٨، ٢٨م-٢٩م -09

#### حوالهجات

- ابن حجر، شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد بن محمد على العسقلاني
   (المتوفَّى: ١٩٨٨): "الاصابة في تمييز الصحابة" دار الفكر بيروت، سنة:
   ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م.
- ۳- ابن النديم(المتوفَّى: ۳۸۰هـ/۹۹۰م): "الفهرست"، دارالمعرفة بيروت، لبنان، سنة:
   ۱۳۹۸هـ/۱۹۷۸م.
- ٤- جرجي زيدان (المتوفَّى: ١٩١٤م): "تأريخ آداب اللغة العربية"، دار الهلال، مكتبة إسحاقيه جوناماركيت كراتشى، بدون سنة.
- الزركلي، خيرا لدين (المتوفّى:١٣٩٦هـ/١٣٩٦م): "الأعلام"، دارالعلم للملايين بيروت،
   الطبعة الخامسة، سنة: مايو ١٩٨٠م.
- ۲ شفيق غربال و أصحابه: "الموسوعة العربية الميسرة"، دارالشعب، القاهره، الطبعة
   الثانية، ۹۷۲ م.
- ٧- عمر رضاكحًاله (المتوفَّى: ١٣٢٣هـ ١٩٠٥م): "معجم المؤلفين"، دار إحياء التراث العربي بيروت، لبنان، بدون سنة.
- الكتبي، محمد بن شاكر بن أحمد (المتوفَّى: ٢٦٤ه): " فوات الوفيات"، حققه: محمد محي الدين عبدالحميد، مكتبة النهضة المصرية بالقاهرة، مطبعة السعادة بمصر، أغسطس سنة: ١٩٥١م.
- ٩ لويس معلوف: "المنجد في الأعلام"، دارا لمشرق، بيروت، لبنان، والمطبعة الكاثوليكية،
   بيروت، الطبعة السابعة، سنة: ١٩٧٨م.

- ۱ الـمسـعـودي، أبـو الـحسـن عـلـي بـن الـحسيـن، الـعـلامة الـمـؤرخ الـجغـرافي (المتوفَّى: ٣٤٦هـ/٩٥٧م): "التنبيه والإشراف"، المكتبة التاريخية، سنة: ١٩٣٨هـ/١٣٥٧م.
- ١١ المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين، العلامة: "مروج الذهب و معادن الجوهر"،
   دارالأندلس بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، سنة: ١٣٨٥ه/١٩٨٥م.
- ۱۲ ياقوت الحموي، شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبدالله الدوت، المعوي (المتوفَّى: ۲۲۹ه/ ۱۲۲۹م): "معجم الأدباء"، دارإحياء التراث العربي بيروت، لبنان، سنة: ۱۹۲۲م.

# فر دوس الشهد اقلمی (سرائیکی) تحقیقی و تقیدی جائزه

اجمل مهاراین اکبر\*

#### Abstract:

Syed Ghulam Muhammad Shah resident of village Chanana, near Grote city, Tehsil Khushab, translated a Persian book "Rozat-ul-Shuhda" of Mulana Hussain Vaiz Kashfi of Iran, in Seraiki, in 1230 AH i.e. 1814 AD. This manuscript was copied by Gul Muhammad in 1270 AH. This manuscript is written in such a style which is generally vogue in old Seraiki books. One of the characteristics of this translation is that it is written in form of Marcia and not in form of Masnavi. Narration of lengthy events in poems requires a specific skill. The translator is well versed in this skill. This old manuscript of 363 pages is preserved in Seraiki Research Centre of Bahauddin Zakariya University, Multan.

برصغیر پاک وہند میں اسلامی تاریخ کا با قاعدہ آغاز ۹۲ سے ہوتا ہوں کے بین قاسم کی فتح سندھ وملتان سے ہوتا ہے۔ یہاں تقریباً تین سوسال تک عرب حکومت برقر ارر ہی ۔اسی دور میں پاکستان کے بعض علاقوں خصوصاً ملتان میں فارسی زبان کے نقوش انجر ناشروع ہوگئے تھے۔ تیسری صدی ہجری رنویں صدی عیسوی میں خلیفہ عباسی المعتمد (۲۵۲ھراکہء) نے سندھ کا انتظام مشہور ایرانی وطن پرست حکمران یعقوب بن لیٹ کے حوالے کر دیا تو وادی سندھ میں فارسی زبان کونشو و نما کا موقع ملا۔

مشہور عرب سیاح بشاری المقدسی ۳۷۵ ه میں ملتان آیا اس کے مطابق'' ملتان میں فارسی زبان عام طور پر مسجی جاتی ہے۔''(۱)

اپنے تاریخی اور اسلامی محرکات کی بناء پر فارس زبان اور ادب کے ہمارے خطے اور معاشرے پر گہرے اثر ات ہیں۔ جدید تحقیق کے مطابق دنیا میں اس وقت دو ہزار سات سو (۲۵۰۰) زبانیں زندہ ہیں ہر زبان نے معاشرے میں اپنی بقاء کے لئے ترجمہ زگاری کاسہار الیاہے۔ زبان کی تر وت کا اور لسانی ترقی کے لئے بیلسانی لین دین بہت ضروری ہے۔ اس طرح مذہبی، تہذیبی اور ثقافتی سطح پر خیالات وتصورات کا ادل بدل، علوم وفنون میں معلومات کا تبادلہ اور حکمت و

ر پسرچ سکالر، سرائیکی ریسرچ سنشر، بهاءالدین زکریایو نیورشی،ملتان \_

دانش میں اصطلاحات ومحاورات کا استعمال دراصل زبان کے ارتقائی مراحل کے طے کرنے میں مدور گار ثابت ہوتا ہے۔

ڈاکٹر گتاولی بان کے مطابق''یونان کی تصانیف کاعلم ان کے عربی ترجے کے ذریعے دنیائے علم وادب میں کچسلاتھا'' اور ٹٹیل ازم (Orientalism) اور انڈیا لوجی (Indialogy) جیسی عظیم اصطلاحات عربی، فارسی، ترکی اور سنسکرت کی معروف کتب کے تراجم کی بناء پرپیدا ہوئیں۔

اٹھارویں اور انیسویں صدی میں یورپ کی مشرق سے دلچپی نے جرمنی میں مشرقی تحریک کوایک با قاعدہ ادبی رجحان دیا، گوئے فارسی شاعری اور غزل کے تراجم سے اتنا متاثر ہوا کہ اس نے عالمی ادب العالیہ العالیہ (well انجین کردیا۔کالی داس کے ڈرامہ شکنتلا کا متعدد یورپی زبانوں میں ترجمہ ہوا۔ دانتے کی طربیہ خداوندی (Divine Comedy) ایک ہسپانوی عرب مصنف کی تصنیف" کتاب المعراج" کے لاطین ترجمے سے متاثر ہوکر Can terbury Tales کسی۔ گلتان کا فرانسیسی میں ترجمہ آدم اولیاءلوس نے ۱۲۵۳ء میں کیا۔

اس طرح مولا ناروم کی معروف فارسی مثنوی کا بیشتر زبانوں میں ترجمہ ہوا۔۱۹۳۵ء میں اردو میں ملاوجہی کی تصنیف''سب رس'' منظوم فارسی قصہ'' دستورعشاق'' المعروف قصہ'' حسن ودل'' کا آزاد نثری ترجمہ ہے۔ شالی ہند میں نثر کی پہلی با قاعدہ تصنیف'' کربل کھا'' فارسی کی''روضۃ الشہد ا''از کمال الدین حسین بن علی واعظ کاشفی کا آزاد ترجمہ ہے۔ (۲)

فاری کی معروف اور مقبول کتاب''روضة الشهدا'' کا جہاں دوسری پاکستانی زبانوں میں ترجمہ ہواسرائیکی زبان میں بھی اسکامنظوم ترجمہ غلام محمد شاہ نے ۱۲۳۰ھ ۱۲۳۰ھ میں کیا۔ میتر جمہ سرائیکی ادب کا قدیم نایاب شاہ کار کہلا تا ہے۔

i- ایران میں صفوی خاندان کا پہلا بادشاہ ابوالمظفر شاہ اساعیل اول بہادرخان ۹۰۸ ھر۲۰۵۱ء میں برسرِ اقتدارآیا تھا۔اس کے عہد میں ملاحسین واعظ کاشفی (ایرانی) نے اپنی کتات تصنیف کی ۔

ii واقعه كربلاا لا هيس موا، روزشهادت كے ٨٥٤ سال بعديد كتاب تاليف كى گئى البذاس تصنيف بيهوا ٢١ + ٨٥٥ ٨ هـ ٥٠١٩ ه

iii- ملاحسین وعظ کاشفی نے ۱۵۰۲ء با ۹۰۸، جمری میں بیہ کتاب ککھی جبکہ سرائیکی میں اسکاتر جمہ غلام محمد شاہ نے ۱۸۱۴ء ۲ پر۱۲۳۰ جمری میں کیا اس طرح بیسرائیکی ترجمہ ۳۲۲ سال بعد ہوا۔

فر دوس الشهد اقلمی (سرائیکی ) تحقیقی و تقیدی جائزه

#### تعارف كتاب:

ملاحسین واعظ کاشفی (ایرانی) نے بعض انبیاء اور سرور کا کنات اللیہ کے مناقب ومصائب، اہل قریش کے ظلم وستم، شہادت جعفر "وحزر"، خاتم المرسلین کی وفات، حضرت علی ، حضرت فاطمہ "کی ولادت تا رحلت وشہادت اور فضائل ومصائب آلِ مجمد پر فارسی زبان میں ۹۰۸ ھ میں'' روضۃ الشہدا'' کے نام سے کتاب تحریر کی بیہ کتاب دس ابواب پر مشتمل ہے۔

#### سن تصنيف ازمصنف:

ازروزِشهادت حضرت امام حسین تا تاریخ تالیف این کتاب که در قریب بهشت صدوچهل و بهفت سال است برگاه که ماه محرم نوشده رقم تجدیدای ماتم برصفحات قلوب اہل اسلام این نداشنیده سیدانام علیه السلام کشیده واز زبان با تف غیبی ومنادی عالم لاریبے بامصیبت دارون اہل بیت ازین نداشنیده میشود...

> اے عزیزاں در غم سبط نبی افغاں کنید سینہ را از سوزش شاہ کربلا بربال کنید

#### ترجمه:

روز شہادت حضرت امام حسین ؓ سے لے کر آج تک تا تاریخ تصنیف کتاب ( یعنی روضۃ الشہد ا ) تقریباً ۱۳۸۷ سال ہوئے ہیں جب بھی محرم آتا ہے اہل اسلام کے سینوں کے صفحات پراس غم کی ندااز سرِ نورقم ہوتی ہے اور عزاداران اہل بیت کو ہاتف غیبی کی جانب سے بیندا آتی ہے کہ: اے عزیز و سبط نجھ آیا گئے ہم میں رواور فریا دکرو اینے سینے کوشاہ کر بلا کے سوز سے جلاؤ۔

#### تعارف ِمترجم غلام محمرشاه:

سیدغلام محمر شاہ بخاری ساکن جاننا نز دگروٹ مخصیل خوشاب نے ۱۲۳۰ھ میں روضۃ الشہد اکا سرائیکی زبان میں منظوم ترجمہ کیا جو مخس کی صورت میں ہے۔

# غلام محرشاه اینے متعلق لکھتے ہیں:

غلام محمد میرا بھی جاں ماپو نام رکھایا ۔ اوں اوں شکر پڑھیم لکھ واریں حمد کمایا یارب بخش ہمیشہ مینوں طوق غلامی والا ۔ غلاماں وچہ محمد دے میں رہاں ہمیش سالا حافظ حفظ قرآن بڑھن گزرے ڈیھ تے راتی غلام محمد شم گروٹے کھیڑے عرف مدامی علم رسول محمر ديوجيه عمر تمام لكهائي ييش محمد سرور عالم جسدا شان عظامي

باب محمد شاه بخاری نسب بخاری ذاتی یا رب بخش استاد مرے نوں جس محمد نامی غلام رسول محمد بنتا عبد رسول دو بھائی ما پیو تے استادوں مہر ہاں سبھناں طوق غلامی سن تصنیف کا حال:

مبارک وچ رجب مہینے قصہ تمام بنایا تربھ سالاںتے باراں صدیاں ہجری س لکھایا فردوس الشهدا بنائي شاه غلام نمانيس احمد دين إكتابت كيتي وچ تحرير آسانے

یہ کتاب ۱۸۱ اوراق پر مشتمل ہے اور رسم الخط عربی ہے جس میں ٹ-ڈ-ڈ-گ- کھ وغیرہ کو ت- د- ر-ک- کھ سے لکھا گیا ہے۔ قدیم سرائیکی کے تمام مصرعے اسی رسم الخط میں لکھے ہوئے ملتے ہیں مثلاً پٹنا کو یتنا، پڑھکو پہر، ڈو ہں کودو ہں لکھا گیا ہے۔اس تر جھے کی خصوصیت یہ ہے کہ منجنس مرشیے کی شکل میں ہے طویل بحر میں کھی گئی بنظم مثنوی کی شکل میں نہیں ۔اس سے شاعر کی قا در کلامی کا اظہار ہوتا ہے وسیع طویل واقعات کومسلسل نظم میں ڈھالنامشکل کام ہے الیی نظم کے لئے محنت اور یکسوئی کی ضرورت ہوتی ہے اور مترجم اس میں نہایت در ہے کا مباب ہوا ہے۔ بعض مقامات برساجی مسائل کا ذکر بھی ملتا ہے امام حسنؓ کی ولا دت کے بیان میں مولود کے کان میں اذان کہنا،مبارک بادی،ساتو س روزعققے کی رسم ادا کرنااور قربانی کا ذکر،شادی بیاہ کےمسائل، تاریخی حالات و واقعات اورجذباتی رویوں کا بھرپورا ظہار ملتاہے۔

ا ۱۲۳۰ هیں غلام محمرشاہ نے اپنی بیہ کتاب کھی اور احمد ین کا تب نے اس کی کتابت کی

غلام محمد شاہ نے اپنی یہ کتاب ۱۲۳۰ھ میں مکمل کی جبکہ اردوم شیے میں رزمیہ مرثیہ گوئی کا دور شروع نہیں ہوا تھاوہ گدا، سکندر پنجانی،حیدری اور میرتقی میر کے ہم عصر تھے۔

كتاب مين كهين آكھيا' كى بحائے' تہيا'، توں' كى جَكْدُتُه 'اوركہيں، اونكوں' كى جگہ اس نوں استعال كيا گياہے به الفاظ -iii منکیر ہ،کلورکوٹ اورمیانوالی کے رہنے والے بولتے ہیں۔

اصل کتاب فارس کے در ابواب مشتمل ہے۔غلام محمد شاہ نے پہلے یا نچ ابواب چھوڑ دیئے ہیں جبکہ ہاقی یا نچ کا سرائیکی میں منظوم ترجمه کیاہے۔

فردوس الشهد اقلمي (سرائيكي ) تحقيقي وتنقيدي جائزه

#### ترجي كافن:

بابائے اردومولوی عبدالحق نے اپنی ڈکشنری میں Transliteration کا مطلب'' انقال الفاظ'' لکھا ہوم ان الفاظ میں وضع کیا گیا ہے کہ''کسی جاور Websters new international ڈکشنری میں اسکامفہوم ان الفاظ میں وضع کیا گیا ہے کہ''کسی زبان کا تلفظ اپنے صحیح معنوں میں دوسری زبان کے حروف جج کے ذریعے ادا کرنا'' یعنی انقال الفاظ کے ممل میں حروف کی صوتی اقدار کا برقر اررکھنا ضروری ہے۔ اکسفورڈ انگش اردوڈ کشنری میں بھی Transliteration کا مطلب یہی بیان کیا گیا ہے کہ''کسی ایک زبان کے الفاظ یا حروف کو کسی دوسری زبان کے الفاظ یا حروف میں منتقل کرتے ہوئے زبان کے صوتی آ ہنگ کو قائم رکھا جائے''(۳)

انگریزی لفظ ٹر اسلیشن (Transliteration) مغرب کی جدید زبانوں میں لاطینی سے آیا ہے اور اسکے لغوی معنی ہیں ' پارلے جانا' یہ مفہوم نقل مکانی نے نقل معانی تک پھیلا ہوا ہے اسطر ح اردواور فارسی میں ترجے کا لفظ جس کا اشتقاقی رابطہ ترجمان اور مترجم دونوں سے ہے، عربی زبان سے آیا ہے۔ اہلِ لغت اس کے کم سے کم چار معنی درج کرتے ہیں ایک سے دوسری زبان میں نقل کلام تفییر تعبیر، دیباچہ اورکسی شخص کا بیان احوال یا تذکرہ شخص ۔ ( می درج کرتے ہیں ایک سے دوسری زبان میں نقل کلام تفییر تعبیر، دیباچہ اورکسی شخص کا بیان احوال یا تذکرہ شخص ۔ ( می ترجمہ ایک فن ہے اور جملہ فنون کی طرح اس فن میں بھی کمال اور بے کمالی کے ہزاروں مدارج موجود ہیں ترجمہ ایک فن ہے کہ کے مقن کی زبان اور اپنی زبان دونوں آئی چاہیں۔ اُس موضوع کے لئے بھی طبعی مناسبت درکار ہے جومتن میں موجود ہے۔ مصنف سے بھی کوئی نہ کوئی مما ثلت لازمی ہے اور اس صف ادب یا شاخ علم سے بھی جس سے متن بیوست ہے مترجم کو پیونگی حاصل ہو، تب ترجمہ عام سرسری معیار سے اویرا ٹھ سے کا۔

فردوس الشہد امیں مترجم کوفارس زبان پردسترس حاصل ہے اسکے ساتھ ساتھ اہلِ بیت اور واقعہ کربلاسے تمام مسلمانوں کو فرہبی عقیدت اور روحانی وابستگی حاصل ہے یقیناً بیرو بیمترجم کومصنف سے جذباتی اور نفسیاتی مماثلت پیدا کرنے میں مدودیتا ہے۔ روضة الشہد ااور فردوس الشہد امیں مولف اور مترجم کے فرہبی، روحانی اور جذباتی مزاج میں ہم آ ہنگی موجود ہے اور مترجم کی مصنف سے نفسیاتی وابستگی بھی۔ مترجم کے لئے جغرافیائی اور سابحی ماحول مختلف سی مگر اسلامی، تہذیبی، ثقافتی اور نفسیاتی مماثلت اور فارسی زبان سے آشنائی نے مترجم کے فنی معیار کو بہت بلند کردیا ہے۔

#### فني محاسن:

ماہرین فن نے شاعری کامفہوم ومعنی متعین کرنے کے لئے جوتشریحات وتفصیلات کھی ہیں اس کا ماحاصل یہ ہے کہ شاعری ایک دردمند دل کی صدا ہے۔لطیف احساسات، جذبات اور خیالات کی روح ہے جوموزوں و مناسب الفاظ کا جامہ پہن کر پرواز حاصل کر لیتی ہے شاعری میں حادثات و واقعات کا جذبات پر اثر انداز ہونا محسوسات کی عکاسی کرنا، تخیلات، فضیح و بلیع کلمات وفقرات کے ذریعے ان تمام کوقوت پرواز بخشا شاعری کے اجزائے ترکیبی میں شامل ہے۔

اس اجمال کی تفصیل میہ ہے کہ جب کسی لطیف طبع شاعر کوکوئی واقعے یا حادثے کا اثر دل پر ہوتا ہے تو وہ اس اثر کوا کی ایمیت و ندرت اصل واقعہ ہے ہزار گنا اثر کوا کی ایمیت و ندرت اصل واقعہ ہے ہزار گنا ہو ھو جاتی ہے ان اشعار کو پڑھنے والا متاثر ہوکر اس واقعہ کو بڑے تعجب و تجیر کے ساتھ بہت اہم ہجھنے لگتا ہے اور اس انداز بیاں کو واقع نگاری کہتے ہیں فر دوس الشہد امیں واقع نگاری کی بہت سی سحرآ فریں و پر کشش مثالیں موجود ہیں۔ روایت انس مالک کولوں خاص العین مرض الموت حیاتی داجا سرور ساتھ لڈیندے ہن زہرہ خاتون کی ٹرلیائی ہتھ فرزندانِ حسن حسین آ تھلوتی پیو دے اگے آ کہیں سن سید کوئین اب خاص ڈو ہیں فرزند تباڈے ورثہ ڈیہ کے سائیدا

مرفوع رفاعی پترعزیزے وج روایت لکھیا ہے آکھ ڈھم حسن ولی کوں حضرت مونڈ سے چایا ہے موڈے اُتے چا فرزنداں آپ نی فرمایا ہے الّـلھ ہَ إِنِّــی اُحبُّهُ وَ حِبّه ثان بلندود هایا ہے آپ محبت کیتی قدر کی خدائیدا

#### مرقع نگاري:

جذبات نگاری کے ساتھ ساتھ مرقع نگاری دوآتشہ کا کام دیتی ہے اس سے قصے کی جاذبیت اور جذباتیت میں غیر معمولی اضافہ ہوتا ہے ماحول کی تصویر کثی ہویا کر داروں کی حرکات وسکنات کے مرقع وسرایا کی باتیں ہوں یا بہادری و شجاعت اور جانثاری کے نقشے بیسب جذبات میں شدت اور تاثر پیدا کرنے میں مدددیتے ہیں۔

ول چڑھ کے سرور ممبراُتے خطبہ خوب پڑھایا ہے۔ مینوں ڈسو یار تمامی کینوں رب ودھایا ہے۔ حسب ونسب دی کیمڑے کامل دل تساڈے بھایا ہے۔ سخن ملی اصحاباں کیتا اگلی خبر نہ آئیدا

فر دوس الشهد اقلمی (سرائیکی ) تحقیقی و تقیدی جائزه

سنیا حاکم شام و دمشقی شاه علی سدهانا هے ستر ہزار سوار پیاده گھن کونے تے دهانا هے خبر پئی آکونے اندر جھال حسن ٹکانہ هے چہل ہزار جو بیعت حسین مردقوی سیاناں هے عبدالرجمان بریر اُوتے اِکھٹھ ہویا بادشاہیدا

#### کردارنگاری:

شاعرجس ساج میں رہتا ہے اسی ماحول کواپنی شاعری کا حصہ بنا تا ہے یہی فن اس کی شاعرانہ لطافت کا حسین اظہار ہے جس کے ذریعے وہ اپنے ثقافتی ماحول کونمایاں کررہا ہوتا ہے بیاندازِبیاں فطری ہے۔

بے پرواہی رب دی کولوں پیر پیغیبر ہٹ گئے امال ہوا آدم جبے پھل بیشتوں ترٹ پئے جا پھوٹ ربٹ کے بعقوب تے پوسف جبے دردوچھوڑوں گٹ گئے من رضا الد ذکریا سرکلوترال گٹ پئے دم مارن دی جا نہ اُتھے قدر نہ کل ولائیدا ہے پرواہی ڈیکھ رب دی کنبیا عرش الہیدا

#### جذبات نگاری:

شاعرنے انسانی جذبات کی تھر پور عکاسی اور نقاشی کی ہے جس سے انس ومحبت، عشق و وافظی، نفرت و حقارت، رنج والم غرض کوئی بھی جذبہ ہواس نظم میں جذبات نگاری کا تھر پورا ظہار سرائیکی زبان میں بھی اسی طرح منظوم کیا گیا ہے۔ قائم ہے جس طرح منظوم کیا گیا ہے۔

> آیا وچ حسین تنبو دے روندیا تب ملایا ہے کل مستورال بھینال دھیال حسین اُتھے گل لایا ہے درد فراق انہاندے بھی چازمین اسان کنبایا ہے

> زین العابدین سڈا کے شاہ سینے چا لایا ہے رووے درد فراق اُسینوں چم پیار ڈوایا ہے آب وصال تیریدا میرا دلدا ڈھاڈہ کھجایا ہے

#### منظرنگاری:

شاعرنے ماحول کی بھر پورمنظرنگاری کی ہے مترجم نے انہی لفظوں میں ساجی ، ثقافتی ، تہذیبی بلکہ کممل تاریخی

حقیقت کارنگ بھردیا ہے۔

اسے حال قضیے اندر بھے اُدھر چڑ آیا ہے۔ آئی اپر چھال حسن کوں اگے تھال رکھایا ہے کہ سو ستر ٹوٹا باہر ہو کلیجہ آیا ہے۔ درد عذاب حسن دے دا تھڑتھل مدینے آیا ہے زمین آسان تے پربت تھڑکن جل تھل دہول کدبائیدا

#### بُونيات نگاري:

شاعر نے جرئیات نگاری میں اپنی علیت، فضیلت، مشاہدے اور تجربے کے جو ہر بکھیرے ہیں۔سورج، چاند، زمین، دریا، رات، دن، آگ، پانی، روشنی، اندھیرا جرئیات نگاری کی عمدہ مثال ہیں۔

جال ڈینہ چریاساعت کچھے زردی رنگ ڈکھایا ہے وانگ بدر منہ چکے سناں انت حساب نہ پایا ہے سبزی نور ویٹے منہ اوتے خوب لقا سواہا ہے

مترجم کے اظہار لفظی کی عمدہ مثال تشبیہ اور استعارے سے انداز ہے بیاں میں خوبصورتی پیدا ہوگئی ہے گھوڑا تے شمشیری چنگی پرانت شار نہ پایا ھے ڈھال عجائب حمزہ والی وہ وہ جو رنگ لایا ھے رات اندھاری وانگوں نیں تاریاں چبک ڈکھایا ھے وانگ اسان میدان اندر چن بدر حسین چڑھایا ھے جڈال معجون ماکھی وے اندر زہر حسن بہدکھائی ھے کھاون نال شتاب حسن نوں رات خضب دی آئی ھے درد شکم تھیں بیخود ہویا حشر قیامت پائی ھے نال شتا بی گیا وچ روضے جاں رب رات دھائی ھے ورخ لیٹا قبر نانے دی تے گہن وت پیٹ ملائیدا

# ز باندانی:

سرائیکی قدیم زبان ہے اوراس کے ادب میں جر پورقوت بیاں اور طاقتِ اظہار موجود ہے سرائیکی کا دوسری نبان سے رہوتا ہے۔ ہر زبان اور ادب میں ابتدائی کام ندہب کے عنوان سے ہوتا زبان سے رہوتا ہے۔ ہر زبان اور ادب میں ابتدائی کام ندہب کے عنوان سے ہوتا رہا ہے۔ سرائیکی کے ابتدائی او بی نمو نے بھی فد ہمی قتم کے ہیں کیونکہ اس میں اسلامی ، دینی ، روحانی اور جذباتی وابستگی کا اظہار ملتا ہے۔ سرائیکی بھی غیر زبان کا اپنی زبان میں اظہار کرنے کی بھر پورصلاحیت رکھتی ہے فردوس الشہد امیں مترجم کوزبان پر کمل عبور حاصل ہے۔

فكر صفائي كل عبادة ذاتي فكر نحواهيرا فكر ول ذات معلى ديوج دانشمند سياهيدا

فردوس الشهد اقلمي (سرائيكي ) تحقيقي وتنقيدي جائزه

#### بے برواہی ڈ مکھ رب دی کنبیا عرش الهیدا

# شاعر کے اظہار لفظی کی عمدہ مثال:

احمد دیں کتابت کیتی وچ تحریر اسانے کنڈے اتے تول برابر موتی سلک جڑائے تول برابر موتی سلک جڑائے تولے باجھوں لاف درو نے ابویں جھوٹ نہ بولیں حرف حرف دے نال برابر کر کے وزن لکھایا مستقیلن مستقیعلن فاعل

فردوس الشہدا بنائی شاہ غلام نمانے کہ تقریرے بیا تحریرے کر کے وزن بنائے ہے تتیوں اعتبار نہ آوی عقلوں وزن وچ تولیں مکڑی حرف کلام عرب دے وزن میزال بنایا جیکر تیتھوں بیت نہ کھلے تولید ا ہو قائل

# حواثثي

- بقلمی نسخه دورانِ تحقیق جناب قاسم قریش (بھکر) کی لائبریری سے بطور عطیه سرائیکی ریسر چسنشر کو ملا۔ بیٹخیم مخطوط قدیم کھدری (موٹے) کاغذ پر ہے۔ کاغذ پر انااور پیلا ہوگیا ہے شروع کے اور پچھآخر کے صفحات دیمک خوردہ ہیں۔ کالی روشنائی ہے اور قلم سے خوبصورت خط میں تحریر شدہ ہے۔ تحریر بآسانی پڑھی جاسکتی ہے، مگر رسم الخط پرانا ہے۔ حاصل شدہ نسخ کے صفحات کی تعداد ۳۲۳ ہے ہر صفحہ پر تحریر کی بارہ (۱۲) سطور ہیں۔ مخطوط مکمل اور مجلد ہے۔
- 7- مخطوطے کے آخر میں درج تحریر اور دستخط کے مطابق گل محمہ ولد محمہ چراغ دین نے یہ مخطوطہ ۱۸۵۳ محمد الشہد اکا فردوس ۱۸۵۳ محمد میں روضة الشہد اکا فردوس ۱۸۵۳ محمد میں میں میں میں میں محمد الشہد اکا فردوس الشہد اکے عنوان سے ترجمہ کیا۔ گویا گل محمہ نے چالیس سال بعدا سے قتل کیا۔ غلام محمد شاہ کے ترجمے کا اصل مخطوطہ کہیں بھی دستیا بنہیں ہو سکا اور نہ یہ چچپ سکا ہے۔ اس لئے اس لئے اس قلمی نسخ کی اہمیت بہت بڑھ جاتی ہے۔
- س- غلام محمد شاہ نے اپنی اس تصنیف کو' ہندوی''زبان کا نام دیا ہے۔ قدیم زمانے میں ملتانی زبان موجودہ سرائیکی کو ہندوی کے نام سے یکاراجا تا تھا۔

# روضة الشهدا نو هندوی کر منظوم بنایا حال احوال امام شهبیدال اسوچ درج کرایا

۳- تاریخ کی قدیم کتابوں اور سیاحوں کے سفر ناموں سے پیتہ چلتا ہے کہ وادی سندھ میں مقامی بولی کے ساتھ ساتھ عربی اور پھر فارسی (ویلمیوں کے عروج کے زمانے میں) بول چال کی زبان بن گئی تھی اور عوام بڑی فراخ دلی سے غیر ملکی زبان کو اپنار ہے تھے۔ شاعری دونوں زبانوں میں ہوتی تھی۔ اسلامی عقائد سے متعلق نظموں اور رسالوں کا بہت ساحوالہ سرائیکی ادب میں ملتا ہے۔

ڈاکٹر مہر عبدالحق کے مطابق عبدالکریم جھنگوی کی ۱۰۸۶ ہجری میں کی تصنیف''نجات المومنین'' کی زبان برانی ملتانی ہے جسے پہلے ہندوی کانام دیاجا تاتھا۔

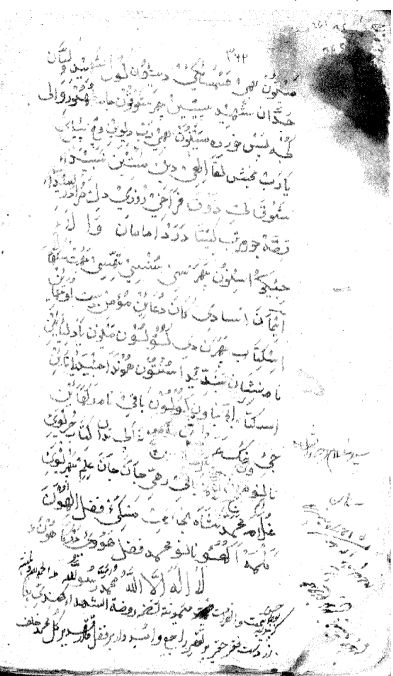
> فرض مسائل دین دے ہندوی کر تعلیم کارن مرداں امیاں جوڑے عبدالکریم ۵،

- مرصغیر دی شروع کنوں مسلماناں کوں عربی تے فارسی کتاباں سرائیکی ترجے کرتے پڑھائے تے سمجھائے ویندے رہن ایہ کتاباں اتے رسالے ہوندے ہن۔ اوں وقت دے سرائیکی ، فرہی ادب دے ڈیوے ہن جھاں دی روثنی اساں توڑی ہئی ۔ انہاں کوں اساں قدیم سرائیکی دے ابتدائی نمونے آ کھسوں لا کا کر سجاد حیدر پرویز فارسی سے سرائیکی تراجم میں لکھتے ہیں ، ڈاکٹر مہر عبدالحق کے مطابق مولوی خدا بخش (سوکر شخصیل تو نسہ) نے ۵ کے ۸ جمری میں 'نصابِ ضروری''جوفارسی سے سرائیکی لغت ہے ، پہلاتر جمد قرار دیا ہے۔ یہ
- 2- دلشاد کلانچوی کے مطابق سرائیکی زبان میں فارس کتابوں کے ترجے میں سب سے پہلے'' آمدن نامہ'' ہے جس کومولوی رحیم بخش ۱۳۳۷ھ برطابق ۱۹۱۹ء میں ترجمہ کیا ہے۔ ۸
- ا. ڈاکٹرشہباز ملک کی پنجابی کتابیات کے مطابق: رکن الدین، روضة الشہدا، لاہور، منشی اللہ بخش، خادم ما لک اخبار پنجاب، ۵۰ ۱۹۲۹ اص (نظم، کر بلا نامه، مثنوی، عنوان فارسی ) ترجمه روضة الشهدا، آزاد تصنیف ۱۳۲۱ هے حضرت محمر کی رحلت سے شہادت امام حسین تک و
- ii. حسین واعظ، روصنة الشهدا، ترجمه الله بخش خادم، لا هور، بوٹے خان، ۱۹۰۵ء، ۱۹۳۳ اص (نظم، کر بلا نامه، مرثیه، تاریخ [اال]) ل

#### حوالهجات

- ا تاریخ سنده،ابوظفرندوی، مطبع معارف اعظم گرُه (انڈیا) طبع اول، ص:۲۴۴۲
- ۲- غلام عباس ماهو (مترجم) بوستان سعدى ،ار دوتر جمه، مكتبه دانيال لا مور ، ۱۰۰۱ ( ديباچه )
- س- فرخنده لودهی، اردواور فارسی مین نقل حرفی (باب اول) مقتدره تو می زبان اسلام آباد، ۱۹۸۲ء، ص: ۹
  - ۳- اعجازرابی، اردوزبان میں ترجے کے مسائل، مقتدرہ قومی زبان اسلام آباد، ۱۹۸۲ء، ص: ۳۳
- ۵- ۵ از اکثر مهرعبدالحق،ملتانی زبان اوراس کااردو سے تعلق،اردوا کادمی، بهاولپور، ۱۹۲۷ء،ص:۳۲۱–۳۲۲
  - ۲- ۲ دلشاد کلانچوی،سرائیکی زبان تے ادب،سرائیکی ادبیمجلس، بہاولپور، ۱۹۸۷ء، ص:۱۵۷–۱۵۷
- 2- كة اكٹرسجاد حيدر پرويز، سرائيكي زبان وادب كي مختصر تاريخ (بعنوان تراجم)، مقتدره قو مي زبان، اسلام آباد، اسلام آباد، ۲۰۰۱ء، ص: ۳۴۲۲ء، ص
- ۸- ۸دلشاد کلانچوی، سرائیکی زبان تے ادب (بعنوان سرائیکی زبان وچ تراجم)، سرائیکی اد بی مجلس، بہاولپور،
   ۲۳۷ء، ص: ۲۳۷
- 9- و و اکثر شهباز ملک، پنجابی کتابیات، سیریل نمبر ۲۸۱۸، جلداول ، اکادمی ادبیات ، اسلام آباد ، ۱۹۹۱ء، ص: ۱۲۲
  - ا- فإدْ اكثرشهباز ملك، پنجاني كتابيات، سيريل نمبر ١٩٧٤، جلداول، ص١١١:

قلمى نسخ كايبهلاصفحه



قلمی نسخ کا آخری صفحه